
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE ALAGOAS – UFAL 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS COMUNICAÇÃO E ARTE – ICHCA 

CURSO DE LICENCIATURA EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eduardo Soares da Silva 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

REGENERAÇÃO FILOSÓFICA PELAS VEIAS ABERTAS DA AMÉRICA LATINA: 

O DESENVOLVIMENTO DA FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO DE ENRIQUE 

DUSSEL 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Maceió/AL 

Novembro/2024 



 

Eduardo Soares da Silva 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

REGENERAÇÃO FILOSÓFICA PELAS VEIAS ABERTAS DA AMÉRICA LATINA: 

O DESENVOLVIMENTO DA FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO DE ENRIQUE 

DUSSEL 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
Trabalho de Conclusão de Curso (TCC) apresentado ao 

Curso de Graduação em Filosofia – Licenciatura do 

Instituto de Ciências Humanas, Comunicação e Arte da 

Universidade Federal de Alagoas, como requisito para 

obtenção do grau de Licenciado em Filosofia. 

 

Orientadora: Profa. Dra. Cristina Amaro Viana 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maceió/AL 

Novembro/2024 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte  

Universidade Federal de Alagoas  

Biblioteca Central 

Divisão de Tratamento Técnico 

Bibliotecária: Helena Cristina Pimentel do Vale CRB-4/661 

 
 

 

. 

 
S586r Silva, Eduardo Soares da. 

Regeneração filosófica pelas veias abertas da América Latina : 
o desenvolvimento da filosofia da libertação de Enrique Dussel / 
Eduardo Soares da Silva. – 2024. 

38 f. 
 

Orientadora: Cristina Amaro Viana. 
Monografia (Trabalho de Conclusão de Curso – Filosofia) – 

Universidade Federal de Alagoas, Instituto de Ciências 
Humanas, Comunicação e Artes. Curso de Licenciatura em 
Filosofia. Maceió, 2023. 

Bibliografia: f. 38. 
 

1. Dussel. Enrique, 1934-2023. 2. Filosofia da libertação. 3. 
Argentina. 

4. Dependência latino-americana. I. Título. 
 

 
CDU:1 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedicatória 

A minha Família. 



AGRADECIMENTOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

Agradeço profundamente às pessoas que 

acreditaram em mim, dando-me inspiração e 

motivação para não desistir do curso. Nicolle, 

Dona Quitéria (minha avó), minhas irmãs 

também, Cleonilda e Ivanice. 



 

 

 

 

RESUMO 

 

 

No presente TCC procuramos discorrer sobre as raízes materiais da história Argentina 

que ocuparam o interesse do filósofo Enrique Dussel durante toda a sua vida: por um 

lado os poderes totalizantes do centro capitalista, opressor do povo latinoamericano e 

explorador das riquezas naturais; por outro, a resistência do povo que assumiu 

diversas matizes em sua luta histórica, muitas vezes carregadas de contradições 

incompreensíveis sob um arcabouço categorial ontológico, tipicamente originário do 

centro econômico do sistema. Dussel procurou formular uma filosofia que partisse das 

raízes originais de seu povo, envolvendo aspectos indígenas, pré-colonização, como 

também os aspectos sincréticos oriundos do desenvolvimento colonial contraditório, 

que mesclou elementos da religiosidade com a resistência à exploração do povo, 

trazendo para ele o objeto de estudo sobre o qual se doutorou na Europa e que 

fundamentou a necessidade e possibilidade da formulação de uma filosofia oriunda 

do povo e para o povo pobre e explorado. 

O TCC segue um fluxo que apresenta uma breve contextualização do período em 

que Dussel vivenciou, processos de exílios e regime de autoritarismo que 

provavelmente influenciou sua forma de filosofar. 

 
 
 

 
Palavras-Chave: Filosofia da libertação, Argentina, dependência latinoamericana 



ABSTRACT 

 

In This text we tried do typo about the material roots of Argentina’s history, that 

influenced Dussel’s interests during his whole life: in on hand the power of totalizating 

capitalist center, that oppress latin american people and exploit their natural resources; 

in the other hand, the resistance of people that assumed many kind of forms on his 

historical fights, many times carried of incomprehensible contradictions under the 

ontologic couple of categories, typically original from center of economic system. 

Dussel find to create a philosophy that begins from the original roots of his people, 

involving indigenous aspects, pre-colonization, as also syncretic issues from the 

development of colonialist contradictions, that merged elements of religiosity with the 

resistance to exploration, bringing to him the object he studied for get doctorate on 

Europe, and reasoned the necessity and possibility of create a philosophy from people 

and to the poor and exploited people. 

 
 
 
 
 
 

 
Keywords: philosophy of liberation, Latin America, latin american dependency. 



SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................................ 9 

1 PREÂMBULO HISTÓRICO ............................................................................................. 11 

1.1 A história da América Latina, a particularidade da Argentina e suas lutas sociais.11 

1.2 Preâmbulo biográfico de Enrique Dussel ............................................................. 18 

2 A CONSTRUÇÃO DA FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO DUSSELIANA .................. 21 

3 CONSIDERAÇÕES FINAIS .............................................................................................. 37 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRAFICAS .................................................................................. 39 



INTRODUÇÃO 
 

 
É impressionante como a reflexão centro-periferia, pensada por Dussel na 

década de 1970, serve para iluminar as problemáticas filosóficas, políticas e sociais 

de hoje em dia, mais de 50 anos depois, que permanece sendo a exploração do 

sistema de totalização do capitalismo contra as regiões periféricas, incluindo a 

América Latina. 

Peguemos por exemplo as eleições que estão ocorrendo1 no presente 

momento na Argentina, o cenário é dos mais representativos de dois projetos 

societários opostos em disputa que refletem o histórico filosófico e político Argentino, 

como também resumem um dilema que esteve presente em toda a América Latina no 

século XX e se arrasta até os dias de hoje. 

Um projeto de sociedade submisso aos interesses estrangeiros e do capital, 

da maneira mais aberta possível, na forma de um ultra-liberalismo, representado pelo 

candidato Javier Milei. Contra o outro projeto, os herdeiros históricos do peronismo, 

que desloca-se para uma perspectiva mais ao centro na viragem do século XX para o 

XXI, com o kichnerismo, representado pelo ministro da economia do atual governo de 

centro-esquerda, Sergio Massa. 

Milei defende, inclusive, análogo ao fenômeno do bolsonarismo brasileiro, 

uma revisão da interpretação sobre o número de mortes e o caráter das ditaduras 

militares, ensejando que não teriam sido tão crueis assim, como afirma a “esquerda” 

democrática. 

No presente TCC procuramos discorrer sobre as raízes materiais da história 

da Argentina que ocuparam o interesse do filósofo Enrique Dussel durante toda a sua 

vida: por um lado os poderes totalizantes do centro capitalista, opressor do povo 

latinoamericano e explorador das riquezas naturais; por outro, a resistência do povo 

que assumiu diversas matizes em sua luta histórica, muitas vezes carregadas de 

contradições incompreensíveis sob um arcabouço categorial ontológico, tipicamente 

originário do centro econômico do sistema. 

 

1 Matéria em site sobre as ultimas eleições da Argentina. 
https://g1.globo.com/economia/noticia/2023/11/28/argentina-divulga-resultado-final-das-eleicoes-milei-teve- 
5565percent-e-massa-4435percent.ghtml. 



Dussel procurou formular uma filosofia que partisse das raízes originais de 

seu povo, envolvendo aspectos indígenas, pré-colonização, como também os 

aspectos sincréticos oriundos do desenvolvimento colonial contraditório, que mesclou 

elementos da religiosidade com a resistência à exploração do povo, trazendo para ele 

o objeto de estudo que se doutorou na Europa, buscando as origens 

helênicas/semitas do cristianismo que se desenvolve junto aos camponeses 

latinoamericanos. Achando nas filosofias periféricas, maiores potenciais de 

compreenderem a realidade concreta, na medida em que conseguem enxergar a 

exterioridade, além da totalidade, consegue ver o outro, o que é negado pelo sistema 

totalizador. 

Na pesquisa buscamos relacionar os aspectos históricos da Argentina, que é 

apenas um caso concreto das contradições que ocorreram nos diversos países da 

América Latina, primeiro ao desenvolvimento biográfico de Dussel e, em seguida, com 

a construção inicial da sua Filosofia da libertação, pensada após desenvolver a sua 

ética da libertação na primeira metade da década de 1970. 

No presente estudo, não será possível trazer os desenvolvimentos das suas 

formulações com o período de redemocratização dos países latinoamericanos, que 

coincidiu com um crescente estudo e adesão ao marxismo enquanto corrente 

filosófica prioritária para explicar o definhamento do mundo capitalista e as soluções 

possíveis diante do cenário perpetuador da contradição centro-periferia. 



1 PREÂMBULO HISTÓRICO 

 
1.1 A história da América Latina, a particularidade da Argentina e suas lutas sociais. 
 
 

 
Sabemos que a América Latina foi alvo do imperialismo global em todas as 

fases que passou a partir do século XVI, mas em que medida isso ocorreu? É assim 

que Eduardo Galeano abre seu livro para falar desta história de saque e espoliação: 

 

 
Desterrados em sua própria terra, condenados ao êxodo eterno, os 
indígenas da América Latina foram empurrados para as zonas mais 
pobres, as montanhas áridas ou o fundo dos desertos, à medida que 
avançava a fronteira da civilização dominante. Os índios padeceram e 
padecem – síntese do drama de toda a América Latina – a maldição 
de sua própria riqueza. Quando se descobriram os areais de ouro do 
rio Bluefields, na Nicarágua, os índios carcas foram rapidamente 
desalojados de suas terras ribeirinhas, e esta é também a história dos 
índios de todos os vales férteis e de todos os subsolos ricos do rio 
Bravo para o sul. As matanças de indígenas, que começaram com 
Colombo, nunca cessaram. No Uruguai e na Patagônia argentina, os 
índios foram exterminados no século passado por tropas que os 
buscaram e os encurralaram nos matos ou no deserto, para que não 
estorvassem o avanço organizado dos latifundiários de gado 
(GALEANO, 2010, s/p). 

 

 

A América Latina foi vítima tanto de uma espoliação de suas riquezas quanto 

do extermínio do seu povo, contudo, toda a história ainda não se resume a isso, pois, 

as garras colonialistas ao cravarem na pele, além de ferir, envenenaram a terra com 

seus aparatos políticos e ideológicos, que se reproduziram mudando apenas de forma 

para garantir que a espoliação fosse perpetuada, mesmo sob um véu de 

independência republicana, e, posteriormente, também sob o manto de uma 

redemocratização após os regimes ditatoriais. O livro de Galeano que registra 

magistralmente estas injustiças foi publicado em 1971, no auge das ditaduras 

latinoamericanas. Contudo, a sua atualidade permanece até hoje, sobretudo porque 

o saque permanece, apenas mudou de forma. 

Todas as investidas diretas sobre o território e o povo latinoamericano foram 

complementadas argutamente por medidas indiretas de perpetuação e manutenção 

de uma inferioridade econômica, através de mecanismos explorados pelas potências 



imperialistas, como o impedimento do desenvolvimento produtivo-tecnológico das 

manufaturas, endividamento e o engessamento das econômicas periféricas como 

produtoras de commodities para a indústria do centro. 

 

 
O litoral da Argentina era a região mais atrasada e menos povoada do 
país, antes que a independência deslocasse para Buenos Aires, em 
prejuízo das províncias mediterrâneas, o centro de gravidade da vida 
econômica e política. No princípio do século XIX, apenas a décima 
parte da população argentina residia em Buenos Aires, Santa Fé e 
Entre Ríos[..]. Com ritmo lento e através de meios rudimentares 
desenvolvera-se uma indústria nativa nas regiões do centro e do norte, 
enquanto no litoral, segundo dizia em 1795 o procurador Larramendi, 
não existia “nenhuma arte nem manufatura”. Em Tucumán e Santiago 
del Estero, que atualmente são poços de subdesenvolvimento, 
floresciam as oficinas têxteis, que fabricavam ponchos de três classes 
distintas, e em outros estabelecimentos produziam-se excelentes 
carroças, charutos, cigarros, couros e solas. Em Catamarca, lenços de 
todos os tipos, tecidos finos, baetilhas de algodão preto para uso dos 
clérigos; Córdoba fabricava mais de 70 mil ponchos, vinte mil 
cobertores e 40 mil varas de baeta por ano, sapatos e artigos de couro, 
cinchas e chicotes, tapetes e cordovãos. Os curtumes e as correarias 
mais importantes estavam em Corrientes. Eram famosos os finos 
arreios de Salta. Mendoza produzia entre 2 e 3 milhões de litros de 
vinho por ano, em nada inferiores aos de Andaluzia, e San Juan 
destilava 350 mil litros anuais de aguardente. Mendoza e San Juan 
formavam “a garganta do comércio” entre o Atlântico e o Pacífico na 
América do Sul (GALEANO, 2010, s/p) 

 

 

O sufocamento da produção latinoamericana foi seguido de um investimento 

maciço em produção de commodities, bens primários produzidos para exportação, 

como forma de garantir uma balança comercial favorável ao centro, retirando 

superlucros diretamente da superioridade tecnológica. 

Vejamos: 
 

 
Os agentes comerciais de Manchester, Glasgow e Liverpool 
percorreram a Argentina e copiaram os modelos dos ponchos 
santiaguinos e cordoveses e dos artigos de couro de Corrientes, além 
dos estribos de madeira “ao uso do país”. Os ponchos argentinos 
valiam sete pesos, os de Yorkshire, três. A indústria têxtil mais 
desenvolvida do mundo triunfava a galope contra as tecelagens 
nativas, e outro tanto ocorria com a produção de botas, esporas, 
relhos, freios e até pregos para ferraduras. A miséria assolou as 
províncias do interior argentino, que prontamente se insurgiram contra 
a ditadura do porto de Buenos Aires. Os principais mercadores 



(Escalada, Belgrano, Pueyrredón, Vieytes, Las Heras, Cerviño) 
haviam empolgado o poder que fora arrebatado à Espanha e o 
comércio lhes oferecia a possibilidade de comprar sedas e facas 
inglesas, panos de Louviers, tecidos finos de Flandres, sabres suíços, 
gim holandês, presunto de Westfalia e charutos de Hamburgo. Em 
troca, a Argentina exportava couro, sebo, ossos, carne salgada, e os 
pecuaristas da província de Buenos Aires aumentavam seus 
mercados graças ao livre-comércio (GALEANO, 2010, s/p). 

 

 

O que é importante destacar aqui, para adentrarmos na linha de pensamento 

que Enrique Dussel perseguiu durante toda a sua vida, é que a história dessa 

exploração também foi seguida por uma história de luta contra ela. O povo não é mudo 

para aceitar a imposição de mortes arbitrárias pela eternidade, para uma boa dose de 

injustiça, nascem boas doses de consciências justiceiras, como causa e efeito 

necessário. 

Entre 1811 e 1820 José Artigas incorporou a liderança de uma luta popular 

pela revolução agrária no sul da América Latina, nos territórios que hoje são ocupados 

pelo Uruguai e Argentina. Ele “foi o mais importante e lúcido dos chefes federais que 

lutaram contra o capitalismo aniquilador do porto de Buenos Aires” (GALEANO, 2010, 

s/p). 

A composição do “exército” de Artigas era peculiar e marca a referência de 

multiplicidade étnica em luta observada por Dussel, que o sensibilizou durante toda a 

vida, mas que começa nos arredores do Rio da Prata. 

 

 
Seguiam Artigas, lança na mão, os patriotas. Em sua maioria eram 
camponeses pobres, gaúchos rudes, índios que recuperavam na luta 
o sentido da dignidade, escravos que ganhavam a liberdade 
incorporando-se ao exército da independência. A revolução dos 
cavaleiros pastores incendiava a pradaria (GALEANO, 2010, s/p). 

 

 

A luta contra a opressão existiu na América Latina onde quer que o 

colonialismo tenha botado suas mãos sujas, mas em muitos lugares foi exterminada 

tanto em sua realidade objetiva quanto na memória popular, através dos 

falseamentos, calúnias e apagamentos operados pelas classes dominantes 

oligárquicas. A particularidade da Argentina permitiu que uma fagulha dessa história 



pudesse tomar aspectos de incêndio em diversos momentos do período colonial e, 

também, da república. 

O que restou no século XX da riqueza argentina esteve monopolizada por uma 

parcela minúscula de oligarcas que contribuiu para degradar a fertilidade natural do 

solo argentino, além de impedir sua recuperação quando constatado o problema da 

erosão de suas terras férteis, decidiram pela manutenção da aquisição de maiores 

propriedades para o latifúndio, como forma de elevar os lucros a custo de mais 

degradação. 

 

 
A Argentina, como o Uruguai, dispõe de pradarias naturalmente férteis 
que, ao influxo da benignidade do clima, permitiu-lhe desfrutar de uma 
relativa prosperidade na América Latina. Mas a erosão vai mordendo 
sem piedade as imensas planuras abandonadas, que não se destinam 
ao cultivo nem ao pastoreio, e outro tanto ocorre com grande parte dos 
milhões de hectares dedicados à extensiva exploração da criação de 
gado. Como no caso do Uruguai, embora em menor grau, nessa 
exploração extensiva está a origem da crise que sacudiu a economia 
argentina nos anos 60. Os latifundiários argentinos não mostraram 
interesse bastante em introduzir inovações técnicas em seus campos. 
A produtividade ainda é baixa, porque convém que o seja; a lei do lucro 
pode mais do que todas as outras leis. A ampliação das propriedades, 
através da compra de novos campos, é mais lucrativa e menos 
arriscada do que o investimento em meios que a moderna tecnologia 
proporciona para a produção intensiva (GALEANO, 2010, s/p). 

 

 

No século XX tivemos a ascensão do peronismo na Argentina, de caráter 

semi-libertador, tentou dialogar com as massas populares ao mesmo tempo que 

garantia os lucros dos grandes proprietários, nos momentos de conflito entre as 

classes que se propunha a conciliar, sua opção nunca foi duvidosa. Em 1944 Juan 

Domingo Perón desafiou os interesses da oligarquia proprietária de terras, impondo a 

eles o “estatuto do peão” e o “salário mínimo rural”, contudo: 

 

 
A política de desenvolvimento econômico implantada pelo próprio 
Perón nunca rompeu a estrutura do subdesenvolvimento 
agropecuário. Em junho de 1952, num discurso que proferiu no Teatro 
Colón, Perón desmentiu que tivesse a intenção de fazer uma reforma 
agrária (GALEANO, 2010, s/p) 



Mesmo assim, Perón foi deposto pelo golpe de Estado em 1955, a chamada 

“Revolução Libertadora”, iniciando a ditadura militar na Argentina que será seguida de 

diversos outros golpes de Estado durante as décadas seguintes do século XX. Em 

1958, o presidente Arturo Frondizi foi eleito com o peronismo proibido na Argentina e 

Perón inelegível, ainda que tenha assinado um acordo com Juan Domingo Perón para 

anular sua proibição, só veio cumprir no fim de seu mandato, em 1961, sendo por isso 

deposto em 1962 por um novo golpe militar. 

Os militares permitiram que o senador José María Guido fosse presidente 

provisório, convocando eleições em 1963, na qual foi eleito Arturo Umberto Illia, 

permanecendo por três anos como presidente, até ser deposto por outro golpe militar 

em 19662. 

Coggiola faz uma análise interessante do período argentino que acima 

resumimos, ele tece dois comentários sobre esta dualidade de forças políticas, 

relativamente opostas, tão consolidadas na Argentina: 

Sobre o peronismo, ele comenta: 
 

 
O peronismo não deixou de se interessar pelas possibilidades abertas 
pelo golpe militar de 1966: a direção sindical peronista assistiu à posse 
do general Onganía, enquanto o “líder”, Perón, aconselhava, da 
Espanha, a “desensillar hasta que aclare” [expressão argentina 
equivalente a “deixa como está para ver o que acontece”] A ditadura 
encarregou-se de dissipar toda ilusão. Começou por tirar a autonomia 
das universidades, reprimindo violentamente toda e qualquer oposição 
(em 7 de setembro de 1966 foi morto numa manifestação de rua em 
Córdoba o estudante Santiago Pampillón). (COGGIOLA, 2011, p. 18) 

 

 

Nesse sentido, sugere-se uma subestimação por parte do peronismo, de uma 

capacidade de causar grandes estragos políticos, econômicos e sociais da ditadura 

militar até que tivesse feito. 

 
 
 

 

2 “Em 28 de junho de 1966, foi com iguais ares de ‘refundação institucional’ que o Exército Argentino, 

sob o comando de Juan Carlos Onganía, tomou o poder no país, derrubando o governo civil do partido 
radical (União Cívica Radical, ou UCR). O regime civil teve sua origem na Assembléia Constituinte 
convocada pelo governo militar de Aramburu, em 1957, depois de derrubar o governo de Perón em 
setembro de 1955”. Disso decorreu uma “crônica instabilidade política” por conta da ilegalidade do 
partido peronista, força política majoritária (COGGIOLA, 2001, p. 17-18). 



Do ponto de vista da economia implantada pela Ditadura Argentina, Coggiola 

(2001) lembra que o seu condutor era Adalbert Krieger Vasena que, além de ser 

membro de uma poderosa família de industriais, também era diretor de diversas filiais 

de corporações estadunidenses. 

Na sua condução: 
 

 
Acentuou o desemprego e a superexploração da mão-de-obra que já 
caracterizavam os governos anteriores: no período 1955-1969, a 
produtividade cresceu 100% e os salários reais caíram 30%. É com 
base nessa política que a indústria argentina cresceu nesse período 
5,5% ao ano (contra 1,4% da agricultura), concentrando-se nos 
setores de metalurgia básica, maquinarias e química (COGGIOLA, 
2011, p. 18-9) 

 

 

Para Coggiola, o golpe foi apenas “o projeto de penetração norte-americana 

na América Latina”, que exigia a “deposição de vários governos civis para garantir a 

‘calma’ necessária ao andamento dos negócios e o combate à Revolução Cubana”, 

tendo, por isso, um caráter internacional, ou seja, era parte de um projeto capitalista 

para todo o mundo, com um lugar muito bem definido para a América Latina 

(COGGIOLA, 2001, p. 19). 

Em 1968-69 as ditaduras militares entraram numa crise que refletia aspectos 

globais tanto da economia quanto das lutas políticas. Foi um biênio de efervescência 

nas lutas sociais pelo mundo e em especial na América Latina: no México, “aconteceu 

o massacre de estudantes da Praça de Tlatelolco”, houve o “maio francês”, a 

Primavera de Praga, na Tchecoslováquia, a ofensiva Tet no Vietnã, contra a ocupação 

na Indochina pelo exército estadunidense, etc. 

Mas em maio 1969: 
 

 
Os mecânicos (metalúrgicos das fábricas de automóveis) e 
eletricistas, armados com projéteis fabricados por eles mesmos, 
‘desceram’ à cidade, onde os aguardavam os metalúrgicos e os 
estudantes. A polícia atirou nas colunas, provocando várias mortes. 
Os operários jogaram tudo o que tinham nas mãos, fazendo a polícia 
bater em retirada. Toda a população (incluindo comerciantes e 
funcionários) se solidarizou com os operários e estudantes. No início 
da tarde, a polícia abandonou a cidade. Limitou-se a garantir o palácio 
de governo, o comando de polícia e as prisões. No resto da cidade, o 



povo controlava cerca de 150 quarteirões. O operariado organizava a 
cidade. Não houve saques, só ocupação das grandes empresas e 
destruição de certa documentação (relativa a dívidas imobiliárias da 
população de baixos recursos, por exemplo) (COGGIOLA, 2001, p. 
28). 

 

 

Estas mobilizações ficaram conhecidas na Argentina como Cordobaço 

(cordobazo), seu destino ainda foi mais trágico, com o Exército conseguindo entrar na 

cidade e matando dezenas de manifestantes. No dia seguinte, o país inteiro parou na 

greve geral convocada pela CGT (COGGIOLA, 2001, p. 28). 

 

 
Em um ano, a polícia de Córdoba havia reprimido elementos de todas 
as classes sociais da cidade: em 29 de maio, toda a cidade reprimiu a 
polícia. As greves bem-sucedidas dos metalúrgicos, do transporte e a 
vitória dos mecânicos contra a polícia em 14 de maio tinham 
amadurecido o episódio da jornada de 29 de maio. A esmagadora 
greve nacional de 20 de maio confirmou que toda a população tinha 
sido chamada para o combate político contra a ditadura. Abria-se uma 
situação revolucionária, que permaneceria latente durante os ‘anos de 
fogo’, de 1969 a 1976 (COGGIOLA, 2001, p. 28). 

 

 

As consequências foram profundas, o general Onganía, ao permanecer cego 

diante do poder de mobilização dos trabalhadores e estudantes, foi substituído em 

1970 pelo general Roberto Marcelo Levingston. Enquanto isso, Perón articulava do 

exílio uma coalizão com o empresariado e setores políticos para uma volta do 

peronismo ao poder, o partido que tinha recepção ainda majoritária da população 

argentina. Em 1972 Perón ensaia uma volta ao país, procurando provocar uma 

radicalização política de massas e consubstanciar os efeitos do cordobaço ao 

peronismo (COGGIOLA, 2001, p. 30). 

O regime militar permanece até 1973 quando Héctor José Cámpora vence as 

eleições, já que Juan Domingo Perón estava inelegível, mas Cámpora renuncia e 

convoca novas eleições após anistiar Perón, que é eleito com ampla maioria dos 

votos. Isabelita Perón assume a presidência e ficará até 1976, quando o último golpe 

militar argentino toma corpo, durando até 1983 e surpreendendo o mundo com sua 

crueldade. 

Para ficar apenas com um exemplo hoje amplamente conhecido: é a partir de 

1977 que as Mães da Praça de Maio começarão a se reunir para exigir o 



“aparecimento com vida dos presos desaparecidos”, atraindo a atenção após uma 

viagem à Porto Alegre para encontrar o papa João Paulo II os crimes cometidos pela 

ditadura argentina, elas conseguiram se reunir com o papa e ganharam, por isso, uma 

visibilidade internacional e contribuíram para a redemocratização efetivada em 1983, 

como também, nos inumeráveis processos subsequentes para punição assassinos, 

torturadores, pelo não apagamento da memória, etc. (MANÇANO, 2019) 

A história das Mães da Praça de Maio é salutar para simbolizar a busca 

filosófica da vida de Enrique Dussel, que esteve vinculado aos desdobramentos 

políticos da América Latina, com sua ótica voltada para sua raiz, mesmo quando 

estudando, compreendendo e assimilando criticamente os autores do “centro”, isto 

ocorreu sempre com os pés nas manifestações políticas candentes do povo 

latinoamericano, sobretudo, enaltecendo sobretudo as lutas que expressavam um 

aparente paradoxo ao aglutinar uma espécie de religiosidade humanista e classista 

com a luta pela terra, pelos direitos básicos de vida, por salários dignos, ou contra o 

colonialismo totalizante do capitalismo ascendente. 

Com este apanhado histórico esperamos ter deixado claro que o passado da 

Argentina, berço do pensamento de Dussel e, portanto, também da sua filosofia da 

libertação, é fruto de um histórico de exploração brutal do centro contra a periferia, da 

contradição das classes sociais proprietárias oligárquicas, submissas aos interesses 

coloniais, sempre contra as classes produtoras e originárias, buscando eternizar de 

todas as formas seus mecanismos de exploração, retirando sempre maiores lucros da 

superioridade tecnológica perpetuada. Ainda que não explique integralmente as 

formulações dusselianas, são uma base ímpar para compreender seus interesses e, 

consequentemente, suas posições fincadas em convicções caminham com a fluidez 

das suas descobertas filosóficas cumulativas. 

 

 
1.2 Preâmbulo biográfico de Enrique Dussel 
 
 

 
O Próprio Dussel diz que o pensamento de um filósofo começa antes do seu 

nascimento, no ambiente onde essa subjetividade começa a gestar-se, na América 

latina, diferentemente da Europa, a biografia de um filósofo diz muito sobre seu 



pensamento. (DUSSEL, 2007) É por esse motivo que começamos a nossa reflexão 

pelo chão histórico do autor, para vislumbrar as experiências impelidas pela sua 

história que entrecruzam suas reflexões filosóficas e políticas. Aqui destacaremos sua 

trajetória de vida e formação. 

Enrique Dussel nasceu em Mendonza na Argentina, numa região produtora 

de vinho, de pai médico, filho de alemães imigrantes, extremamente sensível e 

dedicado às pessoas mais necessitadas, sua mãe também tinha grande prestígio 

social na comunidade onde moravam. Quando criança se interessou pelas artes e 

pela história da arte, aos 18 anos deixou a vocação de arquiteto para ser filósofo, ao 

mesmo tempo era um militante, se envolveu com as lutas e greves da década de 1950 

ao mesmo tempo em que se formava, complementando sua formação teórico- 

filosófica com uma formação política substantiva (DUSSEL, 2007; GARCIA- 

AGUNDIS, 2015). 

Nas últimas matérias que estudou na faculdade, conheceu alguns bons 

professores, mas achava suas formulações muito eurocêntricas. Teve a oportunidade 

de ir à Espanha bem na época da ditadura franquista. Uma longa viagem: foi à 

Montevideo, Rio de Janeiro, Recife para pegar o Oceano Atlântico. Daí passou pela 

África, em Senegal. Em seguida foi à Ásia, conheceu o mundo muçulmano. Chegou à 

Lisboa e por conta dessa viagem e o contato com toda essa diversidade de povos e 

culturas, se perguntou o que significaria a América Latina. Foi à Paris e decidiu ir à 

Israel, fez uma viagem com duração de 3 meses até o destino. Lá trabalhou de 

carpinteiro enquanto fazia suas pesquisas de campo que originaram seu primeiro livro. 

Terminou o doutorado com 25 anos em Madrid estudando a origem de um humanismo 

presente nas raízes semitas da América Latina. Voltou à Europa pela parte oriental. 

Chegou à França em 1961 e escreveu seu primeiro livro El humanismo helenico e, em 

seguida, El humanismo semita (DUSSEL, 2007; DUSSEL, 1998, s/p). 

Seu interesse por essa área é bastante curioso, pois atravessará toda a sua 

vida, passeando pelas suas mutantes influências teóricas e pelos eventos históricos 

mundiais que se lhe ocorriam. Um certo humanismo de caráter religioso que Dussel 

observará espraiado em regiões da América Latina não encontrava análises 

substantivas em seu tempo, por isso, se dedicou a fazer uma investigação que o levou 

a trilhas tanto filosóficas quanto historiográficas no curso de suas pesquisas. Quando 

publica o seu livro, também retorna à América Latina para dar continuidade ao seu 



compromisso vital assumido com o continente, mas não no sentido geográfico e sim 

popular, ligado ao povo e sua história com suas culturas particulares. 

Até este período as influências de Dussel perpassavam autores europeus 

apesar de nunca se identificar com as premissas de nenhum deles. Estudou os 

filósofos Paul Ricoeur e Merleau-Ponty, buscando entender a fenomenologia aplicada 

à construção simbólica do seu objeto de estudo que continuava sendo a origem 

cultural do seu povo, do povo da América Latina. (DUSSEL, 2007; GARCIA- 

AGUNDIS, 2015, s/p) 

Quando voltou, foi trabalhar em Resistência, no norte da Argentina. Também 

começou a dar cursos, no Equador, El Salvador, Nicarágua e outros países da 

América Latina, foi quando tomou a decisão de escrever uma história latinoamericana 

e pensar uma filosofia latinoamericana especificamente. 

Foi no início da década de 1970, portanto, que conheceu e se colocou como 

ativista-teórico de um movimento de esquerda, que por um lado seguia a linha cubana 

e, por outro lado, é o que depois vai se chamar de ideologia da libertação, “ideologia 

da liberacción”. Que consistiu em grupos de base comunitária que lutavam por 

libertação em todo o continente, com uma forte ideologia cristã. 

Em 1968, os teóricos europeus não concebiam o caldo cultural 

latinoamericano, tanto do ponto de vista da compreensão das ditaduras, quanto da 

sua específica luta popular. Dussel percebeu uma verdadeira dicotomia entre o que 

era discutido nas cátedras europeias e europeizadas da América Latina e o que 

acontecia no terreno da prática concreta, da luta popular (DUSSEL, 2007; GARCIA- 

AGUNDIS, 2015, s/p). 

É a partir das repercussões de 1968 no mundo e, em especial na Argentina, 

que a formação de Dussel se compatibilizará cada vez mais com a especificidade da 

luta latinoamericana. 



2 A CONSTRUÇÃO DA FILOSOFIA DA LIBERTAÇÃO DUSSELIANA 
 

 
Como pudemos observar brevemente, após o período colonial na América 

Latina, diversas foram as contradições herdadas pelo povo, derivadas tanto de sua 

origem étnica e cultural, quanto das tradições de luta impelidas por uma história 

calcada na exploração, extermínio e aculturação. Nesse sentido, houve uma 

efervescência particular que imprimiu um caráter sui generis aos desenvolvimentos 

sociais, políticos e ideológicos do continente. 

Para abrir as reflexões que fundam a necessidade de formular uma “filosofia 

da libertação” em Dussel, em primeiro lugar, devemos considerar: 

Que a filosofia da libertação tem como ponto de partida a vida prática 
concreta (facticidade), sob uma dimensão de comprometimento e 
solidariedade com o oprimido [com o pobre explorado na periferia da 
cultura e da economia mundial]. Essa corrente intelectual orgânica, 
que se traduz em uma práxis atravessada pela relação face a face, 
volta sua atenção para o sofrimento do outro, para o oprimido em sua 
concretude no instante em que se faz ouvir à consciência a voz de 
alguém que diz “eu estou sofrendo!”, “tenho fome”. O oprimido tem 
nome: é o pobre, silenciado, o corpo precário, sofredor e necessitado. 
O problema não é filosófico, exclusivamente. É preciso repensar não 
apenas a primazia do sentido epistemológico que se dá à realidade ou 
que se recolhe dela, mas também o olhar que se lança à ordem 
econômica quando se depara com daqueles que se encontram 
subjugados – e a crítica à economia mostra-se como um dos 
elementos mais agudos da filosofia da libertação, pois não é possível 
conceber qualquer quebra da totalidade sem que se possa rever a 
ordem mundial que comanda toda miséria. Sem essa dimensão 
econômica, como ressalta Dussel, “tanto a ‘hermenêutica’ como a 
‘pragmática’ ficam sem conteúdo ‘carnal’: são meras comunidades de 
comunicação ou de interpretação, sem caráter corporal ou carnal, isto 
é, sem subsumir em sua reflexão o nível da ‘vida’” (DUSSEL, 1995, p. 
33). Nesse sentido, o “filósofo do Sul”, da periferia do mundo, deve 
considerar a miséria como questão para toda filosofia primeira, pois 
sem isso toda e qualquer hermenêutica se torna uma ideologia 
idealista e literalista – palavras vazias. (SCORALICK, 2021, p. 98) 

 

 

Desde meados do século XIX já havia uma ambiência que buscava afirmar 

uma especificidade do povo latinoamericano e que houvesse correspondências nos 

estudos, pesquisas e epistemologias acadêmicas. 

 

 
Juan Bautista Alberdi em uma lição por ele proferida em 1842, que se 
intitula Ideias para presidir a elaboração do curso de filosofia 



contemporânea, na qual Alberdi afirma a importância de se produzir 
um pensamento novo, isto é, uma filosofia própria, nacional, entendida 
desde as necessidades e questões nascidas da América Latina. A 
preleção de Alberdi, dirigida ao Colégio de Humanidades de 
Montevideo, se tornará um marco importante para a filosofia da 
libertação, movimento filosófico que se tornou mundialmente 
conhecido nos anos 1960 e 1970 – fundamentalmente através da obra 
de Enrique Dussel ([...]1934-). Esse pensamento novo, produzido 
desde a periferia do mundo, a partir de e para uma geografia política, 
cultural e econômica não-hegemônica do planeta, impõe-se como um 
gesto de desobrigação ou de desobediência em se pensar o ser e o 
não-ser sob o paradigma da verdade clássica, da subjetividade 
moderna e da trama que lhe é inerente, que mostrou sua face, 
historicamente, através da invasão, da conquista, do domínio, da 
ocupação, da violência, da escravagismo, da opressão e da 
colonização da América e de tantos outros povos periféricos ao redor 
do mundo – ações que seguem reverberando seus efeitos no ethos 
próprio desses povos. (SCORALICK, 2021, p. 87) 

 

 

Neste item temos por base o livro Filosofia da libertação (filosofia de la 

liberación), que se trata de uma síntese, escrita no exílio, dos 5 tomos sobre a Ética 

da libertação que Dussel escreveu entre 1970 e 1975, abordando os aspectos 

principais desenvolvidos exaustivamente nos 5 tomos. 

A abordagem de Dussel segue o caminho de estabelecer uma justiça com os 

povos latinoamericanos, utilizando as dualidades centro e periferia, hegemônico e 

não-hegemônico, dominador e dominado, totalidade e exterioridade, o eu e o outro, 

etc. onde o povo é reconhecido, considerado e autor de sua própria história, como 

também de seu arcabouço categorial auto-explicativo. Se colocando, por isso, como 

capaz de elaborar uma filosofia a partir de uma desconstrução das bases europeias 

de pensamento, que ora se hegemoniza nas cátedras argentinas e latinoamericanas. 

 

 
A filosofia da libertação visa interromper esta lógica de aniquilação 
histórica promovida pelos ideais, os mais elevados da modernidade 
[...]. A América Latina reivindica seu lugar ao sol na história mundial 
ao afirmar ser dona de uma linguagem nova e capaz de oferecer um 
sentido diverso à realidade, projetando seu olhar desde a periferia e 
compreendendo a importância de dizer o seu não-ser, seu “não”, sua 
resistência, sua “moralidade” própria (SCORALICK, 2021, p. 89). 

 

 

Dussel acaba por abordar o problema do ponto de vista da crítica à 

modernidade, se contrapondo às abordagens oriundas da filosofia clássica, europeia 



e moderna. Apesar de se colocar como uma filosofia que almejaria transcender a 

modernidade, portanto, pós-moderna, sua filiação à escola do pensamento pós- 

moderno é falsa, já que as premissas não coincidem totalmente. Além disso, seu livro 

que defende esta perspectiva parcialmente coincidente, é até mesmo anterior (1971) 

à obra de Lyotard Condição pós-moderna (1979). Como também, é conhecida a 

guinada de Dussel no sentido do marxismo na década de 1980, maior alvo teórico dos 

pensadores pós-modernos. 

Mas como é possível pensar a periferia? Do que se trata a abordagem 

dusseliana? 

Para o autor, se trata de pensar o espaço no sentido filosófico, mas é 

necessário considerá-lo desde um ponto de vista geopolítico, isto significa, “levar a 

sério o espaço, o espaço geopolítico. Não é a mesma coisa nascer no Pólo Norte, em 

Chapadas ou em Nova Iorque” (DUSSEL, 1982, p. 9). 

 

 
Desde Heráclito até von Clausewitz ou Kissinger, “a guerra é a origem 
de tudo”, se por tudo se entende a origem ou o sistema que o 
dominador do mundo controla pelo poder e pelos exércitos. Estamos 
em guerra. Guerra fria para os que a fazem; guerra quente para os 
que a sofrem. Coexistência pacífica para os que fabricam armas; 
existência sangrenta para aqueles que são obrigados a comprá-las e 
usá-las. O espaço como campo de batalha, como geografia estudada 
para vencer estratégica ou taticamente o inimigo, como âmbito 
limitado por fronteiras [...] Falamos do espaço político, daquele que 
compreende todos os espaços, os físicos existenciais, dentro das 
fronteiras do mercado econômico, no qual se exerce o poder sob o 
controle dos exércitos (DUSSEL, 1982, p. 8). 

 

 

O reconhecimento deste espaço conflituoso é, portanto, o campo de batalha 

real de onde advém o conjunto de ideias que podem originar a libertação do povo e 

consequentemente, a libertação filosófica. Esse conflito não é um mero conflito entre 

iguais, em que ambos escolheram empreender uma batalha até a morte, mas uma 

imposição colonizadora de um povo sobre outro. Nesse sentido, o povo que não teve 

escolha jaz incapaz de optar pelo não-conflito e se vê impelido até mesmo à 

reprodução das premissas ideais oriundas de quem trouxe os elementos da opressão 

e da colonização. 



É importante frisar que Dussel não entende que a América Latina é a única 

vitimada pelo ego cogito/ego conquiro e, portanto, não é a única capaz de formular 

uma filosofia desde a ótica periférica, a origem da crítica na periferia envolve uma 

história milenar de aprendizado prático com reflexos óbvios na filosofia. Ocorre pelo 

menos desde os gregos e o nascimento mesmo da filosofia, já que “surge de uma 

experiência anterior de dominação sobre os outros homens, de opressão cultural 

sobre outros mundos” (DUSSEL, 1982, p. 10). 

 

 
o ego cogito cartesiano, esse alicerce o mais sólido da modernidade, 
é a expressão do ego conquiro de Hernán Cortés (o conquistador de 
Yucatán) ou de Pizarro. O eu conquisto atravessa e consolida a proto- 
história da subjetividade moderna, em que o sujeito, o eu, sustenta e 
afirma o mundo, impondo-o ao outro, desde sua racionalidade 
universal em um movimento de aniquilação da diferença 
(SCORALICK, 2021, p. 90) 

 

 

Entretanto, é na periferia do mundo onde nasce a filosofia, Dussel comenta 

que em toda a história foi assim. 

 

 
[...] apareceu o pensamento pré-socrático na atual Turquia ou no Sul 
da Itália e não na Grécia. O pensamento medieval emerge das 
fronteiras do Império; os padres gregos são periféricos, e da mesma 
forma os latinos. Já no renascimento carolíngio, a renovação vem da 
periférica Irlanda. Da periférica França surge um Descartes, e da 
distante Konigsberg irrompe Kant. Os homens distantes, os que têm 
perspectiva da fronteira para o centro, os que devem definir-se diante 
do homem já feito e diante de seus irmãos bárbaros, novos, os que 
esperam porque ainda estão fora, estes homens têm a mente límpida 
para pensar a realidade. Nada têm a ocultar. Como teriam de ocultar 
a dominação se a sofrem? Como seria sua filosofia uma ideologia, se 
sua práxis é de libertação diante do centro que combatem? A 
inteligência filosófica nunca é tão verídica, límpida, tão precisa como 
quando parte da opressão e não tem privilégio nenhum a defender, 
porque não tem nenhum. (DUSSEL, 1982, p. 10-11) 

 

 

Dussel argumentará fartamente em defesa da ideia de que o pensamento do 

periférico é o único verdadeiramente aberto para percepção das contradições que o 

sistema unidirecional centro-periferia implica. 



Ele defende que o centro do sistema vigente oprime as periferias. O seu ser 

se reduz aos limites de suas fronteiras e tudo que é externo a isso, é o não-ser. É 

assim que a filosofia clássica exprime sua determinação de falar em nome do centro 

e apenas dele. Dussel chega a dizer até mesmo que “a filosofia clássica de todos os 

tempos é o acabamento e a realização teórica da opressão prática das periferias” 

(DUSSEL, 1982, p. 11). 

Ou seja, estas filosofias se articulavam umbilicalmente às classes dominantes 

e justificavam a dominação em suas formulações. Não poderia ser diferente, já que 

estes sistemas de opressão requisitam de uma auto-explicação para que sua 

reprodução seja possível e retro-alimentada na consciência social. 

Por esse motivo, Dussel classifica a ontologia – o estudo do ser enquanto tal 

– como representação de uma totalidade opressora do centro, que não considera o 

outro, o não-ser é rechaçado de todas as formas com a contribuição da ontologia, por 

isso, é descartada para formular uma filosofia desde a periferia e pela libertação da 

periferia. Do mesmo modo ele vê a questão da ideologia, para ele uma filosofia da 

libertação não poderia ser ideológica, senão em um pequeno grau, a fenecer 

necessariamente com o tempo. 

Sob esse argumento, nesse momento, ele tece a seguinte crítica às filosofias 

que se propõem superadoras deste estado de coisas, mas oriundas das demandas 

do próprio centro: 

 

 
A filosofia progressista no centro, quando é simplesmente repetida na 
periferia (e não pensamos já na fenomenologia ou no existencialismo, 
nem sequer no funcionalismo ou na teoria crítica, mas também no 
marxismo que não redefine os seus princípios a partir da dependência) 
torna-se ideologia encobertadora. A ontologia e a crítica parcial (como 
a que pensa que a ciência não pode ser ideologia, seja por seus 
pressupostos, seja pelo projeto real inconfessado) são assim os 
fundamentos ideológicos últimos da ideologia imperialista (DUSSEL, 
1982, p. 20) 

 

 

A filosofia progressista no centro, portanto, se coloca como possível, ainda 

que com as limitações de pensar no interior do escopo, do estado de coisas e dos 

parâmetros do próprio centro. Para ser possível nascer uma filosofia da libertação, é 



necessário envolver a sua raiz periférica como poder potencialmente criador por 

excelência. 

No contexto dusseliano, a analogia com a religiosidade é também expressão 

destas demandas por auto-justificação de um sistema de produção e reprodução de 

classes, pois: 

 

 
A libertação só é possível quando temos a coragem de ser ateus dos 
impérios do centro, enfrentando assim o risco de sofrer seu poder, 
seus boicotes econômicos, seus exércitos e seus agentes de 
corrupção, assassinato e violência (DUSSEL, 1982, p. 15) 

 

 

Por isso, a expressão “deus morreu” não apenas nietzscheana, mas muita 

vezes repetida para dar conta da laicização necessária pela racionalidade do capital, 

só pode significar, para Dussel, que “a Europa morreu porque se tinha identificado 

com Deus”. Com isso, ele representa a supremacia estadunidense na sequência do 

desenvolvimento capitalista como um prolongamento qualitativo da Europa, ainda que 

represente, em algum grau, uma ruptura com o fetichismo da religião de caráter mais 

europeu, que ocorreu devido, sobretudo, à vivência medieval. (DUSSEL, 1982, p. 15) 

Dussel traça os antecedentes de um pensamento que se propunha sui generis 

latinoamericano. Ele lembra Bartolomeu de las Casas quando diz no início do Século 

XVI – portanto, antes do nascimento da filosofia moderna europeia – que os Europeus 

utilizaram duas maneiras de dominar a periferia: a guerra e a servidão (DUSSEL, 

1982, p. 15-16). 

Contudo, estes antecedentes são apenas protoformas da perspectiva de 

libertação latinoamericana que é aberta com a filosofia da libertação mesma. Já que 

a especificidade do contexto de um capitalismo monopolista desenvolvido após a 

Segunda Guerra ensejou, em alguma medida, formas ainda mais exacerbadas de 

dominação, com novos aparatos, o imperialismo fincou suas garras na América Latina 

rasgando a pele, sem precedentes. A filosofia da libertação é, portanto, uma libertação 

do contexto hegemonizado pelo imperialismo estadunidense da segunda metade do 

século XX, com seus rebatimentos sobre o povo latinoamericano. 

Trata-se da libertação neocolonial do último e mais avançado grau de 
imperialismo. O imperialismo norte-americano. O imperialismo que 
pesa sobre a parte da Ásia, sobre quase toda a África e América 



Latina. Somente China ou Vietnam na Ásia, Cuba na América Latina 
e algum país africano têm um mínimo de liberdade, certamente muito 
maior do que outras nações periféricas. [...] Assim a China se apoia 
nos Estados Unidos para conservar a liberdade diante da União 
Soviética; Cuba se apoia na União Soviética para conservar sua 
liberdade diante dos Estados Unidos. [...] O gato pode enganar-se, é 
simplesmente um bote em falso. O rato não pode se enganar; seria 
sua morte. Se o rato vive é porque é muito mais inteligente do que o 
gato (DUSSEL, 1982, p. 20- 21). 

 

 

Esta passagem é ainda mais iluminadora quando conhecemos os 

desdobramentos do último quarto do século XX, com a desagregação da URSS por 

um lado e a ascensão meteórica da China na passagem para o século XXI e a 

conquista paulatina de uma hegemonia econômica, mas ainda não geopolítica. 

Entretanto, é necessário considerar o contexto que Dussel escreve em meados da 

década de 1970. Para refletir em algum grau a complexidade da periferia do mundo 

sobre a qual está se referindo ele mesmo elaborou o seguinte esquema: 

Imagem 1: 
 
 

 

Fonte: (DUSSEL, 1982, pág.9) 



Em suma, Dussel resume a sua perspectiva envolvendo tanto os aspectos 

teórico-filosóficos originários como geopolítico-práticos do seguinte modo: 

 

 
A filosofia da libertação pretende assim formular uma metafísica – que 
não é ontologia – exigida pela práxis revolucionária e pela poiésis 
tecnológica, a partir da formação social periférica que se estrutura em 
maneiras de produção complexamente entrelaçadas. Por isso é 
necessário distinguir o ser de sua pretensa fundamentalidade eterna 
e divina; negar a religião fetichista; mostrar a ontologia como a 
ideologia das ideologias; desmascarar os funcionalismos, sejam 
estruturalistas, lógico-cientificistas ou matematizantes, que ao 
pretender que a razão não pode criticar dialeticamente o todo, afirma- 
o por mais analiticamente que critiquem ou operativizem suas partes; 
descrever o sentido da práxis de libertação que somente parcialmente 
vislumbraram os críticos pós-hegelianos de esquerda europeus e que 
somente a práxis dos atuais povos oprimidos da periferia, da mulher 
violada pela ideologia machista e do filho domesticado podem na 
realidade revelar-nos (DUSSEL, 1982, p. 21) 

 

 

Este processo pode ser um pouco mais iluminado pela forma como Dussel 

começa a pensar e escrever uma Ética da libertação (ética de la liberación) em 1970, 

a partir da categoria da 3exterioridade em Levinas. Nestas investigações que surge a 

ideia de uma Filosofia da libertação (filosofia de la liberación), (DUSSEL, 2007) Entre 

1970 e 1975, ele escreve 5 tomos de um livro chamado Para una ética de la liberación 

latinoamericana. O primeiro tomo versa sobre o “acesso ao ponto de partida da ética”, 

o segundo sobre “eticidade e moralidade”, o terceiro “erótica e pedagógica”, o quarto 

sobre “política” e o quinto sobre uma “filosofia da religião antifetichista”. (DUSSEL, 

1998 s/p) 

Suas influências nesse momento, trafegam predominantemente entre a 

fenomenologia, o existencialismo, com simpatia por algo da Escola de Frankfurt. Ele 

comenta sobre Herbert Marcuse, Emmanuel Levinas e Martin Heidegger, sendo 

bastante influenciado pelas ideias de Heidegger para realizar uma crítica da 

perspectiva ideo-política do que ocorria nos Estados Unidos, mas ainda mais por 

Levinas e seu conceito de exterioridade, o mais importante de filosofia da libertação. 

 
 
 

 

3 Conceito exposto por Levinas em “Totalidade e Infinito: Ensaio sobre a exterioridade” , sua obra publicada 

em 1961. 



Ele defende, inclusive, a superação do pensamento de Heidegger em Levinas, sendo 

mais próprio para pensar a América Latina. 

O ápice da filosofia moderna, para Dussel, foi Hegel, que defendeu: 
 

 
[...]uma maneira de raciocinar, uma razão, que tem por objetivo captar 
e reconhecer a universalidade na diversidade. Trata-se de uma lógica 
capaz de dar conta da exposição (die Darstellung) do Absoluto em sua 
multiplicidade; e por este entremeio ele compreende a história da 
filosofia e a própria filosofia. As determinações específicas dos objetos 
não são tomadas isoladamente, como na representação. O diverso 
(particular) é absolutamente necessário e não elimina a possibilidade 
do uno. (SCORALICK, 2021, p. 91). 

 

 

Hegel avança em muitos aspectos na filosofia moderna, para o autor, a lógica 

hegeliana e seu sistema filosófico abre caminhos para uma filosofia que se coloque 

como integrada e integrante do mundo objetivo, sendo possível pensar o particular no 

interior do universal, como incluso. Nesse sentido, parece contribuir para o 

pensamento crítico periférico, entretanto, suas raízes permanecem arraigadas no 

centro, no pensamento de superioridade de um povo sobre outro 

 

 
Tal povo é o povo que na época correspondente domina a história 
universal. [...] [E] em face do direito absoluto que lhe cabe como 
representante do grau atual do desenvolvimento do espírito do mundo, 
nenhum direito tem os outros povos que, tais como aqueles que já 
representaram uma época passada, não são nada na história 
universal (HEGEL apud SCORALICK, 2021, p. 309) 

 

Scoralick sintetiza a questão mais grave para Dussel na filosofia hegeliana: 
 

 
O mais grave é que esta ontologia [hegeliana] diviniza a subjetividade 
europeia conquistadora que vem dominando o mundo desde sua 
expansão imperial no século XV. “O ser é, o não-ser não é”. O ser é a 
razão europeia, o não-ser são os outros humanos. A América latina e 
toda a 'periferia' ficam, por isso, definidas como o puro futuro, como o 
não-ser, como o irracional, o bárbaro, o inexistente. A ontologia da 
identidade da razão e da divindade com o ser termina por fundamentar 
as guerras imperiais de uma Europa dominadora de todos os outros 
povos, constituídos como colônias, neocolônias, “dependentes” em 
todos os níveis de seu ser. A ingênua ontologia hegeliana termina 
sendo a sábia fundamentação do genocídio dos índios, dos africanos 



e asiáticos. A subjetividade do ego cogito transforma assim na 
“vontade de poder” tudo quanto essa subjetividade divinizada 
pretenda, em nome de sua razão incondicionada (DUSSEL apud 
SCORALICK, p. 124). 

As categorias que nos parecem decisivas na obra de Dussel são a da 

contradição totalidade x exterioridade4, entendidas como hegemônico e contra- 

hegemônico. 

A abstração da totalidade para Dussel é representada pelo seguinte esquema: 

Imagem 2: 

 

 
Fonte: DUSSEL, 1982, p. 28 

 

 
O que é uma totalidade? Dussel procura iluminar este aspecto dizendo que 

os entes podem ser objetos ou fatos que a compõem e que não acontecem 

caoticamente, mas são “coisas-sentido”, configurando uma totalidade com direção, 

estão inseridos no mundo. Mas esse mundo pode se referir a uma dada abstração, 

por exemplo, minha casa ou meu bairro. A totalidade é, portanto, o limite dentro do 

qual o ente pode trafegar, encontrando nesta circunscrição seu sentido. “O mundo é 

a totalidade fundamental; é a totalidade de totalidades” (DUSSEL, 1982, p. 29). 

 

4 É importante frisar aqui que a exterioridade não tem o mesmo sentido que em Hegel, mas possui o 

arcabouço interpretativo de Levinas. 



Mas há uma diferença fundamental de ser destacada para melhor 

compreender a importância do mundo (totalidade) na obra de Dussel que é a do 

“cosmos”, que significa o mundo objetivo, repleto de entes e movimentos que a 

humanidade pode ou não compreender, ou seja, é independente de sua consciência 

sobre o fato ou objeto, já a totalidade é a “totalidade dos entes (reais, possíveis ou 

imaginários) que são por relação ao homem e não somente reais, por si”. Desse modo, 

a totalidade ocorre em relação ao homem, “o sistema de todos os sistemas que têm o 

homem como seu fundamento”, voltado para ele, pois reflete o seu horizonte máximo 

de compreensão e criação (DUSSEL, 1982, p. 29). 

Isto não significa, por certo, “que o mundo seja uma parte do cosmos. Mas 

significa que algumas coisas reais do cosmos desempenham no mundo a função de 

coisas de sentido”. Tem coisas do cosmos que aparecem no mundo apenas porque 

são e, portanto, não podem ser evitados pelo conjunto de compreensões voltado ao 

homem (DUSSEL, 1982, p. 29-30). 

Colocando de maneira mais clara utilizando as correntes filosóficas milenares 

na filosofia ocidental: 

 

 
O idealismo considera o mundo como única realidade; o realismo 
ingênuo ou o materialismo também ingênuo consideram o cosmos 
como única realidade. Contra o idealismo afirmamos que o cosmos é 
anterioridade real parcial; contra o realismo afirmamos que o mundo é 
uma nota real e por isso mesmo os objetos imaginários são objetos 
com sentido (DUSSEL, 1982, p. 30). 

 

 

Ainda mais ilustrativo pode ser um exemplo histórico-concreto, quando Dussel 

está explicando a transcendentalidade interna possível dentro de uma totalidade: 

O fato, por exemplo, de que a Frente Sandinista de Libertação 
Nacional não tenha sequer pedido a extradição do ditador Somoza 
manifesta esta transcendentalidade interna. Em primeiro lugar, o 
opressor é opressor não no segredo último de sua pessoa, mas na 
funcionalidade social, na atividade regulada pelas instituições da 
totalidade. Modificada a estrutura social como totalidade, muitos dos 
que exerciam o poder do sistema ficam reduzidos a simples cidadãos, 
sem os instrumentos da opressão. O perdão e seus atos ou uma 
injustiça magnânima é possível porque nunca se identifica sem a 
possibilidade de separação a pessoa e a função social (DUSSEL, 
1982, p. 53). 



Isso leva, obviamente, a polêmicas de caráter político e histórico, contudo, o 

que ora nos interessa é destacar o aspecto filosófico da relação indivíduo e totalidade, 

sublinhada por Dussel para demonstrar que o indivíduo opressor não é nada sem as 

instituições que lhe conferem poder e legitimam socialmente suas ações individuais. 

A categoria mais importante da filosofia da libertação na obra de Dussel é a 

da exterioridade, pois é a partir dela que ele elabora uma formulação que se propõe a 

inovar no sentido de construir uma filosofia da periferia e para a periferia, um discurso 

novo na história da filosofia mundial. Mas este corpo de ideias ainda carece de ser 

implantada no “nível político correspondente”. 

A exterioridade para Dussel não tem o mesmo sentido que em Hegel, por 

exemplo, já que para o filósofo alemão ela ocorre no interior da totalidade, em Dussel 

ela representa exatamente o externo, o outro, o excluído, o que está fora do sistema 

e sua totalidade. Ele exemplifica com um taxista, que normalmente é percebido por 

nós como um prolongamento do veículo, mas que quando inesperadamente nos 

pergunta “Olá, como vai?” Há uma transcendência do mecânico, do esperado, 

revelando alguém externo ao mecanismo, um outro que se liberta de um sistema de 

totalização. 

E assim 
 

 
O rosto de um homem se revela como outro quando se apresenta em 
nosso sistema de instrumentos como exterior, como alguém, como 
uma liberdade que interpela, que provoca, que aparece, como aquele 
que resiste à totalização instrumental. Não é algo; é alguém. 
(DUSSEL, 1982, p. 47) 

 

 

Ou seja, a exterioridade se refere ao exercício de uma liberdade inerente à 

realidade que em um sistema de totalidade, está além de seus limites, de suas 

fronteiras, representa o periférico. Por isso que uma filosofia da libertação apenas 

poderia surgir por esse viés e, também por isso, a exterioridade se coloca como a 

categoria mais importante da filosofia dusseliana, pois se trata da representação 

abstrata do sujeito da libertação. O povos latinoamericanos (mas não apenas, como 

é possível observar muito mais no Dussel da década de 1990, aqui estão incluídos 

também o sul global e outras periferias atípicas vítimas da totalização do capital) são, 



na ótica de Dussel, ao mesmo tempo, tanto as vítimas essenciais desse sistema, da 

totalidade opressora, quanto, também, os guardiões da chave da libertação, ao menos 

no sentido da filosofia, na medida em que sofrem suas imposições e podem olhá-lo 

de fora, sem identificação e sem necessariamente incorrer em uma reformulação 

filosófica ainda no interior das bases filosóficas do centro. 

A libertação do ponto de vista objetivo é uma ação concreta, não uma 

abstração da liberdade. É colocar em movimento um estado de coisas que subverta o 

sistema totalizante, ou seja, deve ser uma práxis com parâmetros definidos. 

 

 
A libertação não é uma ação fenomênica, intra-sistêmica; a libertação 
é a práxis que subverte a ordem fenomenológica e a transpassa numa 
transcendência metafísica que é a crítica total ao estabelecido, fixo, 
normalizado, cristalizado, morto (DUSSEL, 1982, p. 64). 

 

 

Para iniciar a discussão sobre os aspectos que compreendem a ação da 

libertação, Dussel traz a reflexão sobre a categoria da ética em sua distinção com a 

moral, do ponto de vista da consciência, diz ele: 

 

 
Denominamos consciência moral a aplicação de uma decisão 
concreta dos princípios vigentes do sistema. Tem consciência moral 
um administrador que consegue vender produtos o mais caro possível, 
para dar à empresa maiores ganhos, e que não rouba pessoalmente 
nada da empresa. Essa consciência moral é concomitante ao ato, e 
pode alegrar, causar remorso, culpabilizar ou tranquilizar. O maior 
tirano poderia ter uma consciência moral tranquila, da mesma forma 
que o fanático (DUSSEL, 1982, p. 65) 

 

 

Já a consciência ética, é o seguinte: 
 

 
Chamamos consciência ética a capacidade que se tem de escutar a 
voz do outro, palavra transontológica que irrompe além do sistema 
vigente. É possível que o justo protesto do outro ponha em questão os 
princípios morais do sistema. Somente quem tem consciência ética 
pode aceitar o questionamento a partir do critério absoluto: o outro 
como outro na justiça. (DUSSEL, 1982, p. 65) 



Observa-se, portanto, que a consciência ética diz respeito a uma abertura de 

caminhos nas escolhas humanas para uma transcendência do atual sistema de 

totalização do capital. Pois, se a consciência moral fosse a única possível, só haveria 

a reprodução do mesmo, sem os conjuntos de questionamentos encadeados 

sistemáticos que formam o progresso humano. Apenas uma consciência ética pode 

levar Galileu ou Darwin, por exemplo, a adentrar no objeto de estudo mesmo 

contrariando todo o sistema filosófico que tinham identidade ou simpatia. 

Dussel atribui grande valor ao “ouvir”. O outro que é negado pelo sistema tem 

voz, e não é por falta do falar que ele se perpetua na sua condição, mas de uma 

interlocução real. 

 

 
Em primeiro lugar, para poder ouvir a voz do outro, é necessário que 
sejamos ateus do sistema ou descobrir seu fetichismo. Em segundo 
lugar, é necessário respeitar o outro como outro. O respeito é a 
posição de metafísica passividade com a qual se presta culto à 
exterioridade do outro: deixa-se que este seja aquilo que é como 
distinto. O respeito é a atitude metafísica como ponto de partida de 
toda atividade na justiça. Mas não é o respeito à lei (que é universal 
ou abstrata), nem pelo sistema ou seu projeto. É respeito por alguém, 
pela liberdade do outro. O outro é o único realmente sagrado e digno 
de respeito sem limite. O respeito é silêncio, mas não silêncio daquele 
que nada tem a dizer, e sim daquele que tem que escutar tudo, porque 
nada sabe do outro como outro (DUSSEL, 1982, p. 65) 

 

 

O respeito, portanto, é pressuposto da ação ética que pode levar à abertura 

de um caminho de libertação no seu sentido filosófico. Não qualquer respeito, como 

fica claro na passagem, mas o respeito pelo outro, pela exterioridade, pelo que vem 

da periferia do sistema. “O outro como outro” diz respeito ao outro como autêntico, 

original, sem uma mudança de identidade forçada, sem estar subsumido ao sistema 

totalizante. 

É uma ressalva fundamental colocar os problemas que a filosofia da libertação 

pode incorrer no caminho de sua auto-afirmação e desenvolvimento, ou seja, ciladas 

teóricas que Dussel vislumbra num campo próximo à filosofia da libertação, mas que 

trazem em seu interior a possibilidade de redundaram em sistemas ideológicos que 

reproduziram um sistema de totalização de forma de diferente: 



a) A filosofia analítica, que se propõe a estudar a “lógica, filosofia da linguagem, 

epistemologia ou filosofia da ciência”, vendo nisso uma suficiência para dar 

conta dos problemas do mundo, reduzindo assim “a capacidade de reflexão 

filosófica a pensar entes de razão; impedem o esclarecimento da realidade 

prática e poiética; castram a filosofia em sua possibilidade de crítica política e 

histórica” (DUSSEL, 1982, p. 175) 

b) O marxismo, para Dussel – nesse momento, que ainda não tinha reinterpretado 

o sistema de Marx – permitiu a descoberta da mais-valia centro-periferia, com 

a teoria da dependência, distinguindo estas formações sociais, mas ele alerta 

para o fato de ser necessário colocar esta teoria “a partir de um marco histórico, 

real, concreto”, já que “a especificidade e exterioridade periférico-nacional não 

se explica só pelo fato de sofrer a dominação imperial, mas pela história 

nacional”, o problema piora, sobretudo, sem uma articulação histórica às 

classes populares. (DUSSEL, 1982, p. 175) 

c) Por último, as análises histórico-filosóficas da periferia carentes de um “marco 

teórico ou estrutura bem arquitetada de categorias hermenêuticas”. O que pode 

levar a um “historicismo sem hipóteses de leitura e, sobretudo, sem conclusões 

esclarecedoras para uma práxis de libertação nacional e popular”. (DUSSEL, 

1982, p. 175) 

 

 
Em resumo, a filosofia analítica pregando um cientificismo, sem marco 

político, o marxismo sem marco histórico e articulações com o povo e a história sem 

marco teórico, “são os três desvios nos quais cai ou pode cair a filosofia da periferia 

em nossos dias” (DUSSEL, 1982, p. 175). 

Já a filosofia da libertação se propõe a produzir um manancial filosófico 

superador destas limitações, não de um ponto de vista eclético, que apenas somaria 

seus aspectos positivos, mas a proposição de 

 

 
Um discurso novo que inclua organicamente os discursos enunciados, 
sem desnaturalizá-los, mas ao contrário dando-lhes seu autêntico 
sentido. Além disso, pretende, histórico-filosoficamente, superar o 
fisiologismo grego, o teologismo medieval e o consciencialismo 
moderno do centro, para discernir uma antropologia, uma filosofia que 
tenha pivô central o homem, como liberdade como exterioridade, como 



pessoa, como oprimido. Por isso a política, em seu sentido ético- 
metafísico, é seu próprio coração; claro que política popular das 
classes exploradas (DUSSEL, 1982, p. 176) 

 

 

É importante frisar que Dussel mesmo define seu pensamento do livro que 

então analisamos como uma perspectiva “fenomenológica, existencial 

latinoamericana” que encontrará desenvolvimento, sem uma ruptura total com suas 

formulações, mas apenas parcialmente, com uma mudança no nódulo explicativo 

erigido em sua trajetória de formação. Haverá um deslocamento deste nódulo para o 

terreno da luta de classes e da dialética marxiana, além de uma ampliação do seu 

horizonte para os povos oprimidos de todo o mundo, a partir, primeiro, de uma leitura 

althusseriana de Marx e, depois, resultado de um estudo profundo do próprio Marx, 

Dussel desenvolve uma interpretação pessoal de sua obra, articulando ideológica- 

teórica e politicamente com a filosofia da libertação, ele escreve o livro Ética da 

libertação: na idade da globalização e da exclusão em 1998. Obra que, contudo, não 

será nosso objetivo de estudo os limites deste TCC. 



 
 
 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 
 
 

 
No presente TCC procuramos desenvolver os aspectos históricos 

fundamentais da Argentina que ensejaram uma dupla determinação na vida de 

qualquer argentino que tenha vivido em meados do século XX em seu território. 

Dussel, um intelectual arguto e militante ativo desde sua juventude, teve uma posição 

especial para refletir esta relação do centro capitalista com a periferia do sistema 

social, nesse caso, a América Latina como um todo, mas com especial enfoque na 

Argentina, pegando seu exemplo como lócus material que alimentou a perspectiva de 

Enrique Dussel. 

Observamos que o ponto de partida de Dussel envolve o aspecto geopolítico, 

social, econômico, e também filosófico-religioso. Suas descobertas e formulações 

buscaram trazer a possibilidade de pensar a libertação da América Latina dos regimes 

econômicos totalizadores, vindos do centro “desenvolvido” do sistema capitalista com 

uma toda uma gama de formulações engessadas. Em suma, Dussel tentou pensar 

uma geografia política, cultural e econômica não-hegemônica do planeta voltada para 

a América Latina. 

Também constatamos que Dussel pensa a ontologia como uma abordagem 

voltada para o centro, desde seus primórdios, este método é utilizado como forma de 

aglutinar o ser dentro do escopo do visível e constatável, negando como não-ser o 

outro. Consubstanciando um caráter ideológico à filosofia daí originada, sua 

artificialidade quando transmutada para explicar o mundo periférico é, até quando 

crítica, insuficiente. 

As Categorias da totalidade e exterioridade também aparecem como 

fundamentais para entender a perspectiva dusseliana: exterioridade se coloca como 

a categoria mais importante da filosofia dusseliana, se trata da representação abstrata 

do sujeito da libertação, como dissemos. Ou seja, representa o outro negado pelo 



sistema totalizante. É o ponto de vista da exterioridade que deve ser assumido para 

que a produção de uma filosofia da libertação seja possível. 

Lembramos também que a libertação do ponto de vista objetivo é uma ação 

concreta, não uma abstração da liberdade. É colocar em movimento um estado de 

coisas que subverta o sistema totalizante, ou seja, deve ser uma práxis com 

parâmetros definidos. 



 
 
 

 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

 
COGGIOLA, O. Governos militares na América Latina. São Paulo: Contexto, 

2001. 

 
DUSSEL, E. En busquedá del sentido. (Origen y desarollo de una Filosofia de la 

Liberación). Revista Anthropos, n. 180, set-out 1998. 

 
DUSSEL, E. Ética da libertação na idade da globalização e da exclusão. São 

Paulo: Vozes, 2000). 

 
DUSSEL, E. Filosofia da libertação na América Latina. São Paulo: Loyola, 1982. 

 
DUSSEL, E. Imagenes de la filosofia iberoamericana: entrevista com Enrique 

Dussel. Galería de la facultad de artes plásticas de la Universidad Veracruzana de la 

Ciudad de Xalapa, Veracruz, 2007. Disponível em: https://youtu.be/7JC5K6lckxI 

Acesso em: 24/10/2023. 

 
GALEANO, E. As veias abertas da América Latina. São Paulo: L&PM, 2010. 

 
GARCIA-AGUNDIS, S. Enrique Dussel — Biografía intelectual. Producciones Kino, 

México, 2015. Disponível em: https://vimeo.com/114714858 Acesso em: 24/10/2023. 

 
MANÇANO, L. Mães da Praça de Maio na Argentina: 42 anos de maternidade 

política. Brasil de Fato, 2019. Disponível em: 

https://www.brasildefato.com.br/especiais/maes-da-praca-de-maio-na-argentina-42- 

anos-de-maternidade-politica Acesso em: 24/10/2023. 

 
SCORALICK, K. Enrique Dussel e a filosofia da libertação. Revista Ekstasis, n. 2, v. 

10, p. 87-100, 2021. 

https://youtu.be/7JC5K6lckxI
https://vimeo.com/114714858
https://www.brasildefato.com.br/especiais/maes-da-praca-de-maio-na-argentina-42-anos-de-maternidade-politica
https://www.brasildefato.com.br/especiais/maes-da-praca-de-maio-na-argentina-42-anos-de-maternidade-politica

