
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE ALAGOAS 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS, COMUNICAÇÃO E ARTES 

PROGRAMA DE GRADUAÇÃO DE LICENCIATURA PLENA EM HISTÓRIA 

 

 

 

DEBORAH RAYANE DA SILVA SANTOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A INQUIETUDE DE UM POVO: O MOVIMENTO NEGRO EM ALAGOAS DURANTE A 

DITADURA CIVIL-MILITAR (1979-1985) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maceió - AL 

2024 

 



DEBORAH RAYANE DA SILVA SANTOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A INQUIETUDE DE UM POVO: O MOVIMENTO NEGRO EM ALAGOAS DURANTE A 

DITADURA CIVIL-MILITAR (1979-1985) 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao Curso 

de História da Universidade Federal de Alagoas, como 

requisito parcial à obtenção do título de Licenciatura 

em História. 

 

Orientador: Prof. Dr. Danilo Luiz Marques. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maceió - AL 

2024 

 
 



 
 
 
 

 

  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na fonte Universidade Federal 

de Alagoas Biblioteca Central 

Divisão de Tratamento Técnico 

Bibliotecário: Valter dos Santos Andrade – CRB-1251 
 

 
 
 

 

  
  

S237i Santos, Deborah Rayane da Silva. 

A inquietude de um povo: o movimento negro em alagoas 
durante a Ditadura civil-militar (1979-1985) / Deborah Rayane da 
Silva Santos, Maceió – 2024. 

48 f. 

 

Orientador: Danilo Luiz Marques. 

Monografia (Trabalho de Conclusão de Curso em História: 
licenciatura) – Universidade Federal de Alagoas, Instituto de 
Ciências Humanas, Comunicação e Artes, Maceió, 2024. 

 

Bibliografia: f. 46-48. 

1. Movimento negro - Alagoas. 2. Brasil – História – 1979-1985. 

3. Associação Cultural Zumbi. 4. Mulheres negras. 5. Ditadura – 
Brasil – 1964-1985. I. Título. 

 

CDU: 981.088: 323.13(=414) 



 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE ALAGOAS INSTITUTO DE CIÊNCIAS 

HUMANAS, COMUNICAÇÃO E ARTES 

 

 

 
CURSO DE HISTÓRIA 

 

 

 

 

 TERMO  DE APROVAÇÃO 

 

 

 

O Trabalho de Conclusão de Curso, intitulado 

“A INQUIETUDE DE UM POVO: O MOVIMENTO NEGRO EM ALAGOAS E A 

LUTA CONTRA A DITADURA CIVIL-MILITAR” elaborado por Deborah Rayane da 

Silva Santos foi aprovado por todos os membros da Banca Examinadora, cumprindo as 

exigências para obtenção do título de Licenciada em História. 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA: 

 

 

Prof.(o)   Orientador (a): Danilo Luiz Marques 
  

 

Prof.(a)1º Examinador (a): Ana Paula da Silva Santana 
 
  

 

 

Prof.(a)2ºExaminador (a): Anderson da Silva Almeida 

 

Maceió, Alagoas 

07/12/2024 
 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para Eurides de Oliveira Silva (in memoriam). 

 



 
 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Agradeço, primeiramente, à minha família, que se manteve ao meu lado ao longo de toda 

a graduação. Agradeço aos meus pais e à minha madrinha, Mauricélia de Oliveira Silva, José 

Claudival dos Santos e Luciene Bernardino, por todo amor, incentivo, apoio e investimento. 

Agradeço também aos meus irmãos: Jorge e Fernando, que sempre se disponibilizaram para me 

buscar no ponto tarde da noite. Além disso, agradeço à minha prima, Karina Cardoso, por todo o 

suporte e acolhimento. Também sou grata à minha avó, Eurides de Oliveira Silva, a quem dedico 

este trabalho e que não está mais presente fisicamente, mas permanece viva em minha memória.  

 Ao meu orientador, Danilo Luiz Marques, que aceitou essa jornada de bom grado, sempre 

muito paciente com todos os meus questionamentos e atrasos, e que manteve carinho, zelo e 

seriedade em todas as etapas deste projeto, serei eternamente grata por todos os ensinamentos 

compartilhados. Expresso minha gratidão aos professores Anderson da Silva Almeida e Ana Paula 

Silva Santana por sua participação na banca do meu TCC, enriquecendo o debate com suas 

competências e expertise. 

 Quero, também, agradecer à minha professora de História do ensino médio, Josefa Irlane 

Amorim, por ter sido minha fonte de inspiração e uma grande impulsionadora na escolha do curso 

de História. Ela me ensinou que sempre vale a pena ir em busca dos nossos sonhos e acompanhou 

todo o meu percurso, inclusive a escolha do tema deste trabalho.  

 Agradeço a todos os meus colegas de turma, que viveram comigo os anos mais conturbados 

e emocionantes de nossas vidas. O adjetivo “corajosos” é o que melhor define nossa turma, tendo 

em vista que optamos por permanecer firmes em nossos propósitos mesmo em meio ao caos de 

um governo negacionista. Em especial, agradeço aos meus amigos: Vitória, com quem sempre 

encontrei acolhimento e alegria; Carla, que me proporcionou sagacidade e leveza; Sara, que 

demonstrou uma força impressionante, da qual tenho muito orgulho; Joyce, com quem compartilho 

diversos cenários imaginários divertidíssimos; Ericléssia, que me ensinou a importância de ser 

flexível e resiliente; e Maycon Douglas, meu companheiro de viagem, que rapidamente se tornou 

um parceiro para a vida toda. Sou imensamente grata por todas as vezes em que ele se dispôs a 

estar ao meu lado, desde o momento em que perdi minha avó até as pesquisas na Biblioteca 

Pública. Sem cada um de vocês, que formaram a melhor rede de apoio que eu poderia ter, essa 

pesquisa não teria sido possível, e a graduação não teria sido suportável. 

 

  

  

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(...) 

Quem cede a vez não quer vitória 

Somos herança da memória 

Temos a cor da noite 

Filhos de todo açoite 

Fato real de nossa história 

 

Se preto de alma branca pra você 

É o exemplo da dignidade 

Não nos ajuda, só nos faz sofrer 

Nem resgata nossa identidade 

 

Identidade (Jorge Aragão) 



 
 

 

RESUMO 

 

Durante a ditadura militar, o movimento negro em Alagoas enfrentou desafios significativos, 

incluindo a repressão do regime autoritário. No entanto, houve resistência e mobilização por parte 

de ativistas e grupos negros que lutaram contra a discriminação racial. Em Alagoas, destaca-se a 

Associação Cultural Zumbi (ACZ), que buscou melhores condições de vida e a garantia dos 

direitos civis para a comunidade negra alagoana. Este trabalho tem como objetivo investigar essa 

instituição e sua atuação, a fim de compreender sua criação, ascensão e dissolução, bem como o 

papel desempenhado pelas mulheres negras no movimento e suas especificidades. Essa 

organização, assim como muitas outras, inspirou-se no Movimento Negro Unificado (MNU), que 

também teve um papel importante nesse contexto ao promover a conscientização, mobilizar a 

comunidade e pressionar por mudanças sociais e políticas. 

 

Palavras-chave: Movimento Negro; Ditadura Civil-Militar; Associação Cultural Zumbi; Mulher 

negra. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

ABSTRACT 

 

During the military dictatorship, the Black movement in Alagoas faced significant challenges, 

including repression by the authoritarian regime. However, there was resistance and mobilization 

from activists and Black groups who fought against racial discrimination. In Alagoas, the Zumbi 

Cultural Association (ACZ) stands out, as it sought better living conditions and the guarantee of 

civil rights for the Black community in the state. This paper aims to investigate this institution and 

its activities in order to understand its creation, rise, and dissolution, as well as the role played by 

Black women in the movement and its particularities. This organization, like many others, was 

inspired by the Unified Black Movement (MNU), which also played an important role in this 

context by promoting awareness, mobilizing the community, and pushing for social and political 

change. 

 

Keywords: Black Movement; Civil-Military Dictatorship; Zumbi Cultural Association; Black 

Woman. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS  



 
 

 

 

ACZ Associação Cultural Zumbi  

MNU Movimento Negro Unificado 

TEN Teatro Experimental do Negro 

MUCDR Movimento Unificado Contra a Discriminação Racial 

UFAL Universidade Federal de Alagoas 

SNI Serviço Nacional de Informações 

DCE Diretório Central dos Estudantes 

NEAB  Núcleo de Estudos Afro-brasileiros 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SUMÁRIO 

 



 
 

 

1 Introdução                                                                                                                                                      9 

2 Mas e a questão do negro? Apontamento sobre o Movimento Negro e Ditadura Civil-Militar 11 

3 Um movimento negro em alagoas: a atuação da Associação Cultural Zumbi 21 

4 A mulher negra em movimento: feminismo e antirracismo em Alagoas 32 

5 Conclusão 42 

Referências 44 

 

 

 

 

 



9 

 

 

1 INTRODUÇÃO  

 

A história do povo negro no Brasil é marcada por uma sucessão de lutas e resistências 

ao longo dos séculos. Desde a diáspora forçada, a escravidão e a abolição, este território tem 

sido cenário de embates culturais, econômicos e políticos em busca de reparação e equidade. 

Além disso, há especificidades regionais, sendo Alagoas, inicialmente uma província e depois 

um estado, um dos focos de muitas dessas lutas, por abrigar um dos lugares mais simbólicos da 

resistência negra na América do Sul: o Quilombo dos Palmares.  

Some-se a isso o fato de o Brasil ter sido o último país do continente americano a abolir 

a escravidão, em 1888, de maneira desumana e não projetada, como revela Duarte:   

 

O Brasil foi o último país do continente a abolir a escravidão, no dia 13 de maio de 

1888. Doravante, essa abolição abandonou milhões de negros e negras “à própria 

sorte”, e foi seguida por políticas de branqueamento por meio do incentivo a imigração 

europeia. As culturas africanas e indígenas foram demonizadas com o intuito do 

apagamento total não só da memória da escravidão, mas de toda a contribuição não 

branca para o desenvolvimento do país. (DUARTE, 2023, p. 10). 

 

Essa abordagem evidencia o descaso da sociedade da época, apesar de a população 

negra reivindicar sua liberdade e direitos desde o período colonial. Contudo, a narrativa 

predominante foi a da suposta “bondade” dos brancos em relação aos negros. O único projeto 

reservado às pessoas negras foi o apagamento histórico, reforçado pelo embranquecimento 

promovido ao longo da primeira metade do século XX. 

 Apesar disso, a luta do povo negro não cessou, dividindo-se entre os campos político e 

cultural. No âmbito cultural, destacaram-se iniciativas como o resgate da ancestralidade por 

meio da música, com o samba; da dança, com o bloco Ilê Aiyê; e do teatro, com o Teatro 

Experimental do Negro (TEN). Posteriormente, essas entidades culturais foram reformuladas, 

fortalecidas e politizadas, transformando-se ou aliando-se a movimentos sociais em busca de 

igualdade e denunciando a falsa democracia racial. Tais movimentos também expuseram o 

racismo velado presente na estrutura social. Durante a ditadura civil-militar, o principal 

movimento foi o Movimento Negro Unificado Contra a Discriminação Racial (MNU), que 

ganhou destaque no final da década de 1970.  

 Alguns estados brasileiros, no entanto, não contavam com filiais do MNU, mas criaram 

seus próprios movimentos de resistência, como ocorreu em Alagoas com a fundação da 

Associação Cultural Zumbi (ACZ). 

 



10 

 

 

“Minha vida acadêmica e meu ativismo no movimento negro nunca se separam, 

até porque, concluí o curso de História em 1979, em 1980, entrei na Ufal para lecionar 

a disciplina Antropologia do Brasil II, que abordava a temática negra brasileira, e no 

mesmo ano, em agosto, participei do 1º Encontro Nacional sobre o Parque Nacional 

Zumbi dos Palmares com várias lideranças negras de todo o Brasil. Nesse mesmo ano, 

junto com um grupo de jovens professores e professoras, criamos a primeira entidade 

negra em Alagoas, a Associação Cultural Zumbi (ACZ) para denunciar e combater o 

racismo no Estado, envolvendo-me totalmente no ativismo da causa negra brasileira”, 

disse Zezito (MONTEIRO, 2022). 

 

Diante de um cenário político nacional conturbado e das tensões locais características 

de Alagoas, a ACZ se consolidou como um movimento cultural voltado a construção e 

fortalecimento da memória e ancestralidade negras, combatendo o racismo no estado, 

principalmente no campo educacional. Não por acaso, a associação sediou o primeiro Núcleo 

de Estudos Afro-brasileiros do país, tornando-se um exemplo nacional.  

No entanto, a ACZ enfrentou críticas por sua atuação tímida no campo político. Além 

disso, a concentração de suas ações no ambiente acadêmico e a ausência de uma perspectiva 

popular sobre as questões raciais no estado contribuíram para os conflitos que culminaram no 

fim do principal movimento negro em Alagoas.  

A pesquisa também aborda a atuação das mulheres negras nesses movimentos, 

especialmente na ACZ, evidenciando a escassez de fontes sobre a temática. Apesar disso, um 

capítulo foi dedicado a essas mulheres, cuja força foi indispensável para a construção e 

sustentação de grande parte dos movimentos. Isso reforça a necessidade de elucidar o 

protagonismo feminino em um período marcado pelo início dos estudos sobre mulheres no 

Brasil, como pontua a historiadora Maria Carolina Lins da Costa Silva:  

 

No Brasil, apesar de toda repressão policial de estado e fechamento do regime militar 

à oposição política e às reivindicações dos movimentos sociais, a partir de 1974 opera-

se alguma distensão que dá início ao chamado processo de transição democrática. O 

governo brasileiro vai se integrando aos tratados e convenções internacionais de 

direitos humanos e, em especial, na agenda internacional sobre as mulheres. É neste 

contexto que estudos e pesquisas sobre as mulheres brasileiras têm início como parte 

dessa agenda internacional. (SILVA, 2023. P. 11). 

 

 Este trabalho, portanto, propõe-se a traçar um panorama da formação do movimento 

negro em Alagoas, considerando as adversidades do período da ditadura civil-militar no Brasil 

e seus desdobramentos na sociedade alagoana entre 1970 e 1988, com ênfase nas demandas 

propostas e nas lutas organizadas que marcaram a época.  

 



11 

 

 

2 MAS E A QUESTÃO DO NEGRO? Apontamento sobre o Movimento Negro e Ditadura 

Civil-Militar 

 

A criação do Movimento Negro Unificado (MNU) no Brasil ocorreu em meio a 

inúmeros entraves, o que influenciou a disseminação de suas ideias e sua introdução no 

território nacional de maneira desigual, tanto em termos temporais quanto em especificidades 

regionais. Este trabalho propõe-se a discutir a reorganização, atuação e legado de um dos mais 

importantes movimentos sociais brasileiros do século XX, em Alagoas, durante o período da 

ditadura civil-militar (1964–1985), com ênfase nos anos finais do regime e na tão aguardada 

redemocratização do país. 

Embora a ditadura civil-militar seja amplamente estudada, a causa dos movimentos 

negros e suas demandas formativas ainda é pouco abordada, o que deixa lacunas persistentes 

na historiografia. Nesse contexto, ao destacar as complexas relações de “prioridade” nos 

debates sobre essa etapa da história brasileira, diversos intelectuais, especialmente negros, têm 

retomado a análise desse tema. A fim de radicalizar as discussões levantadas pelos movimentos 

negros, Tairane Ribeiro da Silva (2020) observa que o período da ditadura é, em grande parte, 

analisado sob a ótica da branquitude1 brasileira: 

 

O primeiro contato que tive com a temática da ditadura civil-militar, foi na graduação em 

Licenciatura em História, através de duas experiências importantes para minha carreira: cursar a 

disciplina de História do Brasil Contemporâneo, onde uma das temáticas tratadas era a ditadura e 

participar de debates sobre o período em grupos de estudos. Em ambos os espaços, a ditadura 

aparece como um “acontecimento” de pessoas brancas. Logo, contextualizar a população negra 

no período se torna fundamental, visto que o racismo institucional atingiu as dinâmicas da ditadura 

e ainda se apresenta de forma ativa na trajetória dessa população.2 

 

Compreender a trajetória do povo negro no Brasil, a partir do pós-abolição, é 

fundamental. Historicamente, os negros enfrentaram experiências de luta política — armada ou 

não — contra a classe dominante. Exemplos notáveis incluem o Quilombo dos Palmares e a 

Revolta dos Malês, grandes referências de organização e resistência, embora não sejam os 

únicos. Durante o período inicial da República, a marginalização das demandas da população 

negra perpetuou o desprezo histórico em relação às suas reivindicações. 

 
1 “A branquitude como um lugar estrutural de onde o sujeito branco vê os outros, e a si mesmo, uma posição de 

poder, um lugar confortável do qual se pode atribuir ao outro aquilo que não se atribui a si mesmo”. (Frankenberg, 

1999b, pp. 70-101, Piza, 2002, pp. 59-90). 
2 SILVA, Tairane Ribeiro da. Apontamentos sobre o apagamento da população negra no relatório da Comissão 

Nacional da Verdade – 2014. 2020. p. 2. 



12 

 

 

Com este cenário, surgiram as chamadas “entidades” para tratar das causas das “pessoas 

de cor” em diversos âmbitos sociais, incluindo o que ficaria conhecido como a imprensa negra. 

Esses movimentos eram essenciais para condições terríveis em que essa classe vivia, 

marginalizada por um projeto de exclusão social e vítima do racismo, que constituía um dos 

fatores estruturantes da sociedade brasileira. A esse respeito, o sociólogo Carlos Hasenbalg3 

afirmou: 

 

Os negros saídos das senzalas não se incorporavam automaticamente à classe operária 

e surgia no interior da própria classe operária o preconceito de cor. Ainda hoje, a 

valorização que se dá ao trabalhador imigrante pretere o negro, conforme mostra 

estudos feitos pelo sociólogo Florestan Fernandes. 4 

 

Este contexto histórico inspira grandes pesquisas, embora poucas sejam direcionadas às 

organizações negras, que, mesmo não tendo um caráter inteiramente político em sua origem, 

começaram a apresentar inclinações para esse ideal. Ainda que tenham sido necessários 

infindáveis anos de lutas, os negros no Brasil passaram a constituir, gradativamente, espaços de 

expressão cultural na sociedade, a ponto de, nos anos 1930, despertarem na branquitude um 

anseio por remediar a suposta “terrível” condição da miscigenação no país. 

 

Alegam alguns sociólogos o seguinte – Nossa inferioridade racial, com relação aos 

E. Unidos, foi provocada pela miscigenação (do latim “miscere”, ou seja, mistura). 

Este entre outras, é o parecer do escritor A. da Silva Melo5, no seu “Estudos sobre o 

negro.6 

    

Guiado por intelectuais como Gilberto Freyre, cujo debate sobre a democracia racial 

partiu do conceito de miscigenação amplamente divulgado na época, criou-se um cenário no 

imaginário político e social do país que perduraria por décadas. Assim, sustentava-se a ideia de 

 
3 Carlos Hasenbalg (Buenos Aires, 5 de setembro de 1942 — 5 de outubro de 2014) foi um sociólogo argentino. 

Grande oficial da Ordem Nacional do Mérito Científico, foi um dos grandes nomes das ciências sociais brasileiras 

contemporâneas, responsável pela consolidação dos estudos sociológicos sobre racismo, desigualdades raciais e 

política racial no Brasil moderno. 
4 Dia da Consciência Negra. Jornal de Hoje, Alagoas, 22 de novembro de 1986. P. 4. 
5 Antônio da Silva Melo (Juiz de Fora, 10 de maio de 1886 — Rio de Janeiro, 19 de setembro de 1973) foi um 

cientista, médico, professor e ensaísta brasileiro. Estudou no Instituto Granbery e a seguir ingressou na 

Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro, cujas aulas frequentou até o terceiro ano, quando se transferiu para 

Berlim, formando-se em 1914.[2] Especializou-se em Clínica Médica, publicando diversos trabalhos científicos 

em revistas alemãs. Em 1916 tentou retornar ao Brasil, tendo seu navio sido torpedeado no Mar do Norte, 

conseguindo salvar-se e voltou para Berlim. 
6 RITA, E. de S. Uma Raça Aperreada. Jornal Gazeta de Alagoas, Alagoas, 07 de novembro de 1980. p. 4. 



13 

 

 

que o Brasil precisava ser “salvo” da escuridão representada pelos tons de pele da sua 

população, promovendo-se o incentivo ao casamento inter-racial, que clarearia o povo 

brasileiro, tornando-o mais próximo das sociedades consideradas desenvolvidas. Nesse 

contexto, o historiador Petrônio Domingues analisa:  

 

A mestiçagem historicamente esteve a serviço do branqueamento, e o mestiço seria o 

primeiro passo desse processo.” Mesmo grupo racial e vice-versa. Por essa concepção, 

os casamentos interraciais produziam o fenômeno da mestiçagem que, por sua vez, 

redundariam, a longo prazo, em etnocídio. O discurso nacional pró-mestiçagem era, 

assim, concebido como uma estratégia da classe dominante para provocar o 

“genocídio” do negro no país.7] 

 

É cabível inferir que essa tentativa de clareamento (etnocídio)8 representava uma nova 

ameaça ao povo negro, que dificilmente cessaria nos anos seguintes. Assim, estabelece-se o 

cenário em que se encontrava a população negra no Brasil em 1964, período do golpe civil-

militar que deu início a uma ditadura de 21 anos. Torna-se, portanto, imprescindível 

compreender as desvantagens socioespaciais resultantes da discriminação racial, que 

colocavam os negros em situações de desemprego, subemprego e marginalização, tornando-os 

vulneráveis aos constantes e diversificados ataques do Estado ditatorial brasileiro.  

Nesse contexto, destaca-se o principal norteador do governo em suas relações com a 

comunidade negra: o mito da “democracia racial”. Durante os anos do golpe, tornou-se 

indispensável para o país e seus dirigentes projetar ao mundo uma imagem de controle e 

estabilidade, com o objetivo de legitimar o novo regime internacionalmente. Assim, a narrativa 

do mito da democracia racial, construída durante a teoria do embranquecimento populacional, 

foi fortalecida internamente como uma estratégia para sufocar as poucas entidades que 

resistiram às repressões governamentais, principalmente aquelas de caráter cultural originadas 

nos setores urbanos majoritariamente negros. Entre essas entidades, destaca-se o movimento 

Soul, que, posteriormente, seria conhecido como Black Rio9 e que continuava a denunciar a 

discriminação racial no Brasil. 

 
7 DOMINGUES, Petrônio. Movimento Negro Brasileiro: alguns apontamentos históricos. Tempo, v. 12, p. 116-

117, 2007. 
8 Assim, pode-se considerar que o etnocídio é o extermínio das características culturais de uma comunidade, 

podendo levar à sua extinção enquanto grupo. Atualmente, o termo não é visto mais como um sinônimo de 

genocídio, e alguns teóricos defendem que os membros da comunidade podem até sobreviver este processo, mas 

perdem totalmente a sua especificidade cultural. Assim, o grupo sofre um processo de assimilação, ou seja, 

incorporação forçada, na cultura dominante. 
9 Black Rio ou Movimento Black Rio é um movimento de contracultura que surgiu nos anos 1970 no Rio de 

Janeiro. Inicialmente inspirado pela revolução da funk music norte-americana, o movimento mistura ritmos da 



14 

 

 

Contudo, essas ações não se davam de forma pacífica ou sem resistência. Pelo contrário, 

o Estado estabeleceu códigos sociais específicos para lidar publicamente com a população 

negra. Um exemplo pode ser observado nos jornais da época, que, ao tratarem das intervenções 

do governo em ambientes majoritariamente negros, utilizavam o termo pacificação para 

descrever o que, na realidade, eram ações repressivas. Nesse sentido, Gonzalez observa: 

“Afinal, qualquer aglomeração de negros sempre é encarada como caso de polícia.” 

(GONZÁLEZ, 1982).  

O Estado ditatorial, aliado às classes que relegaram os negros ao ostracismo no pós-

abolição e que anteriormente apoiaram o branqueamento populacional como estratégia para 

eliminar a presença negra de seu horizonte social, manteve a postura durante o regime militar. 

Suas ações eram justificadas sob a alegação de cumprimento da Lei de Segurança Nacional10. 

Nesse contexto, tornou-se proibido qualquer ato que denunciasse o racismo estrutural 

na sociedade, principalmente nos chamados “anos de chumbo”. No entanto, o silenciamento 

imposto pelo Estado não significava o fim das tensões raciais crescentes no corpo social, 

tampouco indicava uma redução das coibições governamentais. Sobre essa época, Gonzalez 

reflete: “Discriminação racial? Era proibido falar dessas coisas naqueles anos de ‘milagre’, uma 

vez que se estaria ferindo a Lei de Segurança Nacional por crime de subversão.” (GONZÁLEZ, 

1982, p. 17). 

Qualquer ação que indicasse a intenção de questionar ou confrontar o espaço confortável 

ocupado pela sociedade em relação ao racismo estrutural era prontamente reprimida. As 

principais redes de comunicação, bem como outros subterfúgios do Estado, entravam em cena 

com represálias habituais, apagando quase todos os vestígios dessas tentativas. Até no início da 

década de 1980, eram raros os casos de pessoas públicas que se dispunham a debater 

abertamente a questão racial. Entretanto, uma fonte excepcional foi encontrada no Jornal de 

Hoje de 1980. Em sua edição de novembro — única naquele mês a abordar o tema racial —, a 

causa foi mencionada através de declarações do deputado Pacheco Chaves. O parlamentar 

afirmou:  

 

O deputado Pacheco Chaves (PMDB – SP), depois de relatar diversos episódios, 

constatando o uso de artificiosa, “seleção de brancos”, principalmente no seu Estado, 

disse parecer que a Lei Afonso Arinos será desrespeitada enquanto existir uma pessoa 

 
chamada "black music brasileira", como funk, soul, jazz, samba e forró.[1] Segundo o jornalista Luiz Felipe de 

Lima Peixoto, co-autor, ao lado de Zé Octavio Sebadelhe, do livro "1976 – Movimento Black Rio" (Editora: José 

Olympio) "o Black Rio adentrou no cenário carioca e brasileiro como um movimento de anseio musical, mas 

também político, cultural e intelectual". 
10 GONZALES, Lélia. HASENBALG, Carlos. Lugar de Negro – Rio de Janeiro: Marco Zero. 1982. p. 17. 



15 

 

 

considerada “de cor” nos centros urbanos. Em sua opinião, nada justifica a protelação, 

pela justiça, dos processos em que são envolvidas pessoas consideradas “de cor”.11 

 

Essa proibição de debater abertamente o racismo estava intimamente ligada à 

necessidade do regime de projetar internacionalmente uma imagem de boas relações raciais 

entre seu povo. Assim, não seria interessante para o Estado que a precariedade da vida da 

população negra viesse à tona. Sobre isso, Gonzalez é enfática: “O trabalhador negro 

desconheceu os benefícios do ‘milagre’”. Essa narrativa reforça a importância de compreender 

as desigualdades dentro da população negra. 

Pesquisadores destacam as diferenças entre o negro que “ascendia” à classe média, 

sendo constantemente discriminado e lembrado de sua cor, mesmo ao acessar espaços 

anteriormente negados a ele, e o negro pobre, pertencente à classe trabalhadora, que muitas 

vezes se envolvia primeiro na luta proletária antes de despertar para as questões raciais, ao 

perceber a ausência de pautas que atendiam às suas necessidades. Sobre isso, Hasenbalg afirma:  

 

As transformações da estrutura social, aceleradas a partir do fim da primeira guerra 

mundial através da urbanização e a industrialização, produz três resultados: a) a 

concentração de grandes massas de cor no proletariado urbano, b) o aumento da 

diferenciação interna do grupo de cor em estratos e classes diversas e c) o surgimento 

de problemas novos de mobilidade e ascensão social para o conjunto do grupo, 

particularmente para seu estrato superior. [...] O preconceito e a discriminação que 

não tinham razão de ser no padrão tradicional das relações raciais, aparecem agora 

para reconduzir a seu lugar o negro que historicamente sai do lugar que 

tradicionalmente ocupava no sistema das relações raciais.12 

 

Dessa maneira, fica evidente a construção de um mecanismo de imobilismo social para 

a população negra, enquanto o mito da “paz entre as raças” era sustentado pelo governo. 

Durante a ditadura civil-militar, o cerceamento imposto à comunidade negra erigia barreiras 

sociais, mesmo para aqueles que conseguiam ascender. Um exemplo notório foi o uso do 

Futebol como ferramenta simbólica. A seleção brasileira da Copa de 1970, internacionalmente 

celebrada, foi utilizada pelo regime para consolidar a narrativa de uma democracia racial, com 

Pelé, um homem negro, representando o orgulho nacional. Contudo, essas situações não se 

repetiram com frequência, e as seleções seguintes passaram por um processo de “clareamento”. 

Isso levou a questionamentos como o de Paiva Neto: “E na seleção brasileira? Coincidência ou 

 
11 Chaves Condena o Racismo no Brasil. Jornal de Hoje, Alagoas, 05 de novembro de 1980. p. 1. 
12 HASENBALG, C. & Silva, N. V. (1999), "Educação e diferenças raciais na mobilidade ocupacional". In: 

HASENBALG, C.; SILVA, N. V. & LIMA, M. (orgs.), Cor e estratificação social. Rio de Janeiro, p. 73. 



16 

 

 

não, até a seleção brasileira de futebol embranqueceu. Será que há outros enrustidos na Nova 

República?!” (Jornal Gazeta de Alagoas, 1985. P. 7).13 

Criava-se, portanto, uma atmosfera de benefícios temporários, voltada para atender aos 

objetivos governamentais, mas que, uma vez alcançados, eram descartados. Para a população 

negra da classe trabalhadora, o tratamento era marcado pelo desprezo, evidenciado pelas 

desigualdades econômicas que afetavam a moradia, a educação e a segurança. Essa realidade 

era comum em todo o território nacional, e Maceió se destaca como um exemplo expressivo 

dessas desigualdades, especialmente no que diz respeito aos tipos de trabalho atribuídos à 

população negra da capital alagoana. A historiadora Irineia Maria Franco dos Santos esclarece, 

em sua pesquisa:  

 

Desde o início do século, a população negra em Maceió manteve um fluxo constante 

de migrações entre os interiores e a capital, principalmente acompanhando a rota fluvial 

do Rio São Francisco. A maior parte dela sobrevivia (ainda hoje sobrevive) do trabalho 

nas usinas de cana-de-açúcar e mais ainda da pesca, do artesanato e do pequeno 

comércio. [...] Tal simplicidade seria o resultado da pobreza econômica vivida pela 

população negra de Maceió e no Estado.14 

 

Com isso, não é ingênuo conceber a construção de mecanismos que envolviam todos os 

setores relacionados à população negra, sufocando suas reivindicações para reforçar a narrativa 

da democracia racial vendida internacionalmente. A segregação socioespacial tornava-se, 

assim, um artificio imprescindível do Estado para impedir que os negros ocupassem espaços 

onde poderiam, por exemplo, questionar ou lutar pelos direitos de sua comunidade. Essa 

realidade não passou despercebida pelos Movimentos Negros Brasileiros, que começaram a se 

reorganizar nos anos 1970. Paiva Neto reflete sobre essa problemática:  

 

Todos se mostram justamente indignados contra o crudelíssimo “apartheid” da África 

do Sul, condenado por qualquer um que não seja demente. Como exclamam os jovens: 

Tudo bem!... Mas não podemos esquecer que, de alguma forma, temos uma espécie de 

“apartheid” doméstico disfarçado “às nossas barbas”. E evidentemente que a coisa lá é 

selvageria pura. Contudo, cá no nosso Brasil, que vemos? Muitas manifestações, 

protestos, encontros, desencontros... Entretanto, os negros continuam “avis raras” nos 

governos, nos parlamentos, a frente de instituições civis, militares e religiosas, no 

comando de grandes e pequenas empresas, em papeis de destaque na televisão, no 

cinema e no teatro, na cátedra na universidade, em tantos importantes setores, que se 

me desse a pachorra de relacioná-los, preencheria laudas e mais laudas 

interminavelmente.15 

 
13 E na seleção brasileira? Jornal Gazeta de Alagoas, 1985. p. 
14 SANTOS, Irineia Maria Franco dos. “Nos domínios do Xangô”: Religiões Afro-brasileiras em Alagoas e a 

memória do Quebra de Xangô (1912-1980)”, p. 6. 
15 “APARTHEID” LÁ E “APARTHEIDS” CÁ. Jornal Gazeta de Alagoas. Alagoas, 22 de novembro de 1985. p. 

7. 



17 

 

 

 

Diante desse cenário, pode-se compreender algumas das escolhas estratégicas do 

Movimento Negro em Alagoas durante a década de 1980. Essas estratégias incluíam o apoio a 

manifestações e greves de outros movimentos ou segmentos sociais, especialmente aqueles 

vinculados à classe trabalhadora — composta em grande parte por pessoas negras cujos direitos 

eram constantemente violados de forma mais acentuada do que os de outros grupos. Essa 

aliança estratégica resultava em trocas de apoio mútuo. A título de exemplo:  

 

Os professores da Universidade Federal de Alagoas, vão realizar hoje nova assembleia 

geral, quando marcarão a data e o local do ato público que promoverão na próxima 

semana. Ontem, eles estiveram reunidos no Centro de Ciências Biológicas, onde 

discutiram a situação atual do movimento, e receberam apoio dos líderes do 

Movimento Negro pertencente ao Memorial Zumbi.16 

 

A marginalização da população negra não era uma problemática restrita a Alagoas, mas 

algo presente em várias regiões do Brasil. O descaso com que a questão racial era tratada por 

outros movimentos ou instituições que lutavam contra a ditadura evidenciava a necessidade de 

organização autônoma, como ocorreu com a criação do Movimento Negro Unificado (MNU) 

em 1978. Essa iniciativa foi o resultado da reorganização de diversas entidades que deram 

forma aos Movimentos Negros no Brasil, como o Grupo Palmares (1971) e o Ilê Aiyê (1974), 

cujos ideais foram assimilados e reforçados por meio de alianças que conferiam ao movimento 

negro um caráter quase onipresente nas lutas revolucionárias da época. Como afirma 

Domingues: “A estratégia que prevaleceu no movimento foi a de combinar a luta do negro com 

a de todos os oprimidos da sociedade”. 

Dessa forma, é evidente o andamento desse projeto alinhado à luta dos docentes da 

Universidade Federal de Alagoas, como exemplificado no I Simpósio Nacional Sobre o 

Quilombo dos Palmares, que se tornou palco de negociação entre esses cenários conflitantes:  

 

Desta forma, o reitor João Azevedo, tentará manter diálogo com os professores e 

encontrará uma fórmula que os traga de volta às aulas. Ontem, ele encerrou o I 

Simpósio Nacional Sobre o Quilombo dos Palmares, no auditório da Reitoria, que 

registrou a participação de grande número de pessoas.17 

 

Essa assertividade na execução do método evidencia a influência do movimento negro 

no cenário educacional brasileiro. Durante esse período, o movimento negro passou a intervir 

 
16 Professores realizam nova assembleia hoje. Jornal de Hoje. Alagoas, 20 de novembro de 1981. p. 3. 
17 UFAL garante não punir os professores grevistas. Jornal de Hoje. Alagoas, 21 de novembro de 1981. p. 1. 



18 

 

 

amiúde no terreno educacional (DOMINGUES, 2007, p. 115). Assim, compreende-se o caráter 

educador que o MNU assumiu, e que não se limitou àquela época. Contudo, essa estratégia não 

foi aceita por todos os segmentos revolucionários, pelo menos não sem discriminação, como se 

observa na fala de D. Miguel:  

 

O que o catolicismo não aceita disse, são as formas pelas quais os negros expandem 

seus sentimentos. O politeísmo não é verdadeiro porque mistifica e deturpa a 

verdadeira imagem do ser superior que rege a vida e a morte. Dom Miguel frisou que 

os negros têm suas razões para acreditar nesse politeísmo como dogma, mas o 

contexto, em si, é muito animista.18 

 

Essa fala revela uma discriminação velada, numa tentativa de limitar a extensão das 

pautas e da liberdade de seu cumprimento dentro do Movimento Negro, principalmente no 

campo da religiosidade. Apesar de representar um obstáculo, ela não altera a solidez das 

demandas do movimento negro em Alagoas. Na verdade, reforça a busca por uma representação 

histórica que evidencie a intolerância de instituições cristãs em relação à história das religiões 

afro-brasileiras no estado, além de admoestar sobre o verdadeiro caráter da necessidade 

revolucionária dos negros, como expressado por Hilda dos Santos19:  

 

Hilda dos Santos, tradicional negra baiana, sentiu que, a partir de agora, a consciência 

da população estará mais voltada para o problema que afeta os negros, a discriminação 

racial. Segundo ela, todos tem os mesmos direitos e deveres e não há razão para esta 

distinção entre brancos, mestiços e negros. Não é a cor da pele que decide o futuro de 

um povo e sim a capacidade e a inteligência, dons divinos e iguais”, frisou.20 

 

Assim, torna-se evidente a importância de compreender as reivindicações do 

movimento negro, que surgiram das variadas necessidades da comunidade negra, adaptaram-se 

ao contexto e foram ecoadas por todo o território nacional. Essas demandas, de acordo com 

Domingues, eram as seguintes:  

 

 No Programa de Ação, de 1982, o MNU defendia as seguintes reivindicações 

“mínimas”: desmistificação da democracia racial brasileira; organização política da 

população negra; transformação do Movimento Negro em movimento de massas; 

 
18 D. Fanelon diz que a igreja não discrimina. Jornal Gazeta de Alagoas. Alagoas, 21 de novembro de 1981. p. 

5. 
19 Nascida em Salvador, em 1923, Hilda Dias dos Santos, a Mãe Hilda foi uma yalorixá, ativista, educadora e 

figura determinante na criação do bloco afro Ilê Aiyê. Conselheira e líder, Mãe Hilda abriu as portas de seu 

terreiro não só para o primeiro bloco afro do Brasil, mas também para educar as crianças do bairro e marcou 

época em defesa das tradições africanas. 
20 A delegação da Bahia foi a mais numerosa. Jornal Gazeta de Alagoas. Alagoas, 21 de novembro de 1981. p. 

5. 

https://g1.globo.com/ba/bahia/cidade/salvador/


19 

 

 

formação de um amplo leque de alianças na luta contra o racismo e a exploração do 

trabalhador; organização para enfrentar a violência policial; organização nos 

sindicatos e partidos políticos; luta pela introdução da História da África e do Negro 

no Brasil nos currículos escolares, bem como a busca pelo apoio internacional contra 

o racismo no país.” 21 

 

A partir da organização política dos negros, pôde-se perceber a construção que levou às 

demais reivindicações, iniciando com a desmistificação da democracia racial, que se provou 

uma falácia, a busca pelo seu fim se deu por meio da educação e a aliança com outros 

movimentos políticos da época. Dessa forma, o MNU consolidou-se como uma das principais 

organizações populares na luta da comunidade negra contra a ditadura civil-militar, com 

particularidades em cada estado do país, mas comprometendo-se com a luta contra o racismo 

em todo o território nacional. Isso fica evidente na carta convocatória para o ato público contra 

o racismo, citada por Lélia Gonzalez:  

 

Nós, Entidades Negras, reunidas no Centro de Cultura e Arte Negra no dia 18 de 

junho, resolvemos criar um Movimento no sentido de defender a Comunidade Afro-

Brasileira contra a secular exploração racial e desrespeito humano a que a 

Comunidade é submetida. Não podemos mais calar. A discriminação racial é um fato 

marcante na sociedade brasileira, que barra o desenvolvimento da Comunidade Afro-

Brasileira, destrói a alma do homem negro e sua capacidade de realização como ser 

humano. O Movimento Unificado Contra a Discriminação Racial foi criada para que 

os direitos dos homens negros sejam respeitados. Como primeira atividade, este 

Movimento realizará um Ato Público contra o Racismo, no dia 07 de julho às 18:30 

horas, no Viaduto do Chá. Seu objetivo será protestar contra os últimos 

acontecimentos discriminatórios contra negros, amplamente divulgados pela 

Imprensa. Não podemos mais aceitar as condições em que vive o homem negro, sendo 

discriminado da vida social do país, vivendo no desemprego, subemprego e nas 

favelas. Não podemos mais consentir que o negro sofra as perseguições constantes da 

polícia, sem dar uma resposta.22 

 

Dessa forma, a reconfiguração das leis tornou-se indispensável para a construção de um 

país mais igualitário e comprometido com o combate à discriminação racial. Por isso, foi 

difundida a necessidade de inclusão do MNU na construção da nova Constituição de 1988, que 

encerraria o período da ditadura, mas inauguraria uma nova era democrática, com a esperança 

de ser mais participativa. Foi criada, então, a Comissão de Estudos Constitucionais, com a 

presença do professor Hélio Santos, na época presidente da comunidade negra de São Paulo. 

Ele declarou:  

 

 
21 DOMINGUES, Petrônio. Movimento Negro Brasileiro: alguns apontamentos históricos. Tempo, v. 12, p. 116-

117, 2007. 
22 GONZALES, Lélia. HASENBALG, Carlos. Lugar de Negro – Rio de Janeiro: Marco Zero. 1982. P. 43 



20 

 

 

Sobre a discriminação racial no Brasil, Hélio Santos disse “que é um componente 

cultural. Seria ilusão achar que a lei escrita iria acabar com o racismo. Temos que, 

com a nova Constituição reverter esse comportamento, levando aos 1º, 2º e 3º graus 

disciplinas que deem ênfase a nossa multirracialidade, neste País que é grande e 

forte”.23 

 

Com relação às ações do movimento negro no estado de Alagoas, elas realmente 

ocorreram no início da década de 1980, principalmente com a atuação do Memorial Zumbi, a 

partir das reivindicações pelo tombamento da Serra da Barriga, um marco de importância 

nacional na história afro-brasileira:  

 

A construção do Memorial Zumbi é uma das maiores reivindicações da comunidade 

negra e faz parte de uma luta desenvolvida desde 1980, quando se constituiu a 

Sociedade Civil Memorial Zumbi e teve início o trabalho de tombamento da Serra da 

Barriga.24 

 

Portanto, para compreender a trajetória do movimento negro no Brasil, é necessário 

abordar os aspectos fundamentais da sociedade brasileira e suas problemáticas em relação ao 

povo negro, que contribuiu de diversas formas para a constituição desse país. Contudo, a 

população negra vinha sofrendo com a discriminação racial, fruto de uma sociedade escravista 

que realizou uma abolição não planejada por pessoas negras, para pessoas negras e que, ao 

decidir como tratar a Questão do Negro, optou por escondê-la por meio do mito da democracia 

racial. Isso fez com que a população negra tomasse as rédeas de sua narrativa a partir de 

organizações políticas que se fundiram para a criação do MNU e suas reivindicações, tornando 

Alagoas um lugar de disputa pela narrativa histórica e cultural, por abrigar a Serra da Barriga, 

um local de lutas ancestrais para a população negra da América Latina.  

 

 

 

 

 

 

 
 

 
23 Direitos Sociais do povo precisam de reconceituação, afirma prof. Hélio Santos. Jornal de Hoje. Alagoas, 20 de 

novembro de 1985. p. 2. 
24 Tombamento da Serra da Barriga: o grande acontecimento cultural. Jornal de Hoje. Alagoas, 19 de novembro 

de 1985. p. 2. 



21 

 

 

3 UM MOVIMENTO NEGRO EM ALAGOAS: a atuação da Associação Cultural Zumbi 

e a Serra Barriga. 

 

A partir da leitura de diversos textos impressos, na síntese presente neste capítulo, pode-

se compreender a escolha de focar em um elemento crucial na atuação do movimento negro em 

Alagoas, com o Memorial Zumbi e o Tombamento da Serra da Barriga. Esse momento 

representa um ganho para as organizações políticas negras do país e marca o lugar de 

concentração da principal organização política negra no Estado de Alagoas, a Associação 

Cultural Zumbi. 

O período da ditadura civil-militar no país e sua repressão a qualquer tipo de 

organização que demonstrasse resistência ao regime se beneficiava de um fator que vigorou 

intacto por anos: a chamada desmobilização em massa. Era entendimento do sistema ser 

indispensável para os movimentos sociais obter apoio popular. Para isso, as mobilizações 

urbanas, como protestos, greves e passeatas, eram necessárias. Mas, tornavam-se inviáveis à 

medida que eram desencorajadas pelas repressões estatais. Contudo, explica Roberto: “Aquele 

processo de abertura política do governo Figueiredo propiciou a condição de renascimento de 

vários movimentos sociais que estavam reprimidos pelo processo de repressão política.” (J. 

Roberto — 11/ 01/ 2003). Juntamente com a necessidade de obter maior visibilidade para a 

causa negra, isso foi o que motivou lideranças de diversas organizações a saírem às ruas para 

lutar contra a discriminação racial de maneira unificada, processo que deu origem ao Ato 

Público de Fundação do MUCDR em 1978. 

 

Fazemos um convite especial a todas as entidades negras do país, a ampliarem nosso 

movimento. As entidades negras devem desempenhar o seu papel histórico em defesa 

da Comunidade Afro-Brasileira; e, lembramos, quem silencia consente.25  

   

Esse momento marca o processo de escolha dos objetivos da organização e como ela 

seria caracterizada diante dos demais movimentos que lutavam contra o regime ditatorial. Dessa 

forma, sob essa égide, foi estabelecida a simbologia que levaria a imagem e representaria os 

ideais do Movimento.  

 

Todavia, ao invés de se contentarem em copiar passivamente as categorias, símbolos 

e estratégias das lutas internacionais, os ativistas e suas lideranças cuidaram de recriá-

los à luz das peculiaridades de nossa realidade sócio-histórico-cultural, a exemplo de 

 
25 GONZÁLEZ, Lélia. HASENBALG, Carlos. Lugar de Negro – Rio de Janeiro: Marco Zero. 1982. p. 43. 



22 

 

 

Zumbi como herói nacional (Cardoso, 1986; Saillant e Araújo, 2006). Tanto é assim 

que pesquisadores estrangeiros, ao analisarem as mobilizações nacionais desse 

período, decepcionam-se por estas não tomarem como modelo ações bem-sucedidas 

em seus países da luta pelos direitos civis (Bairros, 1996).26  

 

Contudo, cabe entender a importância que a Serra da Barriga tem para os Movimentos 

Negros Brasileiros. É sabido que, durante o período escravocrata, existiram inúmeras formas 

de luta e resistência contra o regime. Os negros, em favor de manter sua identidade, exportaram, 

de Angola, no processo de diáspora27 forçada, a concepção de Kilombo: “instituição 

representadas pelos próprios indivíduos num arranjo de 5 ou mais pessoas.” (NASCIMENTO, 

1976, p. 43). Dessa forma, será evidenciada, na primeira parte deste capítulo, a visão da 

historiadora e ativista dos direitos humanos, dos negros e das mulheres, professora Maria 

Beatriz do Nascimento, e sua determinate contribuição para a compreensão do que o Quilombo 

representa na história do negro no Brasil. 

Mas, para falar de Zumbi, é necessário compreender sua vivência, principalmente no 

que tange a Palmares, enquanto Quilombo. A relevância do entendimento do que é um 

Quilombo e a força de sua representação na história negra nacional está intimamente ligada às 

demandas pautadas no 1 Simpósio Nacional sobre o Quilombo dos Palmares, em 1981. Como 

salienta a historiadora Tâmara Duarte em sua pesquisa: Durante o evento, o movimento social 

negro protagonizou uma série de discussões e reinvindicações em relação ao processo que viria 

ser o Memorial Zumbi e, posteriormente, resultaria no tombamento da Serra da Barriga, em 

1985 (DUARTE, 2023, p. 15). 

 

Com a participação do senador Teotônio Vilela e do deputado estadual Jorge Quintela 

como debatedores, em início no dia 16 de novembro, segunda-feira, no auditório 

Guedes de Miranda Reitoria, 1º Simpósio Nacional sobre Quilombo dos Palmares, 

promoção da Universidade Federal de Alagoas através do Centro de Estudos Afro-

brasileiro e do Projeto Zumbi. Estão confirmadas as participações do cineasta Carlos 

Diegues, da socióloga Lélia Gonzalez, do deputado federal Carlos Santos, do Rio 

Grande do Sul, do historiador Décio Freitas e do escritor Ariano Suassuna. Os temas 

debatidos durante o Simpósio serão “Problemas Teóricos e Metodológicos da História 

de Palmares”; “Problemas Teóricos e o Legado de Palmares”; “A Formação Social 

Palmarina”; “Significação de Palmares para os Negros Brasileiros” e “Palmares na 

História Brasileira”.28  

 
26 Rios, Flávia. O protesto negro no Brasil contemporâneo (1978-2010). Lua Nova. p. 46 e 47. 
27 A diáspora africana é o nome dado a um fenômeno caracterizado pela imigração forçada de africanos, durante 

o tráfico transatlântico de escravizados. Junto com seres humanos, nestes fluxos forçados, embarcavam nos 

tumbeiros (navios negreiros) modos de vida, culturas, práticas religiosas, línguas e formas de organização 

política que acabaram por influenciar na construção das sociedades às quais os africanos escravizados tiveram 

como destino. Estima-se que durante todo período do tráfico negreiro, aproximadamente 11 milhões de africanos 

foram transportados para as Américas, dos quais, em torno de 5 milhões tiveram como destino o Brasil. 
28 Teotônio participa do Simpósio sobre “Quilombos dos Palmares”. Jornal de Hoje. 14 de novembro de 1981. p. 

5. 



23 

 

 

  

Essas discussões geram múltiplas interpretações a respeito desse fenômeno de 

resistência ao longo da história. Com relação a isso, Nascimento destaca a colocação de 

Flamarion29, que descreve o conceito como “brechas no sistema escravista”. No entanto, para a 

pesquisadora, o entendimento dessa ação única à colônia portuguesa revela uma rica fonte de 

experiências nacionais no processo de diáspora vivido pelo povo africano nas terras chamadas 

de Brasil, que não se limita a essa única conotação. A isso, pode-se acrescentar:   

 

Como antes tinha servido de manifestação reativa ao colonialismo de fato, em 1970 o 

quilombo volta como código reagente ao colonialismo cultural, reafirma a herança 

africana e busca um modelo brasileiro capaz de reforçar a identidade étnica.30  

 

Essa colocação, portanto, revela todo um panorama de engendramento social, 

atravessando as principais esferas da sociedade brasileira contrárias ao regime ditatorial da 

década de 1970. Com foco nas experiências de pessoas negras, essas lutas se assemelham às 

lutas instituídas em Palmares, séculos antes. Tal visão foi fundamental para a escolha de Zumbi 

enquanto figura heroica do povo negro e o Quilombo dos Palmares como referência para a 

construção de um país verdadeiramente livre do sistema discriminatório, conforme evidenciado 

nos discursos do I Simpósio sobre o Quilombo dos Palmares, realizado na UFAL em 1981:  

 

Os integrantes do Memorial Zumbi, informaram ontem que pretendem construir um 

monumento no local em que existiu a Capital do Estado Negro e democrático de 

Palmares, na Serra da Barriga, e torná-la um local permanentemente de peregrinação 

e encontro “de todos os brasileiros que lutam, sem preconceitos pela democracia”. 

Definindo a data de hoje, os negros disseram que “comemora a vitória da vida sobre 

a morte, da liberdade sobre a escravidão e de democracia racial sobre o racismo”.31 

   

Outrossim, a escolha do 20 de novembro como data rememorativa da consciência negra 

e de Zumbi dos Palmares como representação heroica da liderança do povo negro é 

significativa, especialmente em relação ao 13 de maio. Essa data revelava o escrutínio com que 

as lutas dos movimentos negros eram tratadas neste país, desde antes de sua concepção política. 

Isso demonstra que tais mecanismos estavam estruturados desde a gestação da colônia, a partir 

da escravidão, invisibilizando as lutas. Séculos depois, o Estado atribuiu a responsabilidade do 

 
29 Ciro Flamarion Santana Cardoso (Goiânia, 20 de agosto de 1942 — Rio de Janeiro, 29 de junho de 2013) foi 

um historiador brasileiro. 
30 NASCIMENTO, Beatriz. O conceito de quilombo e a resistência cultural negra. In: RATTS, Alex. Eu sou 

Atlântica. p. 47. 
31 Professores Seguem em Greve com apoio de Movimento Negro. Jornal de Hoje. Alagoas, 20 de novembro de 

1981. p. 1. 



24 

 

 

fim da escravidão à Princesa Isabel, e não aos inúmeros conflitos políticos, armados e 

identitários do povo negro ao longo da história. Sobre isso, Flávia Rios acrescenta:  

 

Nessa investida agressiva contra o 13 de maio, o movimento não sepultava apenas 

uma data comemorativa alusiva à liberdade dos negros: introduzia-se na cena histórica 

um novo marco reivindicatório, que tinha em seu horizonte o igualitarismo. É nesse 

sentido que o movimento negro ergue a figura de Zumbi como símbolo da resistência 

negra. Não se trata apenas da troca simbólica de uma princesa branca por um guerreiro 

palmarino. Houve, em verdade, a assunção do tema da igualdade como bandeira 

política. A marcha da história fazia coro ao poema de Oswaldo de Camargo, cuja 

crítica ganhava eco nas lutas políticas de então: “já não há mais razão para chamar as 

lembranças e mostrá-las ao povo em maio”. É como se todos dissessem uma só voz: 

aqui jaz a Senhora Liberdade.32  

   

As reflexões a respeito da urgência em consolidar o 20 de novembro em contraponto ao 

13 de maio também foram evidenciadas nos encontros das lideranças dos movimentos em 

Alagoas, na fala de José Paiva Neto e nos documentos do SNI33: “A princesa Isabel assinou a 

Lei Áurea, libertando ‘no papel’ os cativos. Por que somente ‘no papel?!’, alguém 

perguntaria”.34 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
32 Rios, Flávia. O protesto negro no Brasil contemporâneo (1978-2010). Lua Nova. p. 54 e 55. 
33 O Serviço Nacional de Informação (SNI) foi criado, em 13 de junho de 1964, com a instauração do Regime 

Militar (1964-1985), visando centralizar na presidência da República o controle das informações referentes à 

segurança nacional. A validade legal do SNI foi conferida pela Lei n°. 4.341 que determinou como finalidade 

do órgão a superintendência e a coordenação das informações e contrainformações atinentes à segurança 

nacional em todo território brasileiro (Cf. Art. 2º, Lei 4.341/1964). 
34 Lei Áurea. Jornal de Hoje. 17 de novembro de 1986. p. 4. 



25 

 

 

Discurso proferido pela vereadora Jarede Viana (PMDB), na sessão plenária da Câmara Municipal de 

Maceió, em 22 de novembro de 1983. p. 1. 

No trecho destacado do discurso:  

 

“{...} cabe mais uma vez a pergunta: Por que, a nível de conhecimento nacional, a 

rebelião de Palmares é tão pouco e tão mal conhecida? A razão disso é flagrante: é que 

a História, senhores, é feita de fato pelo povo, mas é escrita pelas classes dominantes. 

E as classes dominantes não têm muito interesse em divulgar e colocar como exemplo 

as lutas de libertação dos oprimidos. Preferem, as classes dominantes, ensinar as nossas 

crianças que os processos de libertação foram resultados de decreto. Proclamações 

formais, apertos de mão, ou no máximo, gritos isolados. E sempre partindo dos próprios 

dominantes, como se a liberdade, ao longo da História, ao invés de ser uma conquista 

árdua dos povos, tenha sido fruto de gestos magnânimos de dominadores 

benevolentes.”  

 

Percebe-se a importância na reafirmação da conquista dos direitos a partir da luta do 

povo negro, em detrimento da falácia da benevolência de uma branquitude que foi capaz de 

construir um sistema social e econômico baseado na exploração do homem a partir da diferença 

da cor da pele. Portanto, a disputa que se iniciava naquele momento era a disputa pela narrativa, 

a qual os movimentos negros sabiamente se apoderaram. 

É a partir dessas necessidades que as organizações sociais negras, incluindo o MNU, 

estabelecem um ponto de encontro anual de debate e resgate da ancestralidade e da luta negra, 

na Serra da Barriga, localizada em União dos Palmares, Alagoas. Na época, a região abrigava 

a Associação Cultural Zumbi, criada em 1979, como evidencia Duarte:  

 

Em decorrência de um episódio de racismo envolvendo Marcelino Dantas, negro e 

estudante de medicina da UFAL, que foi convidado a se retirar de um baile no Clube 

Fênix Alagoana. Na época, Vanda Menezes foi chamada para uma reunião para 

discutir isso. Foram 33 pessoas: duas mulheres e 31 homens, que se reuniram na 

UFAL, porque Zezito Araújo, professor do curso de História e que viria a ser um dos 

fundadores da ACZ, já estava na universidade.35  

 

O registro da existência e atuação da organização nos documentos do SNI também está 

presente: 

 

 

 

 

 
35 DUARTE, Tâmara Elizabeth do Nascimento. Memorial Zumbi: o movimento negro e o I Simpósio Nacional 

sobre o Quilombo dos Palmares (1981). 2023. P. 34. 

 



26 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pedido de Busca: Movimento Negro Unificado. Audiência com Ministério de Estado das Relações 

Exteriores. p. 9. 

Como pode ser observado no trecho:  

 

“{...} 4. Alagoas: Apesar da inexistência da denominação MNU no estado, é intensa a 

mobilização dos negros, coordenada pelo Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros da 

Universidade Federal de Alagoas (NEAB/UFAL) e pela Associação Cultural Zumbi, 

entidades presididas por ZEZITO ARAÚJO. Os eventos organizados por essas 

instituições contam, basicamente, com o apoio do PCB, PC do B e MR-8.”  

 

Apesar de curto, este trecho apresenta uma síntese das instituições ligadas à causa negra 

e determina seu funcionamento e linha de apoio, ou seja, a vigilância mantinha-se constante. 

Embora o episódio de racismo tenha sido o estopim para iniciar a organização, ele não 

foi o único fator que contribuiu para a criação da ACZ. Ela surge, portanto, como resultado da 

presença de várias organizações políticas no estado, devido à aglutinação nacional em torno da 

história de Palmares:  

 

“(...) nos anos 80, quando o movimento se organizou, inclusive ele surgiu como 

resultado da presença de vários segmentos negros do Brasil aqui. A Universidade 

Federal de Alagoas, na década de 80 (...) fez um grande evento aqui para discutir a 

Serra da Barriga e nisso estavam presentes vários representantes do movimento negro 

no Brasil (...) como o próprio MNU, os Negrões da Bahia, o movimento Alma Negra 

do Amazonas (...)”. (Zezito — 15/ 01/ 2003).  

 



27 

 

 

Esses encontros continuaram a ocorrer durante a semana do 20 de novembro ao longo 

de toda a década de 1980, como pode ser verificado no documento: 

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Relatório sobre a IV Semana Zumbi em União dos Palmares. p. 1. 

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           

O que se observa no seguinte fragmento: 

  

“{...} 1. No período de 14 a 20 de nov. 83, foi realizado o “IV SEMANA ZUMBI”, nas 

cidades de MACEIÓ/AL e UNIÃO DOS PALMARES/AL QUE TEVE COMO 

PROMOTORES: - CONSELHO GERAL DO MEMORIAL ZUMBI; - CENTRO DE 

ESTUDOS AFRO-BRASILEIROS DA UNIVERSIDADE FEDERAL DE ALAGOAS 

(UFAL); - ASSOCIAÇÃO CULTURAL ZUMBI; - MUSEU THÉO BRANDÃO; - 

SECRETARIA DE EDUCAÇÃO E CULTURA/AL; - NÚCLEO DE DOCUMENTAÇÃO 

E PESQUISA HISTÓRICA; e – INSTITUTO HISTÓRICO E GEOGRÁFICO DE 

ALAGOAS.” 

 

A partir disso, as reflexões teóricas a respeito do racismo na comunidade alagoana se 

ampliaram, e o desejo de combater a discriminação racial passou a se materializar, tomando 

forma a partir da criação e atuação de algumas entidades, sendo a ACZ a mais expressiva. Sua 

atuação foi marcante em diversas esferas culturais e sociais. 

 

A Associação Cultural Zumbi era um grupo político. Era um movimento político, que 

revolucionou aquela cidade e o estado como um todo. Foi a Associação Cultural 

Zumbi que constituiu o Memorial Zumbi, que brigou para tombar a Serra, para 

desapropriar a Serra. Foi a Associação Cultural Zumbi. A gente constitui a ACZ, logo 

depois, em 1981, se faz o primeiro Neabi, Núcleo de Estudos Afro-brasileiros da 

universidade. Em fevereiro de 1981, a Associação cultural se constitui em uma 

organização com estatuto, passado em cartório. Era responsável pelos 20 de 

novembro, se tornando a referência. Depois surgem outras entidades, e depois se 

começam muitos grupos culturais: bandas, grupos de capoeira, de dança afro. Mas 

 



28 

 

 

tendo sempre na Associação Cultural Zumbi o porto seguro. A discussão política era 

com a associação. Nos anos 90 acontece a desarticulação da Associação cultural.36 

   

Com isso, é possível entender que a ACZ foi indispensável para a manutenção da luta 

pela construção do Memorial Zumbi e pelo tombamento da Serra da Barriga, principalmente 

devido à sua proximidade territorial e à sua ligação com o MNU de Salvador, ao longo dos 

anos. No entanto, essa luta não foi linear; muitos militantes relataram ataques e dificuldades ao 

reivindicar as terras. Além disso, surgia a problemática do “Parque Zumbi”, que distorcia os 

objetivos reais dos Movimentos Negros Nacionais ao focar no turismo da região, em vez de 

reconhecer sua importância como um marco histórico territorial. Graças à militância ferrenha, 

o Memorial Zumbi foi criado e mantido, com foco em sua representação social negra no Brasil. 

Contudo, a atuação da ACZ também apresentou algumas controvérsias. Isso porque o 

movimento teve início dentro da academia, através de intelectuais negros do estado, que se 

reuniram para combater as discriminações raciais que afligiam a população negra alagoana. 

Embora não fosse uma organização vinculada à Universidade, a ACZ ocupava um espaço de 

discussão dentro dela, por meio do Diretório Central dos Estudantes (DCE). Nesse momento, 

estabeleceu-se o viés de luta que a associação adotaria, focado no campo do ensino e da cultura, 

o que determinou suas principais pautas. Como é afirmado:  

 

No movimento negro, tal característica seria definida como negritude, o que mostra a 

sintonia da Associação Cultural Zumbi com o movimento negro nacional. Isso é 

confirmado por um de seus militantes: “A bandeira principal da ACZ na década de 

80, 81, 82, era essa (...) era a afirmação da cultura e do ser negro, da personalidade do 

negro (...).” (Marcelino — 15/ 10/ 2002).37  

   

Entretanto, os caminhos para um despertar coletivo da população negra em todo o estado 

de Alagoas não foram plenamente estabelecidos, já que a atuação da ACZ acabou se 

concentrando muito no Memorial Zumbi. Isso limitou outras possibilidades de ação. Não se 

trata aqui de questionar a importância do Memorial, como é explicado por Silva:  

 

Não se trata aqui de questionarmos a importância da Serra da Barriga em seu 

significado simbólico, enquanto legado da luta negra pela liberdade. Mas sim de 

abordar a atitude de um movimento que se pretendia ‘lutar contra todas as formas de 

discriminação do homem alagoano, principalmente do negro, integrando-o na 

sociedade brasileira’ e ‘desenvolver, junto aos negros alagoanos, a busca da identidade 

negra e de seus valores culturais. (Silva, 2006, p. 4). 

 
36 BARBOSA, Vanda Maria Menezes. Vanda Maria Menezes Barbosa (depoimento, 2005). Rio de Janeiro, 

CPDOC/Fundação Getúlio Vargas (FGV), (2h 35min). 
37 SILVA, Jeferson da Um movimento negro em Alagoas: a Associação Cultural Zumbi. In: Barros, Rachel R. de 

Almeida; CAVALCANTI, Bruno César; SUASSUNA, Clara. Kilé Kulé. Maceió: Edufal, 2006, p. 97. 



29 

 

 

 

Contudo, um passo importante foi a capacitação de professores que a ACZ ofereceu, 

com apoio de órgãos estaduais, sobre a representação do 20 de novembro em contraponto ao 

13 de maio. É necessário, porém, ressaltar que essas capacitações não abrangiam todo o 

território alagoano, o que dificultou a disseminação dessa conscientização para as comunidades 

negras mais carentes de Alagoas. 

Nesse sentido, também houve críticas à ACZ por seu estreitamento de relações com o 

governo do estado e pela postura de alguns de seus militantes, que optaram pelo diálogo em vez 

de buscar o combate. Essa abordagem inibiu a construção de políticas de base e o acesso às 

regiões interioranas do estado. A urbanização do movimento, por sua vez, parece ter sido um 

ponto comum em todo o país, como destaca González: “Com isso estamos querendo ressaltar 

o seu caráter eminentemente urbano, uma vez que é o negro da cidade que, mais exposto as 

pressões do sistema dominante, aprofunda sua consciência racial.”38 

Entretanto, em Alagoas, essa característica se torna problemática, pois, além de o 

movimento ser urbano, ele também possuía um caráter acadêmico, dado o espaço de suas 

reuniões. Devido a isso, a população negra acabava não se inteirando das lutas que estavam 

ocorrendo, à medida que a atuação da ACZ se tornava cada vez mais isolada. Assim, 

compreende-se que a conjectura pela qual se deu a criação da Associação, principalmente, por 

um viés cultural, gerou uma lacuna no campo político. Isso explica a ausência de uma seção do 

MNU em Alagoas, apesar da presença de uma militância negra: 

 

A seção do MNU não conseguiu se estabelecer aqui (...) porque ninguém quis 

assumir a politização da luta (...) As maiores lideranças que existiam não quiseram, 

não se propuseram a assumir a politização da luta. Não quiseram (...) fazer a 

transição da luta cultural para a luta política (...)”. (Marcelino — 15/ 10/ 2002).39 

 

Sendo assim, é importante destacar o contexto em que a ACZ estava inserida, uma vez 

que o estado de Alagoas é notadamente agrário, sendo controlado majoritariamente por fortes 

oligarquias e pela prática do coronelismo40. Isso tornou extremamente difícil estabelecer uma 

luta efetiva contra o sistema vigente. Além disso, a construção do próprio Memorial Zumbi 

exigia a participação governamental, e, portanto, posicionar-se como uma extensão do MNU 

 
38 GONZALES, Lélia. HASENBALG, Carlos. Lugar de Negro – Rio de Janeiro: Marco Zero. 1982. p. 23. 
39 SILVA, Jeferson da. Um movimento negro em Alagoas: a Associação Cultural Zumbi. In: Barros, Rachel R. de 

Almeida; CAVALCANTI, Bruno César; SUASSUNA, Clara. Kilé Kulé. Maceió: Edufal, 2006, p. 96. 
40 O Coronelismo é um fenômeno da política brasileira ocorrido durante a Primeira República.  Caracteriza-se por 

uma pessoa, o coronel, que detinha o poder econômico e exercia o poder local por meio da violência e trocas de 

favores. 



30 

 

 

coibia a formação de parcerias, dada a postura combativa do movimento em relação ao seu 

estilo de luta e resistência no país. Nesse sentido, líderes da Associação afirmavam: 

 

Para Alagoas é uma rara oportunidade para se tornar, efetivamente, um polo de 

preservação e registro histórico. Resta, apenas, que nossas autoridades 

educacionais, culturais e político-administrativas, se conscientizem dessa 

importância não deixem que o Parque Nacional do Zumbi, seja apenas um local de 

um sítio ou lazer, a mais destinado a piqueniques, exploração comercial ou simples 

divertimento folclórico, esquecendo os elevados objetivos a que se propõe. É 

preciso haver uma realista colocação do conhecimento em favor de nossas raízes 

étnicas. 41 

 

Ou seja, o peso dessa fala está na questão do conhecimento. Mais uma vez, observa-se 

a busca pela valorização acadêmica e cultural da história negra, o que não é errado, mas que 

não foi suficiente para dissolver as lacunas que perpetuavam a discriminação racial no estado. 

Essa ênfase no campo cultural se sobrepôs à luta política. A partir disso, é possível perceber 

que as propostas culturais eram as mais comuns nos encontros, e se evidenciava a ausência de 

uma movimentação popular consistente. 

 

Desta vez a 9ª Ação vai se dirigir não somente à comunidade local, no Poço, mas 

especificamente à comunidade negra do Estado de Alagoas. Vem com uma 

programação vasta, que são atividades onde os negros vão participar diretamente. A 

partir das 16:00 horas está programado um show de Capoeira de Angola com Mestre 

Cobrinha da Bahia; uma Feira de Cerâmica da comunidade negra de Muquém (União 

dos Palmares); Barracas com comidas típicas da cozinha Afro; Show de Samba de 

Roda do Ylê Aiê da Bahia; E a abertura do Bloco Olodum da Bahia.42  

   

Com o passar dos anos, conquistas importantes foram realizadas, como o tombamento 

da Serra da Barriga e a construção do primeiro NEAB (Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros), 

do Brasil, que se tornou um importante agente educacional, tanto dentro quanto fora da 

Universidade Federal de Alagoas e se perpetuaria pelas décadas seguintes, ao contrário da ACZ. 

Contudo, as perdas também foram contabilizadas. Divergências públicas passaram a surgir à 

medida que se percebia o processo de estagnação do movimento: 

 

O Movimento Negro em Alagoas está vivendo uma difícil fase. Usando uma 

expressão popular “a coisa tá preta”, observa-se que até mesmo na Universidade 

Federal de Alagoas, onde existe o Núcleo de Estudos Afro-brasileiros (NEAB) a 

situação não é fácil. Dizem até que a única coisa que cresce lá é o salário de seu diretor 

atualmente é de 140 Machado de Assis), graças a isonomia.  

Os senhores companheiros precisam também rever as conclusões dos 4 grupos de 

trabalho do 1 Encontro Nacional sobre o Parque Nacional Histórico do Zumbi, reunião 

 
41 Prefeito lança marco do Memorial Zumbi. Jornal Gazeta de Alagoas. 21 de novembro de 1981. p. 5. 
42 Praça animada hoje: 13 de maio. Jornal de Hoje. 22 de novembro de 1986. p. 6. 



31 

 

 

ainda de 1980, promovida pela UFAL e que teve até representante do Itamarati. Hoje, 

em Alagoas, o negro não tem participação em qualquer nível de decisão estadual. 

(Rosivan Vanderlei). 43 

 

Críticas como essa se tornaram comuns, inclusive entre os próprios membros da ACZ, 

já que a concentração na Serra levou ao tangenciamento da construção de uma política de base 

que teria possibilitado a expansão da organização e a participação política ativa da população 

negra. “Como é que ela é uma Associação que tenta discutir a questão do negro se a maioria da 

população negra está fora da Associação? Era essa a nossa grande contradição, o nosso grande 

problema.” (J. Roberto — 11/ 01/ 2003).  No entanto, o desconforto gerado pelo comodismo 

deu lugar a rachaduras dentro da instituição, que, apesar disso, vale ressaltar, trouxe inúmeros 

benefícios à luta, principalmente no campo cultural da consciência negra na capital alagoana. 

Eventualmente, a ACZ foi dissolvida na década de 1990. 

Portanto, ao concluir uma breve análise a respeito da atuação da ACZ, percebe-se que, 

apesar de ser a principal organização social voltada para a questão do negro em Alagoas, que 

possibilitou a abertura de um campo de discussão sobre a discriminação racial no estado, seu 

foco quase exclusivo no Memorial Zumbi e no Tombamento da Serra da Barriga gerou algumas 

críticas. Mesmo assim, é importante reconhecer que a luta sempre começa de algum lugar. Pode 

não ter começado no campo da política de base, mas sim no campo cultural, e foi imprescindível 

para as questões que se seguiram, como a atuação dos movimentos negros nacionais na 

educação, cobrando políticas públicas de reparação durante a redemocratização, assim como 

nos governos na década seguinte. Outro ponto que necessita de análise é a participação feminina 

neste movimento, tema que será explorado mais adiante nesta pesquisa.  

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 
43 Zumbi: Sobras de uma reunião – II. Jornal Gazeta de Alagoas. 19 de novembro de 1987. p. 87. 



32 

 

 

4 A MULHER NEGRA EM MOVIMENTO: feminismo e antirracismo em Alagoas  

 

É sabido que o movimento negro no Brasil passou por diversas fases ao longo da história 

nacional. Em muitas dessas fases, grandes lideranças se destacaram, tendo suas vozes 

amplificadas pelo país, como o caso do professor e ativista negro Abdias do Nascimento. Em 

Alagoas, a figura do professor Zezito de Araújo, enquanto presidente da Associação Cultural 

Zumbi e, posteriormente, diretor do NEAB/UFAL, destaca-se em relação a outros militantes. 

Como menciona Menezes: “V.A. – Quer dizer, Zezito tinha esse conhecimento? V.B. – Ele era, 

na verdade, a liderança que nós temos. Em primeiro lugar, é ele.” (BARBOSA, 2005, p. 32). 

Mas e quanto à participação da mulher negra? A presença feminina dentro do 

movimento sempre foi uma questão a ser discutida. Isso porque, mesmo que elas estivessem 

ativamente envolvidas, seus nomes, até aquele momento, não recebiam a mesma visibilidade. 

Inicialmente, as militantes relatam uma aceitação da invisibilização do papel da mulher 

negra dentro do movimento. Isso porque não havia uma imposição direta por parte dos homens. 

Contudo, destaca Irani Santana (VIEIRA, 2019, p. 18), essa invisibilização era, na verdade, 

uma reprodução de problemas sociais dentro de um movimento que lutava contra qualquer tipo 

de opressão do povo negro. Essa abordagem, porém, era feita de forma generalizada, 

desconsiderando os recortes e a atuação de mecanismos opressores específicos que impactavam 

os segmentos não homogeneizados. 

A partir desse entendimento, militantes negras passaram a questionar o sexismo dentro 

do MNU. Nesse contexto, González44 trouxe uma análise essencial sobre a “tripla militância” 

da mulher negra durante o regime militar:  

 

 “{...}, porém Lélia Gonzáles reafirma o papel da mulher negra, este envolta em uma 

tripla militância, seja em casa como cuidadora da família do homem negro, seja no 

movimento feminista a questionar a homogeneidade das propostas generalizantes das 

mulheres brancas ou ainda sua participação, porém visibilizada dentro do movimento 

negro e em específico, dentro do Movimento Negro Unificado. ”45   
 

 

 
44 Lélia Gonzalez (Belo Horizonte, 1 de fevereiro de 1935 — Rio de Janeiro, 10 de julho de 1994) foi uma 

intelectual, autora, ativista, professora, filósofa e antropóloga brasileira.[1] É uma referência nos estudos e 

debates de gênero, raça e classe no Brasil, América Latina e pelo mundo, sendo considerada uma das principais 

autoras do feminismo negro no país. Ademais, foi pioneira em pesquisas sobre Cultura Negra no Brasil e 

cofundadora do Instituto de Pesquisas das Culturas Negras do Rio de Janeiro (IPCN-RJ) e do Movimento Negro 

Unificado (MNU). 
45 VIEIRA, Décio de Oliveira. A EVIDÊNCIA DA MULHER NEGRA NO MOVIMENTO NEGRO 

UNIFICADO (SUBJETIVIDADES, TENSÕES E CONFLITOS). São Paulo. 2019. p. 11. 



33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  Lélia González 

 

A militante ressalta as especificidades presentes na vivência das mulheres negras no 

Brasil. Para aprofundar essa compreensão, ela propôs a utilização do conceito de 

interseccionalidade46, ferramenta que ajudou a entender e a estudar as particularidades das 

experiências das mulheres negras e que contribuiu para a construção de métodos eficazes no 

combate às problemáticas que afetam esse núcleo social. 

Desde a reabertura política no governo Figueiredo, mulheres negras que já refletiam 

sobre esses aspectos teóricos assumiram a liderança de movimentos diversos, trazendo 

visibilidade às suas pautas. A história registra, por exemplo:  

 

“Assim, há que se fazer uma retomada histórica especifica com relação às mulheres, 

até para recolocar o feminino nesse processo e quem nos respalda é a Barbosa (2015), 

a qual em seu trabalho de mestrado, desenvolve o presente assunto e nos informa que 

em junho de 1975, no Congresso de Mulheres Brasileiras, eram apontadas algumas das 

especificidades da mulher negra por meio de um Manifesto da Mulher Negra, o qual 

foi retomado posteriormente no 1º Encontro de Mulheres Negras, realizado em São 

Paulo, em 1986, na sede do Conselho de Desenvolvimento e Participação da 

Comunidade Negra, evento no qual alinhou se pautas para o lX Encontro Nacional 

Feminista realizado em 1987 na cidade de Garanhuns (PE).”47  

 

Este momento marca um ponto de ruptura entre a mulher negra visibilizada e a mulher 

negra enquanto sujeito político, que não mais aceitava a condição de invisibilidade. González 

atribui essa transformação à construção de uma consciência política, baseada na constituição 

de uma identidade coletiva da mulher negra. Como a autora afirma: “Chegou ao ponto que as 

 
46 O termo interseccionalidade é um conceito sociológico preocupado com as interações e marcadores sociais nas 

vidas das minorias. Através dele é possível enxergar que em nossa sociedade existem vários sistemas de 

opressão – as de raça ou etnia, classe social, capacidade física, localização geográfica, entre outras-, que 

relacionam-se entre si, se sobrepõem e demonstram que o racismo, o sexismo e as estruturas patriarcais são 

inseparáveis e tendem a discriminar e excluir indivíduos ou grupos de diferentes formas. 
47 VIEIRA, Décio de Oliveira. A EVIDÊNCIA DA MULHER NEGRA NO MOVIMENTO NEGRO 

UNIFICADO (SUBJETIVIDADES, TENSÕES E CONFLITOS). São Paulo. 2019. p. 13. 



34 

 

 

mulheres passaram a se reunir separadamente para, depois, todos se reunirem numa sala maior, 

onde se discutia os problemas comuns. É claro que pintou machismo e paternalismo, mas 

também solidariedade e entendimento.” (GONZÁLEZ, 1982, p. 34–35). Nesse cenário, tiveram 

início os estudos voltados à trajetória dessa parcela numericamente expressiva da população 

brasileira. Desde as lutas na colônia, passando pelo período pós-abolição e pela resistência à 

ditadura, as mulheres negras fortaleceram as bases da resistência negra no país. 

Sendo assim, é importante elucidar que a trajetória da mulher negra esteve 

historicamente atrelada, principalmente, a dois aspectos dentro do imaginário social. O primeiro 

é o da “mãe preta”, que durante a escravidão cuidava da casa do “sinhozinho” e das crianças 

brancas, papel revisitado no imaginário contemporâneo por meio da figura da empregada 

doméstica. Esse é um trabalho ainda majoritariamente desempenhado por mulheres negras, 

conforme destaca González: “Analisamos também a situação da mulher negra enquanto 

empregada doméstica no quadro da reprodução do racismo (inclusive por parte de muitas 

militantes brancas do movimento de mulheres).” (GONZALEZ, 1982, p. 63)48. Esse cenário 

evidencia a manutenção de mecanismos discriminatórios intrínsecos à vivência da mulher negra 

no país. Some-se a isso, o segundo aspecto associado à mulher negra é o da “mulata”, 

frequentemente sexualizada e objetificada desde a colônia. Esse estigma, profundamente 

enraizado na cultura nacional, é explicado da seguinte forma: 

 

“O destino da mulher negra no continente americano, assim como de todas as suas 

irmãs da mesma raça, tem sido, desde a sua chegada, ser uma coisa, um objeto de 

produção ou de reprodução sexual. Assim, a mulher negra brasileira recebeu uma 

herança cruel; ser não apenas um objeto de produção (assim como o homem negro 

também o era), mas, mais ainda, ser um objeto de prazer para os colonizadores. O 

fruto dessa covarde procriação é o que agora é aclamado como o único produto 

nacional que não pode ser exportado: a mulher mulata brasileira. Mas se a qualidade 

desse “produto” é tida como alta, o tratamento que recebe é extremamente degradante, 

sujo e desrespeitoso. ”49 

 

Com isso, é possível observar o estabelecimento e a construção de conhecimentos 

teóricos que abordavam a perspectiva da mulher negra no Brasil a partir de suas próprias 

experiências. Entre os principais nomes que se destacaram nesse processo estão Lélia González, 

 
48 GONZALES, Lélia. HASENBALG, Carlos. Lugar de Negro – Rio de Janeiro: Marco Zero. 1982. p. 63. 
49 GONZALES, Lélia. HASENBALG, Carlos. Lugar de Negro – Rio de Janeiro: Marco Zero. 1982. p. 35–36. 



35 

 

 

Odete Carvalho, Ieda Leal50, Edna Roland, Matilde Ribeiro e Sueli Carneiro51. Presentes desde 

a manifestação de 07 de julho de 1978, que deu origem ao MNU, essas mulheres estabeleceram-

se como importantes lideranças no movimento, embora enfrentassem desafios significativos, 

como será analisado a seguir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Lêda Leal Sueli Carneiro 

 

Nos anos de chumbo, a repressão estatal cresceu exponencialmente, resultando na 

perseguição de qualquer tipo de manifestação contrária ao governo vigente. Diversas lideranças 

nacionais foram forçadas ao exílio. No contexto dos movimentos negros, a desarticulação do 

TEN, criado por Abdias do Nascimento, marcou um momento de ruptura nas lutas contra a 

discriminação racial no Brasil. Esse cenário propiciou uma nova configuração de resistência e 

o surgimento de novos nomes, com forte participação feminina, culminando na criação do 

Movimento Negro Unificado. 

 

“Para a formação dessa rede de ativismo, as ativistas negras foram centrais, porque 

transitavam nesses diferentes círculos de mobilização, agenciando as ideias políticas, 

traduzidas naqueles anos pela luta contra o racismo e o sexismo. Lélia Gonzalez foi a 

 
50 Quando se fala da luta contra o preconceito e a favor de ações voltadas à promoção da equidade racial no 

Brasil, o nome da professora Iêda Leal vem à mente pelo histórico que esta mulher tem na história do 

movimento negro no Brasil. Ex-presidente do Sindicato dos Trabalhadores em Educação do Estado de Goiás 

(Sintego), coordenadora nacional do Movimento Negro Unificado (MNU), secretária de Gestão do Sistema 

Nacional de Promoção da Igualdade Racial e secretária de combate ao racismo da Confederação Nacional dos 

Trabalhadores em Educação (CNTE), Iêda aproveita o Dia Internacional da Mulher Negra, Latino-Americana e 

Caribenha para falar um pouco sobre a história de luta do povo preto e caribenho ao longo dos séculos. 
51 Aparecida Sueli Carneiro (São Paulo, 24 de junho de 1950) é uma filósofa, escritora e ativista antirracismo do 

movimento social negro brasileiro.[1][2] Sueli Carneiro é fundadora e atual diretora do Geledés — Instituto da 

Mulher Negra e considerada uma das principais autoras do feminismo negro no Brasil.[3][4] Possui doutorado 

em Educação (na área de Filosofia da Educação) pela Universidade de São Paulo (USP).[2] Ela foi a primeira 

primeira mulher negra a receber o título de doutora honoris causa da Universidade de Brasília. 



36 

 

 

intelectual orgânica que melhor expressou essa conexão ao insistir nas alianças entre 

raça, classe e sexo (Ratts e Rios, 2010).”52  

  

Apesar disso, as demandas das mulheres dentro dessas organizações frequentemente 

eram colocadas em segundo plano, como também ocorria em outros movimentos sociais que 

surgiram durante a ditadura. Essas organizações propunham uma luta de pessoas negras para 

pessoas negras, mas ainda mantinham alianças com outros segmentos contrários ao regime 

militar. Nesse sentido, o historiador Décio de Oliveira esclarece:  

 

Com relação à participação das mulheres no Movimento Negro Unificado, observa-

se, não raro, as militantes negras acumulavam participações em outras frentes, como 

o Movimento Feminista e o nascente Movimento de Mulheres Negras estabelecido a 

partir dos anos 80, movimento esse com preocupações e demandas que antecediam 

sua fundação por meio de alertas anteriores presentes no discurso de Lélia Gonzáles 

e Sueli Carneiro, precursoras do Movimento Negro e do Movimento de Mulheres 

Negras nos anos de 1980.53  

 

A necessidade da criação de um movimento de mulheres negras evidencia um problema 

intrínseco ao MNU, que, apesar de seu impacto em diversos estados, apresentou uma 

representação feminina em posição de liderança extremamente reduzida. Apesar da 

fecundidade do movimento, o número de mulheres negras ocupando presidências ou cargos de 

destaque dentro das organizações era infinitamente inferior ao dos homens. Em Alagoas, por 

exemplo, a ACZ reconhecida como a instituição mais atuante do movimento negro no estado, 

contou, em sua fundação, com a participação de apenas duas mulheres negras, conforme 

destacado: “Na ocasião, após uma reunião com 33 pessoas (31 homens negros e 2 mulheres 

negras), a ACZ se constituiu enquanto um dos principais grupos políticos do Estado de Alagoas, 

que tinha como objetivo o combate ao racismo.” (MARQUES e CORREIA, 2022, p. 7). Segue 

o relato de uma das militantes da associação sobre as motivações que levaram à criação da 

ACZ: 

 

As primeiras pessoas que se reuniram, a maioria era de nível universitário e, todos nós 

passando pelo colégio primário, colégio secundário. Chegando à Universidade dava 

pra notar a quantidade de negros que chegava a estudar (...) eram poucos e o 

questionamento era: por que tão poucos? Por mais que o Brasil diga que não há 

discriminação racial, por que o acesso do negro era tão limitado? (...) Então esses 

 
52 RIOS, Flávia. Protesto Negro no Brasil contemporâneo (1978-2010). Lua Nova, São Paulo. 2012. p. 47. 
53 VIEIRA, Décio de Oliveira. A EVIDÊNCIA DA MULHER NEGRA NO MOVIMENTO NEGRO 

UNIFICADO (SUBJETIVIDADES, TENSÕES E CONFLITOS). São Paulo. 2019. p. 7. 



37 

 

 

questionamentos sempre vinham na cabeça (...) E por que não lutar? (Silvete — 14/ 

11/ 2002).54 

Esse depoimento reflete a preocupação central dos militantes nesse período, que se 

concentrava predominantemente na relação entre racismo e desigualdade social, sobretudo no 

âmbito educacional. No entanto, essa análise apresentava lacunas significativas, uma vez que 

não expandia essas reflexões para abarcar outro aspecto igualmente importante: o machismo. 

Dessa forma, a análise proposta pela associação tornou-se incompleta, pois não incorporava 

uma autocrítica sobre a baixa adesão de mulheres negras ao movimento. 

A ausência de mulheres negras na militância ativa pode ser atribuída ao impacto 

combinado do racismo e da desigualdade social, que restringia suas oportunidades de acesso, 

especialmente no ambiente acadêmico, onde a presença da mulher negra era ainda menos 

frequente que a do homem negro. Essa exclusão sistemática perpetuava os preceitos machistas 

na sociedade e dentro dos movimentos nacionais, onde a mulher negra era muitas vezes 

relegada ao papel de cuidadora do lar, enquanto os homens — filhos, esposos ou pais — 

assumiam a frente da luta militante.  

As participações femininas alagoanas no Encontro de Negros do Norte e Nordeste, 

realizado em Alagoas em 1984, foram marcadas, principalmente, pela presença e fala de 

mulheres filiadas a movimentos contrários à ditadura, como partidos políticos, movimentos 

feministas e movimentos negros, mas, em sua maioria, provenientes de outros estados. Isso 

ocorreu mesmo diante da adesão de militantes negras à Associação, como destacado por Vanda 

Menezes ao mencionar alguns nomes que integraram a ACZ:  “Socorro França, Zezito Araújo, 

Fátima Viana, Silvete Gaudino, Marcelino, Edson Moreira, Gilvan, Francisco André Batista, 

Mariano, Roseane, Evila, Luís... Existia um grupo de mais de trinta pessoas. Militantes que 

trabalhavam mesmo, pegavam na massa”55. No entanto, a representatividade feminina alagoana 

no evento foi ofuscada pela expressividade de participantes de fora da associação, como é 

observado em documentos da época:  

 

 

 

 

 
54 SILVA, Jeferson da Um movimento negro em Alagoas: a Associação Cultural Zumbi. In: Barros, Rachel R. de 

Almeida; CAVALCANTI, Bruno César; SUASSUNA, Clara. Kilé Kulé. Maceió: Edufal, 2006, p. 94. 
55 BARBOSA, Vanda Maria Menezes. Vanda Maria Menezes Barbosa (depoimento, 2005). Rio de Janeiro, 

CPDOC/Fundação Getúlio Vargas (FGV), p. 24. 



38 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Documentos do SNI a respeito do IV Encontro de Negros do Norte e Nordeste – Maceió/AL. 10 de julho de 

1984. 

 

Na presença e fala das participantes do MNU/PE convidadas do Encontro:  

 

“- ANA CÉLIA DA SILVA, pertencente ao MOVIMENTO NEGRO UNIFICADO/PE 

(MMU/PE); - WANDA CHASE DA SILVA, integrante do MNU/PE, jornalista e 

membro do GRUPO TEATRAL ABIBIMAN {...}” “ANA CÉLIA DA SILVA falou sobre 

a existência de uma estratégia oficial visando inferiorizar o negro, “levando-o a negar 

sua identidade.” 

 

A participação efetiva das mulheres negras alagoanas continuou ausente, no quesito de 

produção historiográfica. Na época, diversos discursos destacavam a importância de evidenciar 

a contribuição da mulher negra no desenvolvimento dos movimentos negros nacionais, 

especialmente em Alagoas, onde havia, sim, presença feminina na ACZ.  

Houve, nesse período, uma tentativa de união entre as mulheres negras do Norte e 

Nordeste: “E a gente tinha uma coisa chamada Encontro Norte-nordestino de Negros, todos os 

anos. Então, era perfeito. Em 1984, a gente faz em Maceió. E é ali que as mulheres negras se 

encontram e resolvem sair do movimento misto e fazer o movimento de mulheres negras.” 



39 

 

 

(BARBOSA56, 2005, p. 27). Entretanto, essa tentativa não avançou significativamente em 

termos de pautas femininas dentro da organização. Além disso, a falta de mobilidade para 

sustentar a articulação política prejudicou a continuidade do movimento:  

 

Foi isso que eu acho que se perde. Porque é como o feminista: a gente passou dez anos 

sem ter Feminista e foi para o Pará. Quando decidiu que o Feminista ia para o Pará, a 

gente passou quase dez anos sem Feminista. Porque até que se rearticule a coisa... E, 

no caso do movimento feminista, a gente se rearticulou pela necessidade de continuar 

se encontrando. E eu não sei se a gente teve esse pensamento em 1990, de se 

rearticular. 57 

 

 

 

 

 

  

 Vanda Menezes 

 

Apesar de não ter tido continuidade, a intenção colocada na criação de um movimento 

feminista focado na mulher negra nortista e nordestina foi fundamental para mudanças futuras. 

Em parte, isso chamou a atenção para a liderança feminina negra, fortemente presente nas lutas 

relacionadas ao Memorial Zumbi, como exemplificado pela socióloga e ativista Lélia González. 

Utilizando-se de um método de aproximação e cooperação mútua com participantes de outros 

movimentos, González consolidou sua influência no território estadual: 

 

Em Alagoas, as ligações de Lélia Gonzales estão diretamente identificadas com a 

deputada Selma Bandeira, do Partido do Movimento Democrático Brasileiro PMDB. 

 
56 Vanda Menezes, mulher negra, alagoana, psicóloga, militante do movimento negro, feminista e a primeira 

secretária da mulher do estado de Alagoas. Mulher atuante na luta por direitos da população negra a partir da sua 

participação em movimentos sociais e em lugares de gestão política. Os estudos e discussões étnico-raciais, no 

Brasil, vêm adquirindo espaço e possibilitando expressar outras narrativas sobre a história da população negra, 

revigorando o debate sobre sua condição social e efetiva  

participação na construção da cultura brasileira.  
57 BARBOSA, Vanda Maria Menezes. Vanda Maria Menezes Barbosa (depoimento, 2005). Rio de Janeiro, 

CPDOC/Fundação Getúlio Vargas (FGV), p. 33. 



40 

 

 

Ela justifica essa aproximação pela condição de ambas pertencerem ao Conselho 

Nacional de Defesa da Mulher.58 

 

Essa prática provou-se bastante eficaz. Em um estado onde a principal pauta do 

movimento era cultural e identitária, sentia-se a necessidade de abordagens específicas para 

mulheres negras, que seriam estabelecidas em momentos posteriores. Para isso, foi essencial 

manter as ligações com lideranças femininas negras de âmbito nacional, buscando assegurar o 

cumprimento de leis e reivindicações voltadas para a mulher negra enquanto sujeito político em 

Alagoas. Essa postura já era observada desde a concepção da retomada de Palmares, momento 

em que mulheres negras, como González, começaram a inserir discussões sobre a posição da 

mulher dentro do quilombo:  

 

Mas cabe a mulher negra aqui uma pergunta: onde é que a mulher negra entra nesse 

papo? Será que vamos falar de Dandara ou de Luísa Mahim? Não especialmente mais 

enquanto quilombolas, não há dúvida. É claro que aqui o termo está sendo tomado 

num sentido metafórico mesmo. A mulher negra tem sido quilombola exatamente 

porque a ela, podemos dizer que a identidade cultural brasileira passa necessariamente 

pelo negro.59 

Essa fala exemplifica a importância da mulher negra na luta contra o sistema desde a 

colonização, ao desempenhar um papel de combate efetivo dentro dos quilombos. Além disso, 

Duarte (2023) destaca a ressignificação do termo “mãe preta” dentro do movimento, 

considerando o papel desempenhado por essas mulheres ao maternar crianças brancas. Essa 

função gerou uma troca cultural e contribuiu para o enraizamento de elementos da cultura negra 

na sociedade brasileira. Mesmo nesse espaço de subordinação, a mulher negra continuou a ser 

um agente político presente: 

 

“Segundo Lélia, a mulher negra é uma herdeira quilombola porque, independente dos 

lugares que ocuparam, sendo elas mulheres negras conhecidas ou anônimas, lutaram 

contra o racismo, machismo ou sexismo. Levando sua cultura e sua fé e preservando, 

assim, a sobrevivência do povo negro enquanto raça e cultura. (Gonzalez, 2020 

p.182).”60  

 

Com o foco colocado pelas mulheres no movimento, os homens passaram a 

compreender melhor suas demandas e a conexão dessas reivindicações com a luta contra um 

 
58 Líder negra quer Brizola presidente da República. Jornal Gazeta de Alagoas. 22 de novembro de 1985. P.3. 
59 Folhetim, São Paulo, 22/11/1981. 
60 DUARTE, Tâmara Elizabeth do Nascimento. Memorial Zumbi: o movimento negro e o I Simpósio Nacional 

sobre o Quilombo dos Palmares (1981). 2023. p. 28. 



41 

 

 

sistema que perpetuava a discriminação racial. Essa discriminação era sentida de maneiras 

diferentes conforme gênero, classe e cor, o que levou a uma mudança de perspectiva nas 

lideranças masculinas do movimento. Essa transformação pode ser evidenciada no discurso de 

José de Paiva Neto: 

 

 Respondo: Todos sabem que a Mulher de cor servia de pasto para o covarde abuso do 

“sinhorzinho”, do fazendeiro, do feitor... E, depois, era jogada fora, como se faz com 

trapo, os seus filhos vendidos como escravos para lugares bem distantes, porque, o 

“sinhorzinho”, o fazendeiro e o feitor não queriam que ficasse a prova da ofensa contra 

a mulher de cor, ou, simplesmente, vendiam os próprios filhos mestiços para ganhar 

dinheiro. Mas será que o fim desse cativeiro chegou mesmo? A SENZALA 

CONTINUA: Izabel assinou com o melhor do coração a Lei Áurea, mas o espírito de 

Senzala continuou. Ainda hoje a mulher de cor, muitos só querem dar um valor exótico, 

ela tem de rebolar bastante e ser muito explorada... Rebolar ou cozinhar... A SENZALA 

VAI ACABAR: Mas isso vai acabar, porque o espírito de senzala tem os seus dias 

contados. A mulher de cor tem grande dignidade, e muito talento, e muito valor, e vai 

acender aos poucos mais elevados, por sua competência sem precisar humilhar-se, 

exibindo-se como carne no açougue para os modernos “sinhorzinhos” brancos, negros 

e mestiços que ainda hoje aí estão. Não queremos ofender ninguém, mas a mulher não 

é escarradeira pública. Não combatemos pessoas. Lutamos contra o vergonhoso estado 

de coisas que se nega a reconhecer o valor do negro e da mulher, principalmente da 

mulher negra, situação com a qual ninguém se pode conformar. Por que não, também 

a mulher de cor – médica, engenheira, psicóloga, professora, atriz, publicitária, 

economista, pregadora, advogada, deputada, senadora, presidente da República?61 

 

Essa fala elucida uma nova tomada de consciência por parte dos movimentos negros 

nacionais em relação às lutas que as mulheres negras já vinham travando. Não se pode pensar 

na formação de uma identidade coletiva negra sem considerar suas especificidades, incluindo o 

sexismo que afetava a mulher negra, assim como o mais tímido movimento homossexual, que 

também começava a se organizar: “e nas alianças conquistadas junto aos movimentos de base 

indenitária não classista, como o movimento feminista e, mais discretamente, a emergente 

mobilização dos homossexuais.” (RIOS,  2012, p. 47). Nesse ponto, retorna-se à reflexão do 

primeiro capítulo desta pesquisa sobre a necessidade de formar alianças com outros 

movimentos. Mais do que isso, torna-se fundamental desenvolver um olhar crítico dentro do 

próprio movimento, reconhecer suas falhas e trabalhar a interseccionalidade para superá-las.  

Sob esse prisma, é relevante refletir sobre a questão de Zezé Motta, atriz e cantora negra, 

politicamente articulada e engajada com movimentos sociais nacionais. Zezé recebeu duras 

críticas do movimento negro pelo papel que desempenhou em Xica da Silva (1976). Foi 

necessária a clareza e firmeza de militantes negras femininas, como Lélia González, para 

defender a atriz, enfatizando que ela interpretou o papel que lhe foi oferecido. González 

ressaltou a necessidade de redirecionar as críticas àqueles que decidiram como a imagem das 

 
61 Lei Áurea – José de Paiva Neto. Jornal de Hoje. 17 de novembro de 1986. p. 4. 



42 

 

 

pessoas negras seria representada no filme. Apesar dessas turbulências, que mais uma vez 

evidenciaram o tratamento dado à mulher negra, Zezé Motta participou do I Simpósio sobre o 

Quilombo dos Palmares. Na ocasião, ela refletiu sobre o racismo enfrentado ao longo de sua 

carreira, destacando como ele se manifestava na atribuição de papeis, no tratamento durante as 

gravações e nas diferenças salariais, sendo as mulheres negras as mais prejudicadas. Ainda 

assim, ela salientou a importância do movimento negro na luta contra a discriminação racial no 

Brasil:  

 

GAZETA – Como está a situação do negro, hoje, no Brasil? 

ZEZÉ – Acho que é de inquietação. Houve uma acomodação muito grande. 

Depois veio uma fase de queixas e lamentações, que não mudava muito as 

coisas. Agora, acho que estamos partindo pra lutar, denunciando a 

discriminação racial no Brasil e originando contra este estado de coisas.62 

 

Com a perspectiva de inquietude do povo negro e o fim da “acomodação”, a década de 

1980 foi marcada por um processo de construção e ruptura dentro das organizações negras: 

“Era muito de assimilação. Os anos 80 eram de transformação. Ou a gente ia para a rua dizer o 

que a gente queria, como queria... E muita ação. A gente fez muita ação. Pelo menos na minha 

terra, no Nordeste. Não posso avaliar aqui.” (BARBOSA, 2005, p. 45). Como já explicado no 

capítulo anterior, compreender a formação e atuação da ACZ em sua totalidade é fundamental. 

Porém, igualmente importante analisar suas minúcias, como a presença e atuação das mulheres 

negras dentro da organização. Um aspecto pouco difundido nos escritos historiográficos é o 

fato de que, em seus últimos anos, a ACZ foi presidida por uma mulher negra, Vanda Menezes: 

  

A.P. – Você comentou rapidamente que foi presidente da Associação Cultural Zumbi. 

V.B. – Foi. De 1989 a 1991. A.P. – Eram mandatos... V.B. – Foi o Zezito, Silvério, 

depois eu. V.A. – E depois de 1991, quem foi? V.B. – Ela se desarticulou. Não teve 

mais eleição. 63  

 

Nesse período, já ocorriam dissidências que impactaram os membros restantes. Além 

disso, o 20 de novembro de 1991 foi prejudicado pela ausência de repasse de verbas, o que 

afetou diretamente Menezes enquanto presidente da associação. Ela explica: “O projeto 

aprovado e eles não mandaram o dinheiro. Isso desarticula a Associação. Eu tenho que dar um 

 
62 Zezé Motta fala de política, negritude e cinema. Jornal Gazeta de Alagoas. 22 de novembro de 1981. p. 3. 
63 BARBOSA, Vanda Maria Menezes. Vanda Maria Menezes Barbosa (depoimento, 2005). Rio de Janeiro, 

CPDOC/Fundação Getúlio Vargas (FGV), p. 41. 



43 

 

 

jeito de pagar essas pessoas. E muitas delas não receberam, perdoaram, porque viram que não 

tinha como.” (BARBOSA, 2005, p. 20). Contudo, a militante afirma manter proximidade com 

antigos membros da ACZ, destacando que, mesmo atuando em diferentes organizações, 

continuam lutando pela mesma causa em suas respectivas profissões em prol do povo negro. 

Portanto, destacar a atuação de militantes negras em Alagoas compõe uma tentativa, 

ainda que breve, de amenizar discrepâncias historiográficas a respeito do papel desempenhado 

por mulheres politicamente e intelectualmente preparadas para discutir a construção de uma 

sociedade igualitária durante os anos da ditadura civil-militar. Além disso, essas múltiplas 

articulações foram indispensáveis para a atuação de movimentos feministas nos anos seguintes. 

Um exemplo marcante é mencionado por Barbosa:  

 

E aí tem que citar: Hildésia Medeiros e Vânia Santana que, na discussão para que se 

convoque o primeiro encontro de mulheres do Brasil inteiro para discutir Beijin, elas 

dizem: ‘Bom, se tem cinquenta passagens, 25 são para negras, 25 para brancas.’ E 

isso, na minha leitura, é um marco da inserção das mulheres negras no movimento 

feminista. (BARBOSA, 2005, p. 42).  

 

Esse momento deu início a um novo processo de construção de pautas que consideravam 

as especificidades da sociedade brasileira, adotando a perspectiva da interseccionalidade e 

observando as divisões políticas mais evidentes no país. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



44 

 

 

5 CONCLUSÃO  
 

A reorganização dos movimentos sociais durante a reabertura dos anos 1970 tem sido 

um tema de interesse para diversos pesquisadores, destacando-se, entre eles, a atuação e o 

legado do Movimento Negro Unificado (MNU), com ênfase no estado de Alagoas durante o 

período da ditadura civil-militar. Nesse contexto, é possível identificar as dificuldades 

enfrentadas pelos movimentos negros em uma sociedade marcada pelo racismo estrutural e pela 

invisibilidade das questões raciais, por meio de diversas fontes. 

Durante a ditadura, o governo promoveu o mito da “democracia racial”, criado nos anos 

1930 e amplamente difundido através da política de branqueamento da época, para legitimar o 

regime internacionalmente, ao mesmo tempo em que reprimia movimentos que denunciavam o 

racismo. A discriminação racial era silenciada, sendo considerada, na época, como um crime 

de subversão. Apesar das adversidades, o MNU emergiu como uma voz potente contra a 

opressão racial, articulando demandas como o combate à violência policial, a inclusão da 

história africana e afro-brasileira nas escolas e a busca pela igualdade de direitos. Em Alagoas, 

organizações relacionadas ao Memorial Zumbi se destacaram na luta pelo tombamento da Serra 

da Barriga, um importante marco histórico afro-brasileiro. 

O movimento negro, nesse período, também procurou estabelecer alianças com outros 

grupos oprimidos, como o movimento feminista, os trabalhadores e os partidos socialistas, 

visando a superação do racismo estrutural. A atuação do MNU em todo o território brasileiro 

reflete a resistência e a luta por justiça social e igualdade racial, evidenciando a importância da 

reconstrução da narrativa histórica e cultural afro-brasileira, desde a educação até a concepção 

das leis que regem o país. 

Diante desse contexto, surge a necessidade de discutir a importância da atuação do 

movimento negro em Alagoas, especialmente em relação ao Memorial Zumbi e ao 

Tombamento da Serra da Barriga. Esses marcos trouxeram uma atenção significativa para o 

estado, principalmente com a realização do Simpósio Nacional sobre o Quilombo dos Palmares, 

em 1981, que se consolidou como um evento de grande relevância. O simpósio reuniu líderes 

e intelectuais para discutir a história e a importância do quilombo. 

Embora não houvesse uma filial do MNU em Alagoas, a principal representação de luta 

e resistência negra no estado foi a Associação Cultural Zumbi (ACZ), que desempenhou um 

papel crucial na luta pela valorização da cultura negra, na construção do Memorial Zumbi e na 

conquista do Tombamento da Serra da Barriga. No entanto, sua concentração nessas questões 

culturais pode ter limitado sua atuação política em outras frentes. 



45 

 

 

Apesar das conquistas, como o tombamento da Serra da Barriga e a criação do primeiro 

Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros (NEAB) no Brasil, a ACZ recebeu críticas por seu foco 

restrito e por sua proximidade com o governo estadual. Contudo, é importante ressaltar que, 

mesmo diante dessas críticas, a ACZ abriu caminho para discussões sobre discriminação racial 

em Alagoas, e desempenhou um papel fundamental na conscientização e valorização da cultura 

negra na região. 

Outro aspecto relevante na trajetória do movimento negro no Brasil é a participação das 

mulheres negras, especialmente em Alagoas. No entanto, essa participação foi, inicialmente, 

invisibilizada, mesmo dentro de um movimento que lutava contra a opressão racial. Irani 

Santana destaca a necessidade de reconhecer as especificidades das mulheres negras e critica a 

generalização no tratamento das questões de gênero dentro do MNU. Essa invisibilidade gerou 

o impulso para que as mulheres negras se organizassem e lançassem luz sobre suas demandas 

específicas. Exemplos disso são o Congresso de Mulheres Brasileiras em 1975 e o 1º Encontro 

de Mulheres Negras em 1986. A Associação Cultural Zumbi, principal instituição do 

movimento negro em Alagoas, teve uma participação limitada de mulheres em sua fundação, 

embora a presença feminina fosse marcante dentro da associação. 

Em síntese, as décadas de 1970 e 1980 foram marcadas por rupturas políticas e 

governamentais, refletidas socioculturalmente, resultando, entre outras coisas, na reorganização 

dos movimentos negros. Este período trouxe uma maior conscientização sobre as questões de 

gênero e a necessidade de alianças com outros movimentos sociais. A atuação de líderes 

nacionais, como Lélia González, e representações artísticas, como Zezé Motta, foi fundamental 

para enfatizar as questões enfrentadas pelas mulheres negras e mobilizar a luta contra o racismo 

e o sexismo no Brasil. Essa fase foi de extrema importância para a consolidação dos estudos 

interseccionais e para a compreensão das diversas formas de opressão enfrentadas pelo povo 

negro, marcando a busca por uma perspectiva de governo mais justa, capaz de semear uma 

sociedade verdadeiramente igualitária e livre de qualquer forma de preconceito e repressão.  

 

 

 

 

 

 

 



46 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

“APARTHEID” LÁ E “APARTHEIDS” CÁ. Jornal Gazeta de Alagoas, Alagoas, 22 

nov. 1985, p. 7. 

Barbosa, Vanda Maria Menezes. Vanda Maria Menezes Barbosa (depoimento, 2005). 

Rio de Janeiro: CPDOC/Fundação Getúlio Vargas (FGV), p. 24-46. 

Chaves Condena o Racismo no Brasil. Jornal de Hoje, Alagoas, 05 nov. 1980, p. 1. 

D. Fanelon diz que a igreja não discrimina. Jornal Gazeta de Alagoas, Alagoas, 21 nov. 

1981, p. 5. 

Delegação da Bahia foi a mais numerosa. Jornal Gazeta de Alagoas, Alagoas, 21 nov. 

1981, p. 5. 

Dia da Consciência Negra. Jornal de Hoje, Alagoas, 22 nov. 1986, p. 4. 

Direitos Sociais do povo precisam de reconceituação, afirma prof. Hélio Santos. Jornal 

de Hoje, Alagoas, 20 nov. 1985, p. 2. 

Domingues, Petrônio. Movimento Negro Brasileiro: alguns apontamentos históricos. 

Tempo, v. 12, p. 116-117, 2007. 

Duarte, Tâmara Elizabeth do Nascimento. Memorial Zumbi: o movimento negro e o I 

Simpósio Nacional sobre o Quilombo dos Palmares (1981). 2023, p. 10-33. 

E na seleção brasileira?. Jornal Gazeta de Alagoas, Alagoas, 1985, p. [incompleto, 

adicionar número da página]. 

González, Lélia; Hasenbalg, Carlos. Lugar de Negro. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1982, 

p. 17-63. 

Hasenbalg, Carlos; Silva, Nelson do Valle. Educação e diferenças raciais na mobilidade 

ocupacional. In: HASENBALG, Carlos; SILVA, Nelson do Valle; LIMA, Maria Lucia 

(orgs.). Cor e estratificação social. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1999, p. 73. 

Lei Áurea – José de Paiva Neto. Jornal de Hoje, Alagoas, 17 nov. 1986, p. 4. 

Zezé Motta fala de política, negritude e cinema. Jornal Gazeta de Alagoas, Alagoas, 22 

nov. 1981, p. 3. 

Líder negra quer Brizola presidente da República. Jornal Gazeta de Alagoas, Alagoas, 

22 nov. 1985, p. 3. 

Marques, Douglas; Lima da Silva Correia, Rosilda. O Movimento Negro, o NEABI/UFAL 

e a implementação do Programa de Políticas de Ações Afirmativas da Universidade 

Federal de Alagoas (2003-2022). Escritas Do Tempo, v. 4, n. 10, p. 23-45, 2022. 

Disponível em: https://doi.org/10.47694/issn.2674-7758.v4.i10.2022.2345.  

https://doi.org/10.47694/issn.2674-7758.v4.i10.2022.2345


47 

 

 

Monteiro, Diana. A trajetória de resistência e conquistas de um ativista referência na 

causa negra: Docente aposentado, Zezito Araújo completou 70 anos de vida. Portal de 

notícias UFAL, 20 maio 2022 

Nascimento, Beatriz. O conceito de quilombo e a resistência cultural negra. In: RATTS, 

Alex (Org.). Eu sou Atlântica: sobre a trajetória de Beatriz Nascimento. [S.l.]: [s.n.], [s.d.], 

p. 47. 

Praça animada hoje: 13 de maio. Jornal de Hoje, Alagoas, 22 nov. 1986, p. 6. 

Prefeito lança marco do Memorial Zumbi. Jornal Gazeta de Alagoas, Alagoas, 21 nov. 

1981, p. 5. 

Professores realizam nova assembleia hoje. Jornal de Hoje, Alagoas, 20 nov. 1981, p. 3. 

Professores Seguem em Greve com apoio de Movimento Negro. Jornal de Hoje, 

Alagoas, 20 nov. 1981, p. 1. 

Rios, Flávia. O protesto negro no Brasil contemporâneo (1978-2010). Lua Nova, [s.d.], 

p. 46-55. 

Rita, Edvaldo de Souza. Uma Raça Aperreada. Jornal Gazeta de Alagoas, Alagoas, 07 

nov. 1980, p. 4. 

Santos, Irineia Maria Franco dos. “Nos domínios do Xangô”: Religiões Afro-brasileiras 

em Alagoas e a memória do Quebra de Xangô (1912-1980). [S.l.]: [s.n.], [s.d.], p. 6. 

Silva, Jeferson da. Um movimento negro em Alagoas: a Associação Cultural Zumbi. In: 

BARROS, Rachel R. de Almeida; CAVALCANTI, Bruno César; SUASSUNA, Clara 

(Orgs.). Kilé Kulé. Maceió: Edufal, 2006, p. 93-97. 

Silva, Maria Carolina Lins da Costa. DIREITOS HUMANOS: VIOLÊNCIA CONTRA 

A MULHER E RELAÇÕES RACIAIS NAS PÁGINAS DO MULHERIO (1980 – 

1988). [S.l.]: [s.n.], 2023, p. 11. 

Silva, Tairane Ribeiro da. Apontamentos sobre o apagamento da população negra no 

relatório da Comissão Nacional da Verdade – 2014. [S.l.]: [s.n.], 2020, p. 2. 

Tombamento da Serra da Barriga: o grande acontecimento cultural. Jornal de Hoje, 

Alagoas, 19 nov. 1985, p. 2. 

Teotônio participa do Simpósio sobre “Quilombos dos Palmares”. Jornal de Hoje, 

Alagoas, 14 nov. 1981, p. 5. 

UFAL garante não punir os professores grevistas. Jornal de Hoje, Alagoas, 21 nov. 1981, 

p. 1. 

Vieira, Décio de Oliveira. A EVIDÊNCIA DA MULHER NEGRA NO MOVIMENTO 

NEGRO UNIFICADO (SUBJETIVIDADES, TENSÕES E CONFLITOS). [S.l.]: 

[s.n.], 2019, p. 07-13. 



48 

 

 

Zezé Motta fala de política, negritude e cinema. Jornal Gazeta de Alagoas, Alagoas, 22 

nov. 1981, p. 3. 

Zumbi: Sobras de uma reunião – II. Jornal Gazeta de Alagoas, Alagoas, 19 nov. 1987, p. 

87. 

 


