
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE ALAGOAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO – PPGE/CEDU/UFAL  

LINHA DE PESQUISA: EDUCAÇÃO, CULTURAS E CURRÍCULO 

EIXO: FILOSOFIA E EDUCAÇÃO 

 

 

 

 

FERNANDO JOSÉ ALVES 

 

 

 

 

 

ENSINO DE FILOSOFIA, VALORES ÉTICOS E A REFORMULAÇÃO DA BNCC: 

Reflexões Críticas a partir da Prática da Cidadania 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

Maceió  

2025 



 

FERNANDO JOSÉ ALVES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ENSINO DE FILOSOFIA, VALORES ÉTICOS E A REFORMULAÇÃO DA BNCC: 

Reflexões Críticas a partir da Prática da Cidadania 

 

 

 
Tese de doutorado apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em 
Educação da Universidade Federal de 
Alagoas, como requisito parcial para 
obtenção do título de Doutor em 
Educação.  

Área de Concentração: Ciências da 
Educação. 

Orientador: Prof. Dr. Anderson de Alencar 
Menezes. 

Coorientador: Prof. Dr. Junot Cornélio 
Matos. 
 
 
 

 
 

Maceió  

2025 



 



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

 
 

 
 

 

Catalogação na fonte 
Universidade Federal de Alagoas 

Biblioteca Central 
Divisão de Tratamento Técnico 

                            Bibliotecária: Helena Cristina Pimentel do Vale CRB4 - 661 
         

                A474e       Alves, Fernando José.  
                                       Ensino de Filosofia, valores éticos e a reformulação da BNCC : reflexões  
                                 críticas a partir da prática da cidadania / Fernando José Alves. – 2025. 

                         174 f.   
                                     

                                           Orientador: Anderson de Alencar Menezes. 
                         Coorientador: Junot Cornélio Matos. 
                         Tese (doutorado em Educação) – Universidade Federal de Alagoas. Cento de 
                       Educação. Programa de Pós-Graduação em Educação. Maceió, 2025. 
                        
                         Bibliografia: f. 168-174.  
                                                                  

                                       1. Ética. 2. Criticidade. 3. Educação. 4. Relações sociais. 5. Diálogo. I. Título. 
                                                                                   
                                                  
                                                                                                                                              CDU: 37.01  

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dedico este trabalho a Deus, pela sua 
infinita bondade e misericórdia, por ter-me 
concedido o dom precioso da vida e 
sustentado meus passos com amor e 
sabedoria. A ele, toda a minha gratidão 
por iluminar meu caminho e colocar 
pessoas especiais ao longo da minha 
trajetória acadêmica. 

Com ternura e amor, dedico à minha 
esposa Joana D’Arc, às minhas filhas 
Juliana e Fernanda, e aos meus netos 
Júlia e Yan, que são a razão do meu 
viver, o alicerce da minha esperança e a 
inspiração diária para continuar sonhando 
e acreditando. 

Aos meus mestres e amigos, Junot 
Matos, Marcos Costa, Célia, Anderson 
Meneses e Walter Matias, minha eterna 
gratidão pela paciência, sabedoria e 
generosidade. Foram faróis que, com 
humildade e amor ao conhecimento, me 
guiaram nesta longa e bela jornada de 
aprendizagem e fé. 



 

AGRADECIMENTOS 

 

 A Deus, pela luz e sabedoria divina que iluminaram meus passos e 

sustentaram minha caminhada. Foram dias e noites em meio aos desafios e 

incertezas, Sua presença me fortaleceu e conduziu com fé, esperança e serenidade 

até este momento de realização, permitindo que cada esforço se transformasse em 

aprendizado e crescimento. 

 Aos meus pais, João Francisco Alves e Necy de Sousa Alves, à minha 

esposa Joana D’Arc Gonçalves Alves e à minha filha Fernanda Gonçalves Alves, 

grande incentivadora, e a toda minha família, expresso minha eterna gratidão pelo 

amor, apoio e incentivo incondicional. Cada gesto de cuidado, ainda que silencioso, 

foi essencial para que eu chegasse até aqui, servindo de alicerce para minha 

formação e perseverança. 

 Aos meus professores, que despertaram em mim o gosto pelo saber e a 

paixão pela filosofia, minha profunda admiração e reconhecimento.  Em especial, ao 

Prof. Dr. Junot Cornélio Matos, amigo e companheiro de luta, cuja orientação 

ultrapassou os limites da academia. Com sabedoria, humildade e sensibilidade, 

ensinou-me que a filosofia é não apenas conhecimento, mas também um modo de 

viver — um exercício permanente de amor, reflexão e compromisso ético. 

 Ao Prof. Dr. Anderson de Alencar Menezes, que abraçou a minha causa e me 

apoiou nesta conclusão de curso(tese), minha sincera gratidão. Sua presença foi um 

verdadeiro presente divino em minha trajetória. 

 Agradeço ainda ao Prof. Dr. Walter Matias Lima, pela sinceridade e 

pontualidade em suas observações, e a todos os mestres que, com dedicação e 

generosidade, iluminaram minha jornada, oferecendo exemplos de humanidade e 

ética. 

 À Secretaria de Educação do Estado de Pernambuco, pela concessão da 

licença para estudos e pelo apoio que tornou possível minha formação continuada, 

expresso minha sincera gratidão pelo reconhecimento e incentivo à valorização 

docente e à educação pública. 

 Aos queridos amigos da Escola Desembargador José Neves Filho, em 

especial Eduneide e Edvaldo, meu sincero agradecimento pela torcida, pelo carinho 

e por compartilharem comigo a alegria desta conquista. 



 

 Aos amigos e colegas de caminhada, em especial João Paulo (Profilo) e 

André Parise, minha gratidão pelo incentivo constante, pela amizade fraterna e pelas 

palavras de encorajamento nos momentos mais desafiadores. 

 Por fim, a todos que, direta ou indiretamente, contribuíram para esta 

conquista, meu sincero reconhecimento. Que este trabalho seja uma homenagem à 

força transformadora da educação, capaz de formar cidadãos conscientes, éticos e 

comprometidos com a construção de uma sociedade mais justa, solidária e humana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
“O mundo somente poderá ser 
humanizado se o ser humano for capaz 
de dar a ele sentido histórico e ético, e, no 
domínio da cultura, se for capaz de 
compreender uma existência que valorize 
o seu próprio ser e a cultura da qual faz 
parte”.  
                      Carlos Bauer 



 

RESUMO 

 

 Essa tese discute a questão do Ensino de Filosofia, valores éticos e a 

reformulação da BNCC: reflexões críticas a partir da prática da cidadania, trazendo 

uma análise da Base Nacional Curricular Comum (BNCC). Dialogando com a 

modernidade, o presente trabalho discute a questão da autonomia do ser humano, o 

processo de emancipação por meio da educação, partindo dos pressupostos 

trazidos pelos filósofos contratualistas, passando pelo projeto kantiano de uma moral 

universal e desembocando na proposta habermasiana de uma ética do discurso. As 

teses servem de baliza para apresentar a importância do diálogo, da busca do 

consenso, como premissas de uma sociedade democrática, cujo papel da educação 

não se esgota na mera transmissão de conhecimentos. O objeto de pesquisa está 

inserido na seguinte indagação: “De que modo o Ensino de Filosofia se traduz numa 

experiência ética no Ensino Médio?”. Este estudo tem como objetivo Compreender 

de que modo a Base Nacional Comum Curricular (BNCC) possibilita o diálogo 

voltado à construção de atitudes e comportamentos éticos no ensino de Filosofia, a 

partir do universo dos discentes do Ensino Médio. Pontuamos duas hipóteses: 1. O 

Ensino de Filosofia se constitui como disciplina num espaço de aprendizagem dos 

valores éticos; 2. Na atualização da BNCC houve uma nova recolocação do Ensino 

de Filosofia como lugar de discussão dos processos de valores éticos e identitários. 

A metodologia da pesquisa concentra-se em duas abordagens complementares: 

pesquisa bibliográfica e análise qualitativa. A construção dessa tese se deu com 

base na leitura de obras que tratam da ética e do Ensino da Filosofia, apresentando 

autores como Kant, Habermas, Paulo Freire, Adorno, Junot Cornélio Matos. O 

grande desafio aqui é refletir sobre uma educação voltada para os valores éticos e 

cidadã. A escola se apresenta como um componente crucial na promoção de uma 

vida orientada por valores. Portanto, o aprendizado não se restringe apenas a 

interagir com o mundo, mas também inclui intervir, desmontar, construir sentidos, 

propor direções ou indicar possibilidades. O desafio não consiste em incutir valores, 

normas, regras, proibições e punições, mas em entender como podemos formar uma 

sociedade fundamentada nesses mesmos valores, normas, regras e restrições e 

uma educação que possibilite a emancipação dos indivíduos. 

 

Palavras-chave: ética; criticidade; educação; relações sociais; diálogo. 



 

ABSTRACT 

 

 This thesis discusses the issue of Philosophy teaching, ethical values, and the 

reformulation of the National Common Curricular Base (BNCC): critical reflections 

based on the practice of citizenship, presenting an analysis of the BNCC. In dialogue 

with modernity, the present work addresses the question of human autonomy and the 

process of emancipation through education, starting from the assumptions of the 

contractualist philosophers, passing through Kant’s project of a universal morality, 

and culminating in Habermas’s proposal of a discourse ethics. These theoretical 

perspectives serve as a framework to highlight the importance of dialogue and the 

pursuit of consensus as premises of a democratic society, in which the role of 

education goes beyond the mere transmission of knowledge. The research object is 

guided by the following question: “In what way does the teaching of Philosophy 

translate into an ethical experience in High School?” The objective of this study is to 

understand how the National Common Curricular Base (BNCC) enables dialogue 

aimed at building ethical attitudes and behaviors in the teaching of Philosophy, based 

on the universe of High School students. Two hypotheses are proposed: (1) the 

teaching of Philosophy constitutes a disciplinary space for learning ethical values; (2) 

the updating of the BNCC has repositioned Philosophy teaching as a space for 

discussing ethical and identity processes. The research methodology focuses on two 

complementary approaches: bibliographical research and qualitative analysis. The 

development of this thesis was based on the reading of works addressing ethics and 

the teaching of Philosophy, including authors such as Kant, Habermas, Paulo Freire, 

Adorno, and Junot Cornélio Matos. The major challenge here is to reflect on an 

education directed toward ethical and civic values. The school is presented as a 

crucial component in promoting a life guided by values. Therefore, learning is not 

limited to interacting with the world but also involves intervening, deconstructing, 

constructing meanings, proposing directions, and suggesting possibilities. The 

challenge does not consist in instilling values, norms, rules, prohibitions, and 

punishments, but in understanding how we can build a society founded upon these 

very values, norms, rules, and restrictions, and an education that enables the 

emancipation of individuals. 

 
Keywords: ethics; critical thinking; education; social relations; dialogue. 



 

SIGLAS 
 

 
BNCC – Base Nacional Curricular Comum 
 
EJA – Educação de Jovens e Adultos 
 
ENEM – Exame Nacional do Ensino Médio 
 
FGB – Formação Geral Básica  
 
GREs – Gerências Regionais de Educação  
 
LDB – Leis de Diretrizes e Bases da Educação 
 
OCDE – Organização para a Cooperação e Desenvolvimento Econômico 
 
PISA – Programa Internacional d Avaliação de Estudantes 
 
PMA – Programa de Monitoramento da Aprendizagem  
 
PPP – Projeto Político-Pedagógico 
 
SAEB – Sistema de Avaliação da Educação Básica 
 
SEBRAE – Serviço Brasileiro de Apoio às Micro e Pequenas Empresas 
 
SEE-PE – Secretaria de Educação e Esportes de Pernambuco  
 
SENAC – Serviço Nacional de Aprendizagem Comercial 

 
UFPE – Universidade Federal de Pernambuco  
 
Undime-PE – União dos Dirigentes Municipais de Educação de Pernambuco  
 
UPE – Universidade de Pernambuco 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

SUMÁRIO 

 
1 INTRODUÇÃO...................................................................................................... 12 
 
 
2 AS BASES FILOSÓFICAS E HISTÓRICAS DA ÉTICA...................................... 18 

 
2.1 O projeto filosófico da modernidade: Descartes, Rousseau, Locke e Hobbes.. 19 
2.2 A ética do ponto de vista do sujeito autônomo: Immanuel Kant........................ 34 
2.3 Habermas e a ética discursiva..........................................................................  44 
 
 
3 CONCEPÇÕES DE EDUCAÇÃO E MODELOS ÉTICOS: tramas e dramas..... 69 

 
3.1 A crítica ao modelo tradicional de educação...................................................... 69 
3.2 Do modelo tradicional à nova porposta de educação........................................ 77 
 
 
4. A EXPERIÊNCIA DOS VALORES ÉTICOS NO ENSINO DA FILOSOFIA......... 88 

 
4.1 Formando cidadãos mais éticos, justos e solidários...........................................89 
4.2 Educação e emancipação em Adorno.................................................................96 
4.3 O ensino da filosofia e a sua problematização..................................................110 
 
 
5. COMO A NOVA BNCC (BASE NACIONAL CURRICULAR COMUM) TRAZ 
ELEMENTOS IMPORTANTES QUE CONTRIBUEM PARA A VIVÊNCIA DOS 
VALORES ÉTICOS NO ENSINO MÉDIO................................................................ 123 
 
5.1 A nova BNCC e a reforma do ensino médio.......................................................123 
5.2 A nova BNCC frente ao ensino da filosofia.........................................................134 
5.3 Sobre a implantação da nova BNCC em Pernambuco...................................... 139 
5.4 Trabalhando a cidadania à luz dos valores ticos................................................150 
 
 
CONSIDERAÇÕES FINAIS.................................................................................... 163 
 
 
REFERÊNCIAS....................................................................................................... 168 
 

 

 

 
 



12 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Esta tese é fundamentada na constante preocupação do educador que 

enfrenta a falta de valores éticos, na sala de aula, muitas vezes negligenciados tanto 

pelo poder público quanto pela educação familiar. Assim, essa carência se reflete em 

torno do ambiente escolar. Como professor com vinte anos de experiência no Ensino 

Básico, no Estado de Pernambuco, percebemos essa deficiência e decidimos 

abordar esse tema na dissertação de mestrado. Tal preocupação também permeia 

esta tese. 

O nosso objeto de pesquisa está inserido na seguinte indagação: “De que 

modo o Ensino de Filosofia se traduz numa experiência ética no ensino Médio?”, é 

uma questão fundamental e provocativa que busca explorar a interseção entre a 

filosofia e a ética na formação dos estudantes. Esta investigação pode revelar como 

o Ensino de Filosofia não fornece apenas conhecimentos teóricos, mas também 

promove o desenvolvimento de valores éticos e a reflexão crítica sobre a vida em 

sociedade.  

Doravante a pesquisa será guiada por duas hipóteses:  

1. O Ensino de Filosofia se constitui como disciplina num espaço de 

aprendizagem dos valores éticos;  

2. Na atualização da BNCC houve uma nova recolocação do Ensino de 

Filosofia como lugar de discussão dos processos de valores éticos e identitários.  

Objetivo Geral – Compreender de que modo a Base Nacional Comum 

Curricular (BNCC) possibilita o diálogo voltado à construção de atitudes e 

comportamentos éticos no ensino de Filosofia, a partir do universo dos discentes do 

Ensino Médio. 

Objetivos específicos - Mostrar as bases filosóficas da discussão ética; 

Apresentar a questão do ensino da Filosofia e discutir as propostas da BNCC para a 

formação cidadã.  

Esta pesquisa está elaborada a partir de uma metodologia bibliográfica e 

qualitativa. Conforme Gil (2002), por pesquisa bibliográfica entende-se a leitura, a 

análise e a interpretação de material impresso. Entre eles podemos citar livros, 

documentos mimeografados ou fotocopiados, artigos periódicos, teses.  Envolverá a 

revisão e análise de fontes publicadas, relevantes sobre o Ensino de Filosofia, Ética 

e a Base Nacional Comum Curricular (BNCC). Essa etapa visa construir uma base 



13 

 

teórica sólida para a investigação. 

Além disso, adotamos uma metodologia qualitativa. Neste sentido Minayo 

(2008), destaca que os instrumentos de trabalho de campo na pesquisa qualitativa 

permitem uma mediação entre o marco teórico-metodológico e a realidade empírica, 

focando na investigação de características sociais e humanas dos discentes do 

Ensino Médio.  

Essa abordagem permitirá uma compreensão mais profunda das percepções, 

atitudes e comportamentos éticos dos alunos, enriquecendo a análise dos dados 

encontrados e contribuindo para a formação de uma visão crítica sobre a prática 

educativa.   

Ao investigarmos os procedimentos metodológicos aplicados em diferentes 

tipos de pesquisa, é importante compreender as particularidades de cada 

abordagem. Para tanto, Gil relembra que: 

O desenvolvimento da pesquisa documental segue os mesmos 
passos da pesquisa bibliográfica. Apenas cabe considerar que, 
enquanto na pesquisa bibliográfica as fontes são constituídas 
sobretudo por material impresso localizado nas bibliotecas, na 
pesquisa documental, as fontes são muito mais diversificadas e 
dispersas (Gil, 2002, p. 44). 

 
Isso proporcionará uma visão mais ampla e abrangente das questões éticas 

no Ensino de Filosofia e como elas se conectam com as diretrizes da BNCC. 

A experiência dos valores morais é algo inerente ao ser humano. A condição 

do indivíduo o coloca na posição de um ser que está em constante reflexão, agindo 

sobre a natureza, edificando valores, submetendo seus instintos à necessidade de 

constituir um espaço de convivência com o outro. Na ausência de normas e valores, 

em suma, de um edifício ético, o indivíduo se vê presa de sua animalidade, caindo 

no estado de natureza. 

Essas reflexões estão presentes, por exemplo, nas discussões propostas 

pelos filósofos contratualistas. A tese contratualista se baseia na dualidade estado 

de natureza/estado civil, onde o primeiro representa uma espécie de condição pré-

social dos indivíduos, em que ele está amarrado aos seus instintos, seus desejos 

particularistas e que, por isso mesmo, não consegue estabelecer uma convivência 

segura com seus semelhantes.  

O estado civil corresponde ao momento em que a sociedade é constituída, 

onde se estabelecem normas de conduta e convívio, que vão garantir o respeito à 



14 

 

liberdade do outro, sem ferir o tecido social, evitando, assim a guerra de todos 

contra todos.  

Daí a necessidade de se estabelecer um pacto de convivência, um contrato 

social, que possibilite ao homem viver não conforme seus desejos individuais, mas 

conforme normas gerais que vão garantir a sobrevivência e o desenvolvimento de 

todos.  

Em seus estudos, Locke (1998) descreve o estado de natureza como uma 

situação em que os homens gozam de liberdade para dispor dos seus bens como 

bem entenderem, sem precisar justificar suas ações aos seus semelhantes. A 

liberdade aparece aqui como uma condição natural da existência humana. O ser 

humano é livre e pode dispor de suas posses como achar melhor. Além da liberdade, 

a condição natural do ser humano é a igualdade. Segundo a tese do contratualista 

inglês, a faculdade de dispor dos seus bens e agir conforme seus interesses é 

prerrogativa de todos os homens.  

No entanto, o pensador inglês entende que eles devem ser positivados, 

transformados em regra, através do pacto social, para que ninguém extrapole suas 

garantias, prejudicando o espaço do outro. Daí a necessidade de se constituir um 

contrato social, que possibilite a execução prática destes direitos naturais. As teses 

de Rousseau também caminham nesta direção. 

Em seus escritos, sobretudo em O contrato social, Rousseau (1999) afirma 

que nenhum homem pode advogar para si uma autoridade natural sobre seus 

semelhantes. Qualquer dominação, se desejar ser legítima, deve estar baseada em 

uma convenção. No estado de natureza os homens gozam de relativa liberdade e 

espontaneidade.  

Porém, o desejo de submeter o outro que caracteriza a natureza humana 

produz a necessidade de se estabelecer um vínculo contratual, que estabeleça as 

normas de convivência, de modo a garantir a sobrevivência do corpo político, bem 

como o desenvolvimento de cada membro que compõe a sociedade civil.  

Os obstáculos prejudiciais à conservação dos homens, que estão presentes 

no estado de natureza, precisam ser suplantados por uma nova forma de 

associação, a qual tem por finalidade defender os bens de cada associado através 

da formação de um corpo político, que realize esta tarefa trabalhando em prol do 

todo, respeitando as cláusulas do contrato. 

Aqui é possível perceber a tensão entre o que o homem deseja satisfazer em 



15 

 

termos de suas vontades e instintos e os limites impostos pela sociedade, que 

estabelece o que é certo e errado, lícito e o que está em desconformidade com os 

ditames legais e normativos. 

Edificar valores é próprio do ser humano. Em suas críticas à tradição filosófica, 

Nietzsche teceu considerações a respeito da moral, mostrando que a tradição 

metafísica da filosofia construiu um conceito de homem desacoplado da vida 

concreta e das realidades concretas, esquecendo que a valoração é própria do 

humano. Afinal de contas, como nos diz Nietzsche (2011, p. 35),“o homem é um ser 

que valora”. 

Desconstruir e criar valores é uma tarefa contínua, que se dá na vida concreta 

dos indivíduos. Não existem valores ad aeternun, que foram estabelecidos a partir 

de um ideal transcendental, além do bem e do mal. Tudo o que existe em termos de 

valores é obra dos indivíduos concretos, que precisam, constantemente, conferir 

sentido à sua existência. De acordo com Nietzsche (2005), tudo é humano, 

demasiado humano. 

A despeito de ser um processo histórico, conforme nos diz Marx (2007), não 

há como dissociar a produção e vivência desses valores do processo educacional. 

Os homens fazem história não apenas criando as condições materiais de sua 

existência, pressuposto defendido por Marx (2007). A história se faz também à 

medida que o ser humano edifica valores, constrói o ethos, a morada do humano. 

Em outras palavras, trata-se de um processo de educação para os valores. 

É nesse sentido que a escola surge como um elemento fundamental na 

construção do ethos. Aprender não é apenas deparar-se com o mundo, mas intervir, 

desconstruir, recriar sentidos, indicar possibilidades. Portanto, não se trata apenas 

de incutir valores, normas, regras, interditos, proibições, punições, mas compreender 

como é possível constituir uma sociedade baseada nestas mesmas regras, valores, 

interditos, proibições.  

Por conseguinte, é preciso pensar qual o modelo de escola que se projeta 

para determinada sociedade. No caso brasileiro, especificamente, isso significa 

discutir qual a política pública para a educação, qual modelo de escola e de 

cidadãos se projeta para o futuro. Com efeito, não há como dissociar essas 

construções dos arranjos políticos. 

Entretanto, a efetivação do modelo de escola de uma dada sociedade não 

depende, única e exclusivamente, das alianças político-eleitorais, tampouco dos 



16 

 

mandatos eletivos. Ela se faz também por meio dos debates que ocorrem nas 

universidades, na mídia, enfim, nos espaços de discussão por onde as ideias 

transitam.  

Tudo isto vêm à tona no momento em que foi introduzido o novo Ensino 

Médio, juntamente com a nova BNCC. A reintrodução da Filosofia veio nesse 

contexto de mudanças, impulsionando o debate a respeito da função da escola 

enquanto espaço de construção da cidadania e formação do homem enquanto ser 

que valora. 

E aqui surge novamente o embate entre uma visão mais tecnicista, que atribui 

à escola o papel de formar mão-de-obra e outra que defende uma educação calcada 

nos valores éticos. Isso abre novamente um flanco de discussão acerca do papel do 

Ensino da Filosofia em uma época marcada pela revolução das tecnologias da 

informação e comunicação, e pela liquefação das relações humanas, como diria 

Bauman (2001). 

A questão a saber é se ainda faz sentido pensar e apostar em um paradigma 

educacional calcado na vivência dos valores éticos dirigidos, por sua vez, à 

construção da cidadania. Essa é a questão principal que norteia este trabalho e 

pesquisa. A renovação curricular trazida pela nova BNCC suscita amplo debate 

acerca do papel do Ensino da Filosofia.  

Mostrar como a nova BNCC traz elementos importantes para a formação ética 

e cidadã dos alunos, sobretudo a partir do Ensino da Filosofia, nos conduz a 

reflexões bastante significativas, enquanto formadores de opinião, isso significa 

resgatar a dimensão política da educação. A referência à política nada tem a ver 

aqui com as disputas partidárias, com a política profissional, mas com a dimensão 

ética e cidadã da formação escolar, que visa formar indivíduos conscientes do seu 

papel no mundo. 

A dimensão ética da vida humana deve ser vista como algo que é inerente a 

todos nós. Portanto, não é possível dissociar teoria e prática, ética e ontologia. No 

caso do professor em sala de aula isso se traduz em compromisso com aquilo que 

ensina. Toda a produção literária de Paulo Freire (1987) caminha nesta direção, 

interpelando o sentido do ensinar e sua repercussão na vida humana.  

Essa tese procura estabelecer um diálogo com a modernidade em busca dos 

fundamentos dos valores éticos no ensino da filosofia. Para efeito de uma relação 

dialógica entre Filosofia e Ética como proposta curricular, supõe-se igualmente a 



17 

 

investigação sobre a legislação, no caso a BNCC.  

A tese está dividia em cinco partes. Na primeira, está a introdução geral ao 

trabalho; na seguinte, são apresentadas as bases filosóficas da discussão ética. A 

terceira parte discute o modelo de escola tradicional e a escola nova. No quarto 

capitulo estaremos discutindo a questão do ensino da ética na educação filosófica 

do Ensino Médio. O quinto capítulo mostra como a nova Base Nacional Curricular 

Comum traz elementos importantes que contribuem para a realização de uma 

proposta curricular no Ensino Médio, na perspectiva do Ensino de Filosofia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 

 

2 AS BASES FILOSÓFICAS E HISTÓRICAS DA ÉTICA 

 
Esta primeira seção se dedica à discussão filosófica e históricas da ética. 

Com efeito, é preciso, antes de tudo, clarificar os conceitos e apontar qual o ponto 

de vista filosófico em que nós apoiamos para refletir acerca dos valores éticos no 

Ensino da Filosofia à luz da BNCC. Ao invés de traçar um panorama histórico a partir 

da filosofia grega, será feito um recorte histórico a partir da modernidade.  

Como a intenção aqui é tratar a discussão dos valores morais como processo 

de construção da autonomia do aluno, a discussão moderna da filosofia se enquadra 

melhor nesse propósito, uma vez que ela está embasada justamente na ideia de um 

sujeito autônomo, cognoscente, capaz de edificar a cidadania em bases racionais, 

partindo de sua própria capacidade de edificar normas de conduta e convivência 

social. 

Por conseguinte, faremos um recorte no qual aparecem alguns filósofos que 

tratam da emancipação do sujeito e da possibilidade de se constituir um espaço de 

relações entre os indivíduos, que lhes permita o crescimento. A partir disso, a 

discussão avança para os postulados dos autores que trabalham com essa noção 

de emancipação e de uma ética mínima. 

MacIntire (2002), quando escreve História de la ética ressalta que os 

conceitos morais mudam conforme ocorrem mudanças na sociedade, sem haver 

uma dissonância entre as duas realidades, o que significa que os conceitos morais 

estão encarnados e são, parcialmente, parte constitutiva das formas de vida social.  

Mas, existiria uma possibilidade de uma ética universal? Ou qualquer 

relativização da ética pode ser considerada como parte constitutiva das 

idiossincrasias sociais, confundindo-se com os chamados discursos morais? Poderia 

se afirmar que a ética tem um significado direto com moralidade e uma peculiar 

tradução por um conceito como o de justiça? 

Embora a “ética” tenha suas origens, filosoficamente, nos primórdios gregos 

da Filosofia, passa a se confundir com a moralidade cristã no período da patrística e 

sua culminância na Idade Média. A partir de Agostinho e Tomás de Aquino, pensar a 

ética sob o olhar de Platão e Aristóteles batizados remete a uma concepção mais 

teológica do que teleológica do alcance do seu conceito. 

Apenas no alvorecer da modernidade, quando o ser humano toma o lugar da 

revelação divina como parâmetro de convivência social eticamente fundamentada, 



19 

 

mesmo sob a ilustração de uma classe média capitalista nascente (Hobbes, Locke, 

Hume, Kant, entre outros) tem-se início uma preocupação com uma ética que tenha 

caráter de universalidade e que seja capaz de construir um novo homem e uma 

nova sociedade (MacIntyre, 2002). 

 

2.1 O projeto filosófico da modernidade: Descartes; Rousseau; Locke e 
Hobbes 

 

O alvorecer da modernidade trouxe mudanças significativas no contexto do 

pensamento filosófico ao procurar superar os paradigmas medievais, cujo 

teocentrismo limitou o desenvolvimento rápido das ideias cientificas e filosóficas que 

colocariam o homem como senhor da natureza e centro das reflexões filosóficas. 

Ao discutir as bases filosóficas da ética e seus desdobramentos no Ensino da 

Filosofia, é importante discutir a questão da modernidade. Na filosofia, essa 

discussão se inicia, sobretudo, a partir de René Descartes (1596-1650). Com efeito, 

muitos consideram Descartes o fundador da filosofia moderna. Autores como 

Bertrand Russel e Whitehead, colocam o filósofo francês como o precursor da 

filosofia moderna, ao introduzir o cogito como categoria filosófica fundamental para a 

compreensão do homem. 

A distinção proposta por Descartes entre res cogitans e res extensa eleva o 

pensamento a uma nova categoria, uma vez que este só é possível porque há um 

sujeito pensante.  Em uma de suas célebres passagens, Descartes afirma que:  

Um outro é sentir, mas não se pode sentir, mas não se pode também 
sentir sem o corpo; Além do que, pensei sentir outrora muitas coisas, 
durante o sono, as quais reconheci, ao despertar, não ter sentido 
efetivamente. Um outro pensar. E verifico aqui que o pensamento é 
um atributo que me pertence; só ele não pode ser separado de mim. 
Eu sou, eu existo: isto é certo; mas por quanto tempo? A saber, por 
todo o tempo em que eu penso (Descartes, 1998, p. 12). 

 
A tese do cogito traz à tona a dinâmica do sujeito pensante, que se enquadra 

dentro dos propósitos do racionalismo moderno, o qual pretende emancipar o 

homem das amarras do pensamento mítico e religioso. A própria ideia de 

modernidade surge sob o signo do triunfo da racionalidade. 

O que marca a modernidade segundo Max Weber (1982, p. 175) é o triunfo 

da racionalidade, com o consequente declínio da visão mística do mundo, assentada 

na religião, assim como a perda de vigor da filosofia, uma vez que seus 



20 

 

pressupostos não são mais levados em consideração na explicação da realidade. 

Aqui ocorre o processo de “desencantamento do mundo”. 

A racionalidade instrumental desencantou o mundo, retirou dele sua aura 

mágica, mística. A partir de agora, com a modernidade, não há nada que não possa 

ser explicado e submetido ao crivo da razão, afastando toda e qualquer sombra de 

mistério sobre a compreensão dos indivíduos. As esferas da ciência, da ética e da 

arte são cindidas, fazendo com que cada uma delas alcance sua independência face 

à compreensão da realidade por parte do indivíduo.  

Outro aspecto que reivindica importância na modernidade diz respeito à 

emergência do sujeito. Sua caracterização pode ser notada na definição de 

modernidade proferida por Alain Touraine: 

A separação entre o mundo do sujeito e mundo dos objetos – que a 
visão religiosa, portanto comunitária, mantinha unidas - a completa 
separação entre o princípio moral de igualdade e diferenças culturais, 
sociais e pessoais concretas assinala o coroamento da modernidade. 
Somente o apelo ao Sujeito pessoal, à sua liberdade para criar um 
projeto e um trajeto individual da vida, permite doravante ligar entre si 
os dois universos, sem nenhum intermediário institucional, social ou 
político (Touraine, 1998, p. 96). 
 

O coroamento da modernidade segue seu caminho concomitantemente à 

separação do sujeito em relação ao mundo dos objetos. Aquela visão antiga da 

união entre o homem e o cosmos, entre seu destino e o destino de Deus, aquela 

unidade entre ser e pensar, ser e estar no mundo, perde sua força. O corolário 

dessa ideia é a valorização da liberdade individual. 

O sujeito se emancipa das forças que o mantinham preso e limitado a um 

pequeno horizonte. Essas forças podem ser aqui representadas pela polis, a 

comunidade religiosa, o círculo de pessoas que compõem a aldeia, ou seja, todas as 

realidades que limitam a autodeterminação e liberdade do indivíduo. Essa liberdade 

deve ser efetivada tendo em vista a possibilidade criativa que, por sua vez, tende a 

produzir novos instrumentos (materiais, legais, políticos), com vistas ao benefício da 

própria sociedade.  

Autonomia do sujeito é a palavra que de certa forma, expressa a 

modernidade naquilo que lhe é mais característico. Do ponto de vista da constituição 

da sociedade enquanto espaço de relações sociais e políticas, se consubstancia na 

formação da sociedade civil. 

Podendo ser observado na obra de John Locke (1998), o qual procurou em 



21 

 

seus escritos, sobretudo em sua obra Segundo tratado sobre o governo civil, definir 

a origem da sociedade civil, valorizando igualmente a razão natural como norteadora 

das ações humanas. Diferencia as leis inatas das leis naturais. Segundo o autor, não 

existem leis inatas, que foram gravadas por Deus e na alma e que possibilitariam ao 

homem, por exemplo, conhecê-lo através da elevação espiritual.  

Porém, existem leis naturais, ou seja, que estão presentes na realidade, que 

podem ser ignoradas, mas que podem ser conhecidas se os indivíduos utilizarem a 

razão de forma correta. No que concerne à questão da realidade política, Locke vai 

utilizar as premissas da razão natural para identificar o processo de constituição da 

sociedade civil.  

Por sua vez, integra, nas Ciências Políticas, a chamada escola contratualista 

e, juntamente com Hobbes (2003) e Rousseau (1996), advoga a ideia de que a 

sociedade civil não é uma decorrência natural da capacidade de socialização dos 

homens, uma espécie de telos para onde tendem as relações humanas, das mais 

simples às mais complexas, como acreditava Aristóteles (384 a.C. – 322 a.C.), por 

exemplo. A tese contratualista supõe a existência de um estado de natureza, no qual 

os homens vivem conforme as suas vontades naturais.  

Os impulsos naturais do homem, tais como o egoísmo, a impulsividade, o 

desejo de cobiça, o impulsionam para o conflito ou até mesmo a destruição dos seus 

semelhantes, igualmente sujeitos aos seus impulsos naturais. Para superar este 

estado de tensão, os homens se unem em torno de um pacto, um contrato social 

que irá constituir a sociedade civil, estabelecendo regras, normas, limites e divisão 

dos poderes.  

Tudo isto contribui para a convivência entre eles, algo que poderia tornar-se 

inviável caso os homens permanecessem no estado de natureza. Para Hobbes 

(2003), esse estado de natureza é caracterizado pela guerra de todos contra todos. 

O pensador inglês acredita que a natureza do homem é egoísta, sendo este incapaz 

de compreender o outro, que aparece à sua compreensão como uma existência 

opaca, incompreensível.  

Para defender-se desta opacidade e incompreensibilidade, os indivíduos 

agem no sentido de atacar o outro, o qual é visto como possível adversário, na 

intenção de defender as suas posses. Como esta situação pode revelar-se 

insustentável, ocasionando a total destruição das relações, os homens então se 

propõem a estabelecer um pacto onde abdicam cada um de suas vontades e a 



22 

 

colocam nas mãos do soberano, do Leviatã, nome que designa o monarca que irá 

tomar para si a vontade de cada um dos indivíduos, decidindo por eles.  

Como nos diz Hobbes (2003), em Leviatã, o Estado surge como um pacto 

entre os indivíduos, que assumem entre si o propósito de garantir a segurança da 

vida por meio da submissão a um poder soberano, entendido como condição 

fundamental para a preservação da existência. Nesse contexto, o interesse público 

coincide com o interesse do soberano, que se apresenta como a expressão máxima 

da vontade coletiva e o único capaz de assegurar o bem comum, uma vez que lhe 

foi atribuída essa função, diante da incapacidade dos indivíduos de realizá-la por si 

mesmos, em razão das limitações impostas pelo estado de natureza. 

Este soberano, tal como Hobbes (2003) o descreve em sua obra Leviatã, tem 

o poder de dispor sobre os bens dos homens e não apenas isto, ele tem a 

prerrogativa de dispor da vida de todos aqueles que compõem o corpo político. 

Hobbes não vê problema nisto, pois os termos do pacto que os homens fazem entre 

si incluem esta possibilidade, tudo para o bem do corpo político. Ademais, é muito 

melhor estar sujeito ao braço forte do soberano do que voltar ao estado de natureza, 

onde não há garantias e os homens estão destinados à destruição mútua. 

Tal doutrina se diferencia daquela preconizada pelos gregos, uma vez que na 

teoria contratualista defendida por Hobbes os indivíduos, autônomos e racionais 

renunciam à sua vontade em favor da unidade do Estado, confiando a um só 

indivíduo o poder de dispor de suas vidas, como lhe parecer conveniente. Na 

verdade, o que se pode depreender destas considerações é que os contratualistas, 

como herdeiros da modernidade e do jusnaturalismo, apostam suas esperanças no 

poder unificador da razão, confiando à mesma a possibilidade de mostrar aos 

homens uma via segura para se constituir leis aptas a fazer valer os interesses de 

todos.  

Ao observarmos a proposta hobbesiana, percebemos que ela não se limita 

apenas a uma descrição da condição humana no estado de natureza, mas 

representa também uma reflexão profunda sobre os fundamentos da política e da 

legitimidade do poder. Hobbes busca demonstrar que, sem a autoridade 

centralizadora do soberano, a vida humana estaria sujeita a um caos interminável, 

caracterizado pela insegurança, pelo medo constante e pela ausência de qualquer 

horizonte de paz duradoura.  

Nesse sentido, a figura do Leviatã não é apenas uma metáfora da força do 



23 

 

Estado, mas um símbolo da necessidade racional de abrir mão da liberdade 

absoluta em troca da preservação da vida. Esse raciocínio, por mais radical que 

pareça, marca um ponto de virada na filosofia política moderna. Diferente da 

tradição aristotélica, que compreendia o homem como um “animal político” cuja 

natureza tende naturalmente à vida em comunidade, Hobbes sugere que a 

comunidade não nasce de uma inclinação natural, mas sim de uma necessidade 

prática de sobrevivência.  

Assim, enquanto Aristóteles via a pólis como a realização da natureza 

humana, Hobbes a enxerga como artifício, um produto da razão e da convenção. É 

nesse deslocamento que encontramos a força do contratualismo: a sociedade deixa 

de ser uma simples consequência da natureza para se tornar um projeto 

racionalmente construído. 

Dentre os aspectos relevantes, destacamos o lugar da liberdade nesse 

contexto. Para Hobbes, ao entrar no contrato social, os indivíduos não perdem 

completamente sua liberdade, mas a reconfiguram. A liberdade absoluta do estado 

de natureza é abandonada porque é impraticável e perigosa, dando lugar a uma 

liberdade civil, que se manifesta dentro dos limites impostos pelo soberano. Essa 

concepção de liberdade é profundamente diferente daquela defendida mais tarde 

por John Locke ou Jean-Jacques Rousseau, pensadores também contratualistas, 

mas que compreendiam a relação entre indivíduo e Estado de forma menos 

autoritária. 

Em Locke, por exemplo, o contrato social não implica entregar a vida e os 

bens ao soberano, mas apenas garantir a preservação de direitos naturais como a 

vida, a liberdade e a propriedade. Assim, o poder do governante está condicionado 

ao respeito desses direitos, o que limita sua atuação e abre a possibilidade de 

resistência quando ele ultrapassa tais fronteiras. Já em Rousseau, a ênfase recai 

sobre a ideia de vontade geral, distinta da soma das vontades particulares: o 

contrato é a fundação de uma comunidade política onde cada cidadão participa 

ativamente, e não a submissão a um monarca absoluto. 

Dessa comparação, podemos perceber o quanto Hobbes inaugura uma linha 

de pensamento que será tensionada e reelaborada por outros filósofos ao longo da 

modernidade. Se, por um lado, sua teoria inaugura a noção de contrato como 

fundamento da vida social, por outro, apresenta uma leitura bastante pessimista da 

natureza humana, justificando, assim, a concentração do poder. 



24 

 

Além disso, é relevante notar como a teoria hobbesiana foi influenciada pelo 

contexto histórico de sua época. O século XVII foi marcado por intensas guerras 

religiosas, pela Guerra Civil Inglesa e pela instabilidade política. Esse cenário de 

conflitos certamente reforçou a visão hobbesiana de que, sem uma autoridade 

central e soberana, a vida humana estaria condenada ao “medo contínuo e ao 

perigo da morte violenta”, conforme descrito em sua obra. Portanto, o contratualismo 

de Hobbes não pode ser entendido apenas como uma construção filosófica abstrata, 

mas também como uma resposta concreta às angústias políticas e sociais de seu 

tempo. 

Um ponto relevante a ser considerado diz respeito às consequências éticas 

dessa doutrina. Se o soberano possui o direito de dispor da vida de seus súditos em 

nome do bem comum, até que ponto isso não abre espaço para arbitrariedades e 

abusos de poder? Hobbes parece responder que não há alternativa: qualquer abuso 

do soberano ainda seria preferível ao retorno ao estado de natureza. Mas essa visão 

levanta debates que permanecem atuais, especialmente quando refletimos sobre 

regimes autoritários ou sistemas políticos que, em nome da ordem, sacrificam 

liberdades individuais. 

Ao mesmo tempo, é possível reconhecer no pensamento hobbesiano uma 

contribuição valiosa: a percepção de que a vida política exige concessões. Nenhuma 

sociedade pode existir se cada indivíduo insistir em manter intactos todos os seus 

interesses e desejos particulares. O pacto social, seja na forma radical de Hobbes 

ou nas versões mais moderadas de Locke e Rousseau, evidencia que viver em 

comunidade é, inevitavelmente, abrir mão de algo em prol de um bem maior. 

Assim, podemos concluir que a tese contratualista, em Hobbes, não se limita 

a um exercício teórico, mas representa um marco na tentativa de compreender o 

Estado moderno. A centralidade da figura do soberano, a renúncia à liberdade 

absoluta e a fundação do poder político sobre um pacto racional entre indivíduos 

autônomos são elementos que moldaram profundamente a filosofia política e 

continuam a influenciar discussões contemporâneas sobre legitimidade, autoridade e 

convivência social. 

No campo ético e filosófico, a teoria hobbesiana também abre espaço para 

refletirmos sobre a natureza humana e suas tendências. Em um mundo marcado por 

desigualdades, competições e conflitos, ainda faz sentido a visão de Hobbes de que 

o homem é movido, em grande medida, pelo egoísmo e pela autopreservação. 



25 

 

Basta observar as disputas políticas polarizadas, as guerras por recursos naturais e 

os conflitos internacionais para perceber que a “guerra de todos contra todos” não é 

apenas uma metáfora distante, mas uma realidade que, em alguns contextos, se 

aproxima perigosamente. 

As teses de Locke (1998) caminham numa direção semelhante à de Hobbes 

(2003) em alguns aspectos como, por exemplo, a suposição de que os homens 

tiveram que sair do estado de natureza para, através de um contrato, constituir a 

sociedade civil. Contudo, Locke se desloca para um terreno distinto, ao refutar a 

concentração do poder no soberano e ao atribuir maior centralidade ao corpo político 

como um todo, especialmente aos membros que compõem o parlamento. 

Estes são os representantes do povo, aqueles que vocalizam o desejo 

daqueles que estabeleceram o pacto social para preservar a liberdade e igualdade 

inerentes ao estado de natureza, mas que poderiam ser usurpados pelos próprios 

indivíduos, inconformados talvez com o desenvolvimento dos seus semelhantes. No 

estado de natureza, segundo Locke, os homens são livres para dispor dos seus 

bens como acharem melhor, porém são iguais, o que significa dizer que todos têm o 

mesmo direito de dispor de seus bens, não estando tal prerrogativa nas mãos de 

uma única pessoa.  

O pacto social visa regular está liberdade e igualdade, de modo a que 

nenhum indivíduo extrapole o seu espaço de atuação, desrespeitando os direitos e 

deveres alheios. O destino do corpo político está, pois, nas mãos dos homens que 

desejam associar-se e fazer valer o interesse público confiando aos seus 

representantes esta tarefa: a de organizar a vida civil com base no contrato social. 

Porém, diferentemente de Hobbes, afirma que o monarca não possui poder 

sobre os súditos, tampouco o poder de vida e morte, pois seu poder não deriva de 

Deus, não é a encarnação da vontade divina, mas a concessão que os homens 

fazem para que exercitem de forma segura a sua liberdade. Sua capacidade de 

governar os homens se esgota na obediência estrita às leis, ao que foi acordado no 

pacto.  

Descumprir o pacto significa, para o soberano, a destituição de todo e 

qualquer atributo que lhe foi conferido pelos homens. O legislativo pode destituí-lo 

caso ele se arvore o direito de subjugar os indivíduos.  A função do pacto social em 

Locke se assemelha muito ao que preconiza Hobbes, pois a defesa da propriedade 

dos indivíduos, suas posses, marca o desejo de ambos no sentido de preservar 



26 

 

estes elementos considerados cruciais para a validade e durabilidade do pacto 

social.  

A partir de sua análise do poder descrita em seus dois tratados do governo 

civil, Locke se projetou como um dos grandes representantes do liberalismo 

moderno, defendendo a liberdade de expressão, de voto, de pensamento, assim 

como a separação dos poderes temporal e religioso, estando este subordinado 

àquele.  

A Tolerância possui importância central no pensamento de John Locke e suas 

ideias levaram à considerável progresso no sentido de maior tolerância e liberdade 

religiosa. A ideia de interesse público em John Locke (1998) encontra-se vinculada à 

preservação dos Direitos naturais da vida, propriedade e liberdade e que o poder 

necessário aos governos para preservar tais direitos, inerentes e indispensáveis à 

natureza humana, decorre do consentimento do povo aos governantes, para que 

estes exerçam o poder limitado por tais direitos e em compromisso com a confiança 

que lhes é depositada. 

O longo percurso do pensamento de Locke desde a justificação do dever de 

obediência em todos os casos até a defesa do direito de resistência nos casos 

extremos em que o abuso de confiança e a ruptura do pacto originário ocorram, 

possuem como zona de convergência a preservação da liberdade humana, que nem 

mesmo diante de Deus pode deixar de existir, uma vez que a última instância de 

julgamento é a própria consciência do indivíduo.  

Dessa forma, percebe-se que Locke oferece um modelo político no qual o 

indivíduo é colocado em posição de centralidade. O contrato social não é apenas um 

mecanismo de ordem, mas sim uma forma de garantir que a liberdade natural não 

seja anulada na convivência coletiva. Nesse sentido, a legitimidade do poder político 

está diretamente associada ao consentimento dos governados. Sem este 

consentimento, não há governo legítimo, mas apenas tirania. 

Essa concepção foi fundamental para a formação do pensamento político 

moderno, especialmente no que tange à noção de soberania popular. Enquanto 

Hobbes concebia o soberano como detentor absoluto do poder, Locke inaugurava 

uma tradição de pensamento que permitiria o surgimento de regimes constitucionais 

baseados na divisão de poderes, no Estado de Direito e na participação política dos 

cidadãos. 

A teoria lockeana também ressoou fortemente nos séculos seguintes, 



27 

 

influenciando não apenas a tradição liberal inglesa, mas sobretudo as experiências 

revolucionárias que marcaram o Ocidente, como a Revolução Gloriosa (1688), a 

Revolução Americana (1776) e a Revolução Francesa (1789). Em todas elas, o ideal 

de liberdade, propriedade e resistência à opressão encontrava justificativa no 

pensamento lockeano. O princípio da soberania do povo contra o despotismo serviu 

de base para a construção de declarações de direitos e constituições modernas. 

Um elemento central no pensamento de Locke é o direito à resistência. 

Quando o governante rompe o pacto, usurpando o poder ou violando os direitos 

naturais, o povo não apenas pode, mas deve resistir. Essa é uma concepção 

profundamente transformadora, pois desloca a fonte da autoridade do governante de 

uma ordem transcendental (como em Hobbes ou no absolutismo de inspiração 

divina) para uma ordem racional e contratual. O governante não é representante de 

Deus, mas administrador da vontade coletiva. 

Sob essa perspectiva, Locke abre caminho para a noção moderna de 

cidadania, na qual o sujeito é ativo, e não apenas súdito. A obediência ao poder 

político é sempre condicionada à preservação da vida, da liberdade e da 

propriedade. Se tais direitos são violados, o pacto perde sua validade e, 

consequentemente, o governante perde sua autoridade. 

A contribuição de Locke dialoga diretamente com a construção de uma ética 

política fundada na tolerância. Para o pensador inglês, a diversidade de opiniões 

religiosas, morais e políticas não deveria ser motivo de perseguição, mas condição 

para a convivência social. Nesse sentido, o Estado não possui a função de impor 

crenças ou orientar moralmente os indivíduos, mas de garantir um espaço público no 

qual cada sujeito possa exercer livremente sua consciência. Tal defesa da tolerância, 

além de responder aos intensos conflitos religiosos de sua época, abriu caminho 

para o pluralismo característico da modernidade. 

Ao valorizar a liberdade individual e os direitos naturais, Locke lançou as 

bases do liberalismo político, posteriormente desenvolvido por pensadores como 

Montesquieu e Rousseau. Enquanto Montesquieu se dedicou à separação e ao 

equilíbrio dos poderes, e Rousseau enfatizou a vontade geral e a participação direta 

do povo, ambos dialogaram, em maior ou menor medida, com o legado lockeano, 

contribuindo para a consolidação do ideário democrático moderno. 

Desse modo, a filosofia política de Locke ultrapassa os limites de seu tempo 

histórico, tornando-se referência fundamental para a compreensão das 



28 

 

transformações políticas subsequentes. Sua crítica ao absolutismo, a defesa da 

limitação do poder e a concepção do contrato social como pacto de liberdade 

permanecem atuais, sobretudo em contextos marcados pela ameaça de regimes 

autoritários e pela necessidade permanente de afirmação dos direitos fundamentais. 

O pacto social, em Locke, não se reduz a um acordo político, mas assume 

também a forma de um compromisso ético entre os indivíduos. A ética manifesta-se, 

sobretudo, na ideia de limite: ninguém pode agir de modo a violar os direitos do 

outro. A liberdade, portanto, não significa fazer tudo o que se deseja, mas agir dentro 

de parâmetros que respeitem a dignidade e a igualdade de todos, configurando um 

princípio fundamental de respeito mútuo. 

Além disso, a noção de consentimento como fundamento do governo carrega 

profundas implicações éticas, pois indica que a legitimidade do poder depende de 

seu exercício justo, honesto e transparente, em consonância com a confiança 

depositada pelos governados. Quando essa confiança é rompida, não ocorre apenas 

a violação de um contrato político, mas também de um princípio moral: o da 

responsabilidade diante do outro. 

Nesse horizonte, a tolerância, em Locke, não se limita a um arranjo 

institucional, mas se afirma como um verdadeiro imperativo ético. Reconhecer a 

pluralidade de crenças, opiniões e modos de vida significa reconhecer o outro como 

sujeito de igual dignidade. Ética e política, assim, caminham juntas, pois sem 

tolerância não há possibilidade de convivência civilizada nem de uma cidadania 

efetivamente democrática. 

Podemos dizer, portanto, que a ética em Locke se traduz no compromisso 

com a vida, a liberdade e a propriedade do outro. Respeitar esses direitos não é 

apenas cumprir uma lei, mas agir moralmente de forma justa. E, inversamente, 

quando o governante ou qualquer indivíduo os desrespeita, a resistência ou a 

desobediência deixam de ser uma simples questão política para se tornarem 

também um dever ético. 

No interior dessa tradição de pensamento, Rousseau (1996) também dialoga 

com a mesma temática. Jean-Jacques Rousseau figura entre os mais importantes 

pensadores do contratualismo, cuja teoria política desempenhou papel central no 

questionamento e no declínio do absolutismo. Ao propor o resgate do homem por si 

mesmo, por meio do autoconhecimento, Rousseau enfatiza a necessidade de 

reconduzir o indivíduo à sua condição de sujeito moral e político, capaz de participar 



29 

 

ativamente da construção da vida coletiva. Através da figura do bom selvagem, 

postula a bondade intrínseca da natureza humana, um pensamento marcado pela 

nostalgia do passado, pelo bucolismo e pelo romantismo. Seu pensamento 

esquadrinha aspectos naturais, sociais, políticos e jurídicos do contrato social. 

O pensador genebrino escreveu obras importantes, dentre elas O contrato 

social, onde discute a passagem do estado de natureza ao estado civil, bem como 

as condições de legitimação deste poder, que o tornam efetivo, legal e moralmente 

aceitável pelos homens. O pacto social em Rousseau (1996) assume como 

pressuposto as condições de liberdade naturais e individuais.  

Em semelhança ao estado de natureza, se as pessoas abrem mão desta 

condição de liberdade natural para aderir ao contrato social, o poder político 

somente legitima-se diante da capacidade de garantir tais condições. “O Homem 

nasce livre, e por todos os lados está preso”, “qual a origem da desigualdade entre 

os homens?”, questiona Rousseau (1996, p. 13). Somente homens livres e iguais 

poderão eleger e dar sustentação ao poder político comprometido com tais 

prerrogativas.  

A preocupação central de Rousseau com a legitimidade da ordem política 

aparece de forma explícita logo no início do Livro I do Contrato Social, quando 

afirma: “quero indagar se pode existir, na ordem civil, alguma regra de administração 

legítima e segura, considerando os homens tais como são e as leis tais como podem 

ser” (Rousseau, 1996, p. 14). Essa afirmação revela o esforço do autor em pensar 

uma organização social que não se fundamente em idealizações abstratas, mas que 

leve em conta tanto a condição real dos indivíduos quanto as possibilidades 

concretas da legislação.  

Ao colocar em tensão a relação entre a natureza humana e a lei, Rousseau 

assume uma postura crítica diante do absolutismo e das formas de poder que se 

apresentam como naturais ou incontestáveis. A legitimidade do poder político, nesse 

sentido, fundamenta-se no acordo entre indivíduos livres, orientado pela vontade 

geral, pela liberdade, pela igualdade e pelo interesse público, o que leva o autor a 

rejeitar a monarquia e qualquer forma de tirania.  

A vontade geral é o desenlace natural do pacto social firmado pelos homens e 

que institui a sociedade civil. Portanto, tal noção descreve a necessidade e a 

implantação do pacto social descrito assim pelo pensador que relata: 

Suponho que os homens tenham chegado àquele ponto em que os 



30 

 

obstáculos prejudiciais à sua conservação no estado de natureza 
sobrepujam, por sua resistência, as forças que cada indivíduo pode 
empregar para se manter nesse estado. Então, esse estado primitivo 
já não pode subsistir, e o gênero humano pereceria se não mudasse 
seu modo de ser. Ora, como os homens não podem engendrar novas 
forças, mas apenas unir e dirigir as existentes, não têm meio de 
conservar-se senão formando, por agregação, um conjunto de forças 
que possa sobrepujar a resistência, aplicando-as a um só móvel e 
fazendo-as agir em comum acordo (Rousseau, 1996, p. 22). 

  
O pacto social tem por finalidade criar uma nova força, fruto da união e 

associação dos indivíduos com vistas a garantir sua sobrevivência e preservação. O 

pacto encaminharia os homens a viver de acordo com os interesses da coletividade, 

superando as limitações de uma vida puramente individual, no sentido de estar 

desacoplada de qualquer mecanismo que favoreça os próprios indivíduos.  

A sociedade se constitui fundamentalmente para efetivar os direitos e 

garantias individuais, os quais serão concretizados no âmbito da obediência e 

favorecimento da vontade geral. Esta se opõe ao egoísmo dos particularismos, que 

são fatores de desagregação dos homens. A vontade geral encarna o que Rousseau 

chama de poder soberano.  

A soberania é a marca principal do pacto social, sua consequência mais 

salutar para a conservação dos homens. A soberania, instituída na vontade geral, 

obriga os indivíduos para com a sociedade o que, na prática, segundo Rousseau, 

significa obrigar os indivíduos para consigo mesmos, como se pode deduzir desta 

passagem de “O contrato social”: 

Vê-se, por essa fórmula, que o ato de associação encerra um 
compromisso recíproco do público com os particulares, que cada 
indivíduo, contratando, por assim dizer, consigo mesmo, acha-se 
comprometido numa dupla relação, a saber: como membro do 
soberano em face dos particulares e como membro do Estado em 
face do soberano. Mas não se pode aplicar aqui a máxima do Direito 
Civil, segundo a qual ninguém está obrigado aos compromissos 
assumidos consigo mesmo, pois há uma grande diferença entre 
obrigar-se perante si mesmo e perante um todo do qual se faz parte. 
(Rousseau, 1996, p. 25). 

 
O indivíduo é, ao mesmo tempo, o ente particular que busca realizar seus 

interesses na sociedade e o soberano, a representação da vontade geral, a força 

capaz de criar as condições para a realização individual dos membros do corpo 

social. Podemos notar um influxo desta ideia de soberania, tal como exposta por 

Rousseau, no parágrafo único do artigo 1º da Constituição Brasileira de 1988 (p. 7 ), 

quando os constituintes proclamam solenemente que “todo o poder emana do povo, 



31 

 

que o exerce por meio de representantes eleitos ou diretamente, nos termos desta 

Constituição”. 

A soberania é a indicação mais clara de que o poder não está nas mãos do 

governante. Aquele que exerce o governo realiza uma tarefa que lhe foi conferida 

por aqueles que são os detentores legítimos do poder, a saber, os cidadãos, 

transformados pelo contrato social em detentores do poder. Quem detém o governo 

está sujeito às determinações do soberano, que não é outra coisa senão o próprio 

poder como fonte, garantia e consecução dos interesses de todos.  

Dizer que todo poder emana do povo não é outra coisa senão afirmar a 

autonomia da vontade geral face aos representantes que atuam na esfera 

governamental. Isto não significa sufocar as vontades individuais, afinal de contas, 

Rousseau é um liberal. O que está em jogo é a sobrevivência do corpo político para 

o bem dos indivíduos e, mutatis mutandis, o respeito aos direitos individuais para o 

fortalecimento do corpo político, como propõe Rousseau ao falar que:  

Com efeito, cada indivíduo pode, como homem, ter uma vontade 
particular oposta ou diversa da vontade geral que tem como cidadão. 
Seu interesse particular pode ser muito diferente do interesse comum; 
sua existência absoluta e naturalmente independente pode levá-lo a 
considerar o que deve à causa comum como uma contribuição 
gratuita, cuja perda será menos prejudicial aos demais do que será o 
pagamento oneroso para ele; e, considerando a pessoa moral que 
constitui o Estado como um ente de razão, pois que não é um 
homem, gozará dos direitos do cidadão sem querer cumprir os 
deveres do súdito – injustiça cujo progresso redundaria na ruína do 
corpo político (Rousseau, 1996, p. 36). 
 

Não se deve levar às últimas consequências o desejo do homem de viver 

conforme as suas regras em contraposição à vontade geral, decorrente de sua 

adesão ao corpo político. Enquanto pertencente ao soberano, o indivíduo existe 

como cidadão e como súdito, podendo desvincular seus interesses do todo social. 

Porém, ao fazê-lo, ele corre o risco de contribuir para a corrosão do pacto social.  

É preciso notar, pois, que a satisfação do homem, do particular, precisa estar 

avalizada e comprometida com o sucesso e a sobrevivência do corpo político. Nada 

mais justo e lógico para um iluminista, que vê o Estado não como um homem, mas 

como um ente de razão.  

Está forte marca iluminista no pensamento de Rousseau corresponde a todo 

um movimento de transformação do pensamento Ocidental, que incide não apenas 

nas áreas do conhecimento, mas que teve um forte impacto nas revoluções políticas 



32 

 

posteriores, principalmente nas revoluções burguesas. A Revolução Francesa é o 

acontecimento mais importante do Século XVIII e seu ímpeto permanece até os dias 

de hoje. A força intelectual da França fez com que o Iluminismo, ou época da razão, 

se identificasse à causa da liberação francesa.  

A obra de Rousseau deve ser compreendida a partir dos horizontes que se 

abrem para o pensamento europeu no século XVIII, período do Iluminismo, marcado 

pela preocupação com a consolidação da autonomia da razão, tarefa iniciada por 

Descartes no século anterior. 

Como desdobramento dessa visão, fortalece-se a ideia iluminista do povo 

como unidade e dos cidadãos como indivíduos, emergindo em toda a Europa uma 

filosofia voltada ao senso comum da ordem coletiva e do indivíduo enquanto sujeito 

autônomo. 

Um aspecto essencial no pensamento rousseauniano é a relação entre 

liberdade e igualdade. Para o autor, a liberdade não pode realizar-se plenamente em 

contextos de extrema desigualdade, a qual não constitui um dado natural, mas 

resulta da própria organização social. No Discurso sobre a origem e os fundamentos 

da desigualdade entre os homens, sustenta-se que a propriedade privada está na 

raiz da corrupção social, pois, ao instituir o “meu” e o “teu”, instaura privilégios e 

relações de dominação. Dessa forma, a sociedade que deveria promover união e 

cooperação acaba por produzir divisões artificiais que fragilizam o corpo político. 

É nesse contexto que a vontade geral ganha ainda mais relevância. Ela não 

se confunde com a soma das vontades particulares, mas com o interesse comum 

que transcende os desejos imediatos dos indivíduos. O pensador genebrino entende 

que apenas na medida em que os cidadãos subordinam seus interesses privados à 

vontade geral é que a liberdade pode ser verdadeiramente preservada.  

Essa concepção rompe com o individualismo exacerbado e antecipa 

discussões que hoje associamos ao conceito de cidadania ativa. Há que se 

considerar também a crítica de Rousseau às formas de governo que desconsideram 

a soberania popular, pois, a verdadeira soberania não pode ser representada nem 

delegada: ela pertence ao povo em sua totalidade e não admite transferência 

definitiva. Isso não significa a rejeição da existência de representantes, mas a 

afirmação de que qualquer forma de representação deve estar subordinada ao 

controle popular. É por isso que o autor antecipa os ideais de democracia direta, que 

encontramos de forma embrionária em sua filosofia. 



33 

 

Se pensarmos nas implicações práticas desse pensamento, podemos 

observar sua ressonância em movimentos sociais modernos. A noção de que o povo 

é o detentor da soberania está na base de diversas Constituições democráticas 

contemporâneas. O princípio da participação popular, da consulta direta e da 

legitimidade do poder político encontra-se fortemente inspirado nos ideais 

rousseaunianos. Ainda hoje, ao se discutir a crise da democracia representativa e a 

necessidade de mecanismos de participação mais diretos — como plebiscitos, 

referendos e iniciativas populares de lei —, percebe-se a atualidade do autor. 

Além da dimensão política, a filosofia rousseauniana traz implicações éticas 

profundas. A vontade geral exige que os indivíduos se comprometam com valores 

coletivos, o que supõe uma ética do bem comum. Isso significa reconhecer que a 

liberdade individual só pode florescer em uma comunidade onde todos gozem de 

condições mínimas de igualdade. Neste aspecto o francês torna-se uma referência 

incontornável para debates atuais sobre justiça social, desigualdade e direitos 

humanos. 

Podemos ainda destacar o caráter pedagógico de sua filosofia. Em obras 

como Emílio ou Da Educação, Rousseau propõe que a educação constitui o 

caminho para a formação de cidadãos livres e conscientes de suas 

responsabilidades no corpo político. O autor critica os modelos educacionais de sua 

época, marcados pela obediência cega e pela transmissão mecânica de conteúdos, 

e defende uma educação natural, orientada ao desenvolvimento da autonomia moral 

e racional do indivíduo. Assim, a formação do cidadão não se dá apenas no plano 

jurídico ou político, mas começa desde cedo, no modo como se educa as crianças. 

Esse viés pedagógico conecta diretamente a filosofia política de Rousseau 

com uma dimensão prática: não basta estabelecer leis justas se não houver 

cidadãos dispostos a respeitá-las e a se reconhecerem como parte do soberano. A 

educação, portanto, aparece como meio indispensável para consolidar o pacto social. 

Nesse ponto, podemos identificar a força do iluminismo pedagógico, em que o 

esclarecimento dos indivíduos é visto como condição para a emancipação coletiva. 

Por outro lado, ao situarmos Rousseau no contexto histórico do século XVIII, 

percebemos como sua obra dialoga tanto com a crítica ao absolutismo quanto com o 

avanço das revoluções políticas. Sua defesa da soberania popular, da vontade geral 

e da educação cidadã inspirou não apenas a Revolução Francesa, mas também 

outras experiências democráticas ao redor do mundo. A sua filosofia se coloca, 



34 

 

portanto, como um marco na transição para a modernidade política, influenciando 

não só os debates filosóficos de sua época, mas também a organização dos 

Estados modernos. 

Assim, a herança rousseauniana se mantém viva. A reflexão sobre liberdade, 

igualdade, vontade geral e pacto social continua sendo referência para pensarmos 

os desafios de sociedades democráticas, especialmente quando enfrentamos 

dilemas como a desigualdade social, a crise de representatividade e o 

enfraquecimento da participação cidadã. Podemos nos lembrar que a política não 

pode ser reduzida ao interesse de poucos, mas deve sempre ser guiada pelo 

compromisso com o bem comum. 

Essa discussão a respeito do sujeito autônomo constitui um ponto 

fundamental da filosofia moderna, reverberando ainda hoje nos debates 

contemporâneos, especialmente nas reflexões sobre o ensino de Filosofia e suas 

implicações na formação da cidadania e da autonomia dos estudantes, temas que 

serão abordados nos capítulos seguintes. Antes, porém, faz-se necessário discutir a 

noção de sujeito autônomo na filosofia e compreender como ela se insere no debate 

da modernidade, questão que ecoa, por exemplo, na obra de Paulo Freire (1996). 

 

2.2 A Ética do ponto de vista do sujeito autônomo: Immanuel Kant 

 

No início deste capítulo foi apontamos o itinerário filosófico que será 

percorrido a fim de expor as bases filosóficas da ética e da moral. Tal escolha remete 

as discussões sobre a modernidade, que inaugura a ideia do sujeito autônomo, 

cognoscente, capaz de autodeterminar-se. A escolha deste percurso aproxima a 

discussão dos propósitos expostos na BNCC (2017), que enfatiza bastante o papel 

do ensino da filosofia na formação de cidadãos e sujeitos autônomos, capazes de 

inserir-se criticamente na sociedade. 

Por conseguinte, os conceitos de autonomia, autodeterminação e cidadania 

se complementam, na medida em que, quando conjugados no indivíduo, apontam 

para a construção de relações sociais saudáveis, nas quais a política se constitui 

como espaço de embate, de crítica e de respeito às diferenças, possibilitando a 

construção de novos horizontes sociais, em que o outro, o diferente, não seja visto 

como um mal a ser eliminado. 

De certa forma, assim como proposto na BNCC (Brasil, 2017). o Ensino da 



35 

 

Filosofia no Ensino Médio tem por finalidade não apenas a preparação dos alunos 

nos vestibulares e concursos, mas a formação integral, como parte de um ethos e de 

uma espécie que é capaz de, racionalmente, criar as bases da convivência social, 

na qual o conflito não seja visto como algo que provém da maldade natural do ser 

humano, do pecado etc. Mas a própria dinâmica da construção de valores.  

As divergências são parte constituinte das relações humanas. A grande 

questão é saber como resolver e dirimir essas diferenças, sem degradar o tecido 

social e retrocedermos à barbárie, entendida aqui como a incapacidade dos 

indivíduos de conviver segundo regras estabelecidas no pacto social, que garantem 

a existência da sociedade civil.  

A modernidade rompe fundamentalmente com a concepção metafísica do 

homem e do mundo, eliminando também os elementos míticos e religiosos, a moral 

deixa de ser algo dado desde sempre, uma dádiva concedida pelos deuses e passa 

a ser fruto do esforço humano em sua tarefa racional de pensar a si mesmo e a 

realidade que o cerca. 

É possível notar que as explicações míticas e religiosas sofrem um duro abalo 

com a modernidade, perdendo espaço para a ciência, que possibilita ao homem 

resolver seus problemas práticos, possibilitando grandes avanços tecnológicos e 

facilitando a vida em muitos aspectos. As consequências para a ética e a moral são 

enormes. Para os gregos, o indivíduo alcança a felicidade quando está inserido na 

pólis, quando o espaço de convivência, o espaço público se estrutura com vistas ao 

bem comum.  

Buscar a felicidade do indivíduo é uma tarefa nobre, porém buscar a 

felicidade da cidade é algo muito superior, asseverava Aristóteles. Os pais da 

filosofia (Sócrates, Platão e Aristóteles) entendiam que a natureza humana tendia à 

socialização. Por este motivo, a sociedade seria fruto de um processo natural e os 

homens naturalmente buscavam associar-se para edificar uma realidade superior 

capaz de levá-los a uma situação de bem-estar.  

Os medievais retomam as premissas destes autores, destacando agora a 

presença de Deus na história, assim como a necessidade de pautar a realidade da 

cidade dos homens segundo os princípios emanados da cidade de Deus. Tomás de 

Aquino (2020) enfatiza o bem comum como finalidade da vida na cidade, porém 

identificando este bem a partir da união entre fé e razão, numa relação de 

subordinação em que o governante secular busca regular sua ação a partir da 



36 

 

doutrina cristã e dos ensinamentos emanados da Igreja, para que ele possa ser justo 

em suas decisões, promovendo o bem de todos e não de determinados grupos ou 

indivíduos.  

O pensamento moderno começa a romper com estas premissas básicas. O 

bem comum não é mais substantivado, tampouco projetado em função da vida 

eterna em Deus, mas pautado a partir da ação racional dos indivíduos, os quais 

buscam, amparados pela bússola segura da racionalidade, edificar o espaço de 

convivência com base no respeito às garantias individuais e sem apelar para 

realidades metafísicas ou divinas.  

A razão humana é capaz de organizar o mundo, o direito, a cidade, em função 

da satisfação dos indivíduos. Tal mudança irá repercutir na discussão ética, que 

passa a ser incorporado no cenário político e social: a subjetividade, o indivíduo. As 

leis não expressam mais a vontade de Deus para o homem, tampouco remetem à 

noção de justiça como renúncia ao mundo sensível e busca das realidades 

inteligíveis. A existência das leis é fruto da emancipação do homem em relação às 

forças mágicas que governam o universo. Na modernidade, estas realidades 

metafísicas perdem seu status de referência primeira e passam a ser o fundamento 

da ética. 

Nesse sentido, é importante destacar a contribuição de Kant (1724–1804), 

pensador alemão que buscou emancipar a filosofia da metafísica, a fim de 

estabelecer bases científicas para o conhecimento, bem como fundamentar a moral 

na realidade humana, assentada no indivíduo racional, capaz de formular normas 

universais que regem a conduta dos homens em um mundo marcado pela 

convivência com o outro e pela busca da paz perpétua. 

O ponto central da filosofia kantiana reside na elaboração de um saber 

filosófico que destitua a metafísica do campo do conhecimento, conferindo lugar à 

ciência, com seu rigor e critérios de validade. Para isso, Kant empreende a tarefa 

crítica, isto é, interroga o alcance e a legitimidade do pensamento filosófico 

fundamentado na razão, a fim de investigar os limites do conhecimento. 

Sob essa perspectiva, colocamos a necessidade de investigar até que ponto 

a razão pode se apresentar como detentora de todas as possibilidades do saber. Em 

outros termos, torna-se fundamental examinar aquilo que a razão é capaz de 

conhecer, bem como o que escapa aos seus limites, além dos critérios que conferem 

validade ao conhecimento de base científica. 



37 

 

Este problema ocupou grande parte dos esforços de Kant, e aparecem sob o 

nome de estudos críticos, nos quais se destacam as seguintes obras: A Crítica da 

razão pura, Crítica da razão prática e Crítica da faculdade do juízo. Nestas três 

obras estão contidos os fundamentos do pensamento kantiano.  

Elas expõem de forma profunda o projeto da filosofia de Kant, além de revelar 

dois aspectos importantes: primeiro, que a filosofia Kantiana separa o conhecimento 

científico do filosófico e do teológico e em segundo lugar, que está separação reflete 

a adesão do pensador alemão ao projeto iluminista. No que concerne ao primeiro 

aspecto é importante fazer uma breve exposição, uma vez que o propósito aqui é 

discutir o viés iluminista do pensamento kantiano.  

A necessidade de fazer a cisão entre filosofia e ciência se dá pelo fato de que 

Kant considera que existem limites para o conhecimento e de que a razão não pode 

conceder a si mesma, o poder de conhecer todas as realidades do mundo.  

Esta preocupação é exposta por Immanuel Kant, em uma das passagens de 

sua literatura a Crítica da Razão Pura: 

A razão humana, num determinado domínio dos seus conhecimentos, 
possui o singular destino de se ver atormentada por questões, que 
não pode evitar, pois lhe são impostas pela sua natureza, mas às 
quais também não pode dar resposta por ultrapassarem 
completamente as suas possibilidades (Kant, 2001, p. 29). 
 

As questões que atormentam a razão humana, mas que escapam à suas 

possibilidades de compreensão e explicação precisam ser respondidas e elucidadas, 

porém, não com os instrumentos que têm a seu dispor, pois estas questões estão 

para além de qualquer possibilidade empírica, estão aquém da experiência.  

Kant (2001, p. 29) reconhece que “não é por culpa sua que cai nessa 

perplexidade”, visto que a razão, prossegue afirmando: “parte de princípios, cujo uso 

é inevitável no decorrer da experiência e, ao mesmo tempo, suficientemente 

garantido por esta” (Ibid.).  Dessa forma, o autor mostra que a perplexidade da razão 

é um elemento intrínseco ao seu esforço de autocompreensão, evidenciando tanto 

os limites quanto a autonomia do saber humano. 

Entretanto, quando a razão insiste em se debruçar sobre tais questões, ele se 

perde em inúmeras contradições e disputas infindáveis que não chegam a lugar 

nenhum e ainda contribuem para ampliar a falta de entendimento sobre 

determinados postulados do saber. Tudo aquilo que foge a qualquer possibilidade da 

experiência sensorial não pode ser objeto de investigação da razão, pois ela, nas 



38 

 

suas próprias condições e segundo seus próprios instrumentos não consegue 

abarcar nenhum saber que esteja fora da experiência sensorial.  

A metafísica seria então a história desta babel epistemológica, que busca 

explicar realidades como Deus, alma, liberdade, ser, essência, a partir dos 

instrumentos de que dispõe a razão e que, pelas suas características, são 

insuficientes para dar conta destas realidades.   

O criticismo kantiano é, na verdade, o empenho em colocar a razão no seu 

devido lugar, fazendo com que está reconheça seus limites, como nos esclarece 

Immanuel Kant nesta outra passagem em sua obra literária: Crítica da razão pura:  

Evidentemente que não é efeito de leviandade, mas do juízo 
amadurecido da época, que já não se deixa seduzir por um saber 
aparente; é um convite à razão para de novo empreender a mais 
difícil das suas tarefas, a do conhecimento de si mesma e da 
constituição de um tribunal que lhe assegure as pretensões legítimas 
e, em contrapartida, possa condenar-lhe todas as presunções 
infundadas; e tudo isto, não por decisão arbitrária, mas em nome das 
suas leis eternas e imutáveis. Esse tribunal outra coisa não é que a 
própria Crítica da Razão Pura. Por uma crítica assim, não entendo 
uma crítica de livros e de sistemas, mas da faculdade da razão em 
geral, com respeito a todos os conhecimentos a que pode aspirar, 
independentemente de toda a experiência; portanto, a solução do 
problema da possibilidade ou impossibilidade de uma metafísica em 
geral e a determinação tanto das suas fontes como da sua extensão 
e limites; tudo isto, contudo, a partir de princípios (Kant, 2001, p. 31-
32). 
 

Kant submete a razão a um tribunal cuja finalidade é julgar o alcance de sua 

capacidade cognitiva, bem como suas pretensões em relação ao conhecimento. Os 

limites da razão devem ser estabelecidos com base no saber empírico, aproximando, 

assim, o conhecimento do campo científico. A razão pura somente adquire força 

quando aliada e iluminada pela ciência. 

O segundo aspecto que se faz presente nos escritos críticos de Immanuel 

Kant diz respeito à sua filiação e adesão à corrente iluminista de pensamento, a qual 

valoriza a razão em detrimento do pensamento religioso. 

A razão está presente em todos os homens, sendo uma condição universal. 

Esta universalidade se reflete no alcance da norma, pois ela diz respeito não ao que 

homem deseja, ao que ele entende ser correto conforme o seu alvitre, mas se refere 

ao imperativo ético de obedecer a lei porque isto é algo que compete ao indivíduo 

fazê-lo.  

Esta obediência à lei requer do indivíduo o desprendimento total das suas 



39 

 

vontades, interesses, inclinações, a fim de se ater ao cumprimento irrestrito da 

norma moral. O pensador Alemão exprime esta realidade no conceito de Imperativo 

Categórico.  

Em seu livro: Crítica da razão prática, este imperativo é definido como a lei 

fundamental da razão pura prática, e é formulada por Kant (1987, p. 42) nestes 

termos: “age de tal modo que a máxima da tua vontade possa valer sempre ao 

mesmo tempo como princípio de uma legislação universal”. 

A razão pura, prossegue Kant (Ibid., p. 43), “é prática por si mesma e dá (ao 

homem) uma lei universal, que chamamos lei moral”. O imperativo categórico age 

sobre a vontade, tornando-a livre, e esta mesma vontade é livre quando se direciona 

à lei que possibilita determiná-la necessariamente.  

O ato moral terá, pois, essa característica, a saber, a de ser a expressão 

máxima da vontade em estrita obediência à lei, e não conforme as inclinações, 

orientada unicamente para si mesma e não para um objeto empírico específico, 

conforme se evidencia nas palavras de Kant: 

Visto que a matéria da lei prática, isto é, um objeto da máxima, nunca 
pode ser dada senão empiricamente, devendo, porém, a vontade 
livre, enquanto independente das condições empíricas (isto é, 
pertencentes ao mundo sensível) ser apesar de tudo determinável, é 
preciso que uma vontade livre, independentemente da matéria da lei, 
encontre, não obstante, na lei um princípio de determinação. Ora, 
além da matéria da lei, nada mais nela está contido do que a forma 
legisladora. Por consequência, é unicamente a forma legisladora. 
Enquanto está contida na máxima, que pode constituir um 
fundamento de determinação da vontade (Kant, 1987, p. 40-41). 
 

O fundamento de determinação da vontade não pode ser nenhum objeto 

exterior a ele mesma, senão a própria vontade livre, consubstanciada na forma da lei. 

Olhando em perspectiva estas máximas kantianas, é possível inferir que o agir moral 

não depende das condições externas que motivam o ato, mas do dever de cumprir o 

que está na lei. É por isso que a moral kantiana tem a característica de ser formal, 

da autonomia e do dever. É formal porque está ancorada no que diz a legislação, da 

autonomia porque é o próprio sujeito quem toma para si a iniciativa de agir 

moralmente, segundo a lei e não de acordo com suas inclinações.  

Também é uma moral do dever, conforme o imperativo categórico. O dever de 

ser honesto é um imperativo, uma ordem racional mais que razoável, pois não é 

possível pensar um mundo onde os indivíduos tenham o direito de serem 

desonestos, que tenham a prerrogativa de mentir, de enganar o outro para satisfazer 



40 

 

unicamente os seus interesses. A lei deve ser obedecida independente de seus 

desdobramentos na vida do indivíduo.  

Como imperativo da razão, o dever de honestidade contribui para a equidade 

e o respeito à condição do outro. Com efeito, o ser humano não pode ser tomado 

como meio, mas como fim em si mesmo. Falar a verdade ao outro constitui um 

imperativo, não como meio para obter algo que lhe seja útil, mas como adesão à 

forma da lei, a qual ordena, segundo a reta razão inscrita no homem, que a 

honestidade se apresenta como uma máxima passível de universalização.  

É notório na apresentação das principais ideias de Immanuel Kant, que 

discussão ético-moral na modernidade assume essa característica que acaba se 

tornando sua marca principal, que é a ênfase na noção de dever.  

A centralidade do dever na filosofia moral de Kant não pode ser 

compreendida sem considerar seu vínculo com a noção de autonomia. Pois, a 

autonomia significa a capacidade da razão prática de se autodeterminar segundo a 

lei moral, sem depender de causas externas, empíricas ou contingentes.  

O homem, ao agir moralmente, não está apenas obedecendo a uma ordem 

que lhe é imposta de fora, mas reconhecendo, pela própria razão, que deve agir 

segundo princípios universalizáveis. Esse reconhecimento confere dignidade ao ser 

humano, pois o coloca como legislador de si mesmo, como sujeito capaz de se 

autogovernar em conformidade com a lei moral. 

Essa concepção kantiana é um marco na história da ética, pois estabelece a 

diferença fundamental entre heteronomia e autonomia. Enquanto na heteronomia a 

vontade se guia por fatores externos — desejos, inclinações, recompensas ou 

punições —, na autonomia a vontade é livre porque age unicamente segundo a lei 

que a razão reconhece como universal.  

A moralidade, portanto, não pode ser reduzida a cálculos de utilidade ou a 

condicionamentos externos, mas exige do indivíduo uma adesão consciente e 

racional ao dever. 

Nesse ponto, torna-se evidente a crítica implícita de Kant às éticas 

consequencialistas, que avaliam a moralidade das ações pelos resultados que 

produzem. Para Kant, não é o resultado que importa, mas a intenção que move a 

ação, desde que essa intenção esteja fundada no dever. Um ato pode trazer 

benefícios práticos, mas, se não foi praticado por dever, não possui valor moral 

genuíno. Esse rigor é o que distingue a ética kantiana de outras tradições morais, e 



41 

 

também o que a torna um paradigma de reflexão para o pensamento moderno. 

Merece destaque a relação entre ética e política em Kant, considerando, se, 

por um lado, sua filosofia moral sublinha a autonomia do sujeito, por outro, sua 

filosofia política demonstra a necessidade de uma ordem social baseada no direito e 

no respeito à liberdade de todos.  

Na obra: A paz perpétua, Kant (1995) apresenta a ideia de um projeto 

cosmopolita em que os Estados, regidos pela razão e pela moralidade, deveriam 

buscar a convivência pacífica e a superação dos conflitos bélicos. Essa proposta 

revela como a ética do dever não se restringe ao âmbito individual, mas se projeta 

também no plano coletivo, influenciando concepções modernas de direitos humanos, 

cidadania e relações internacionais. 

A influência iluminista é igualmente perceptível nesse horizonte. O Iluminismo, 

ao valorizar a razão e a autonomia do pensamento humano, encontrou em Kant 

(1995) um de seus maiores defensores. O famoso texto Resposta à pergunta: O que 

é o Iluminismo? sintetiza esse espírito ao afirmar que a saída do homem de sua 

menoridade intelectual só é possível quando ele ousa pensar por si mesmo (sapere 

aude).  

A menoridade não se deve a uma incapacidade natural, mas à preguiça e à 

covardia de deixar que outros pensem em seu lugar. Kant convoca cada indivíduo a 

usar sua própria razão, sem a tutela de autoridades externas, sejam elas religiosas, 

políticas ou culturais. 

Essa postura é profundamente revolucionária, pois desloca o centro da vida 

intelectual e moral da dependência de dogmas e tradições para o exercício crítico e 

autônomo da razão. Ao mesmo tempo, ela impõe responsabilidade: a liberdade de 

pensar por si mesmo exige coragem e disciplina.  

Não se trata de negar toda autoridade, mas de submeter qualquer autoridade 

ao crivo da razão crítica. Essa herança do iluminismo kantiano continua sendo uma 

referência fundamental para a defesa da liberdade de pensamento, da democracia e 

dos direitos individuais na sociedade contemporânea. 

No campo da moral, essa mesma atitude crítica implica reconhecer que o 

homem não pode se guiar apenas por interesses privados ou por inclinações 

particulares, mas deve agir de modo a considerar a humanidade em cada indivíduo 

como um fim em si mesmo. Essa máxima ressoa até hoje nos debates sobre ética 

profissional, bioética, direitos civis e justiça social.  



42 

 

Por exemplo, quando se discute a dignidade do ser humano em situações 

como a pesquisa científica com seres humanos, a exploração do trabalho ou o uso 

da tecnologia, o princípio kantiano de tratar a humanidade sempre como fim e nunca 

como meio continua servindo de critério moral relevante. 

Além disso, a noção kantiana de universalidade da lei moral tem grande 

importância para a ideia de justiça. Se uma máxima não pode ser universalizada 

sem contradição, ela não pode ser considerada moralmente válida. Assim, práticas 

como a mentira, o roubo ou a corrupção não podem ser justificadas por 

circunstâncias particulares, pois, se universalizadas, destruiriam a própria 

possibilidade da convivência social.  

Essa concepção formal da ética kantiana, embora muitas vezes criticada por 

seu rigor, tem o mérito de oferecer critérios racionais para julgar ações em contextos 

de complexidade social. 

Ao observarmos a modernidade e seus desdobramentos, fica claro que Kant 

se coloca como um divisor de águas no pensamento ocidental. Sua crítica à 

metafísica tradicional abriu espaço para uma filosofia mais próxima da ciência, ao 

mesmo tempo em que sua ética fundamentou uma concepção universal de 

moralidade. Esse duplo movimento — de limitar a razão teórica e afirmar a razão 

prática — constitui a essência do criticismo kantiano. 

As implicações éticas do pensamento de Kant são vastas e profundas, não 

apenas no campo filosófico, mas também na vida prática, na política, na educação e 

até no direito. A centralidade do imperativo categórico e da noção de dever abre 

caminhos para pensar como os indivíduos devem agir em sociedade, sempre 

considerando a dignidade humana e a universalidade das normas morais. 

A primeira implicação ética fundamental é o reconhecimento da dignidade do 

ser humano. Segundo o autor, o homem não pode jamais ser tratado como simples 

meio para atingir fins particulares, mas deve sempre ser considerado como fim em si 

mesmo. Esse princípio tem desdobramentos muito concretos: ele fundamenta, por 

exemplo, a ideia de direitos humanos universais, pois cada pessoa, 

independentemente de sua condição social, cultural ou histórica, possui um valor 

intrínseco que deve ser respeitado. Essa concepção se tornou um pilar de diversas 

constituições modernas e da Declaração Universal dos Direitos Humanos. 

Outra implicação é a noção de responsabilidade moral autônoma. Se cada 

indivíduo deve agir segundo a lei moral reconhecida pela própria razão, então não 



43 

 

há espaço para desculpas baseadas apenas em autoridade externa ou em 

circunstâncias particulares. Isso significa que o sujeito é responsável por suas ações 

e não pode transferir essa responsabilidade para a sociedade, para os governantes 

ou para a tradição.  

Essa ideia ressoa fortemente em contextos de julgamentos históricos, como 

os tribunais de crimes de guerra, onde muitos réus tentaram se justificar dizendo 

apenas que “obedeciam a ordens”. Kant diria que isso não basta: o indivíduo deve 

responder moralmente por aquilo que faz. 

As implicações éticas também atingem o campo das relações sociais e 

profissionais. No trabalho, por exemplo, a máxima kantiana exige que o outro não 

seja visto apenas como ferramenta de produção ou como recurso descartável, mas 

como sujeito de direitos.  

Na política, exige que os governantes formulem leis que possam ser 

universalizadas, isto é, válidas para todos e não apenas para benefício de grupos 

particulares. Na educação, implica formar cidadãos capazes de pensar e agir 

autonomamente, sem dependência cega de tradições ou autoridades externas. 

Um ponto decisivo é a crítica ao utilitarismo e às éticas baseadas em 

resultados. As implicações dessa crítica são enormes, porque Kant mostra que uma 

sociedade guiada apenas pela busca de resultados benéficos poderia justificar 

meios imorais — como mentir, explorar ou manipular — desde que o fim fosse 

considerado vantajoso.  

Contra isso, sustenta que a moral não pode ser instrumentalizada. O 

resultado pode ser bom, mas se a ação não foi praticada por dever, ela não tem 

valor moral. Isso implica que, no campo ético, não vale a lógica “de qual os fins 

justificam os meios”. Além disso, a ética kantiana traz implicações para a noção de 

justiça social.  

Se a moralidade depende da universalização das máximas, práticas de 

exclusão, exploração ou desigualdade não podem ser justificadas, já que não seriam 

universalizáveis sem gerar contradições. Uma sociedade em que apenas alguns têm 

direitos ou privilégios não está em conformidade com o imperativo categórico, pois, 

ao ser universalizada, tal prática anularia a própria ideia de justiça. 

Com isso, evidencia-se uma implicação fundamental que perpassa todos os 

níveis da ação moral: a ética kantiana convoca o indivíduo a orientar sua conduta 

pela razão prática, submetendo suas máximas à universalização da lei moral, 



44 

 

mesmo quando tal obediência ao dever não produz vantagens imediatas ou 

benefícios empíricos.  

Estamos falando de uma ética exigente, mas que garante a possibilidade de 

convivência justa e de respeito mútuo. É, de certo modo, uma filosofia da retidão, 

que se torna ainda mais atual num mundo em que relativismos e interesses 

particulares muitas vezes tentam se sobrepor ao bem comum. 

Existem perspectivas alternativas que, inclusive, formulam críticas à proposta 

kantiana do imperativo categórico, incorporando elementos distintos, como a noção 

de um agir moral fundamentado na comunicação, conforme proposto por Jürgen 

Habermas. 

2.3 Habermas e a ética discursiva 

A proposta kantiana da autonomia do sujeito, calcada no imperativo 

categórico universal, representou uma virada significativa na compreensão da ética, 

uma vez que procurou estabelecer uma separação entre o que pode ser discutido no 

âmbito da metafísica e o que concerne à razão humana apreender do mundo.  

Entretanto, Kant ainda se encontra atrelado a determinada concepção que vê 

o indivíduo como uma unidade indivisível, enclausurado em uma racionalidade 

universal capaz de transcender as realidades particulares. 

A filosofia kantiana, expressão da modernidade, mantém-se enraizada em 

pressupostos metafísicos, idealizando um homem universal desvinculado das 

realidades concretas. Isso evidencia a tensão entre princípios éticos universais e a 

pluralidade das experiências humanas, mostrando que a ética só se efetiva quando 

dialoga com o contexto social e interpessoal dos indivíduos. 

Nietzsche, feroz crítico da filosofia kantiana, denuncia a tendência recorrente 

entre os filósofos de se distanciarem do homem concreto, construindo em seu lugar 

uma abstração idealizada, que ele denomina “o homem”. Esse seria o “defeito 

hereditário dos filósofos”, conforme as palavras de Nietzsche, em sua obra Humano, 

demasiado humano: 

Todos os filósofos têm em comum o defeito de partir do homem atual 
e acreditar que, analisando-o, alcançam seu objetivo. 
Involuntariamente imaginam "o homem" como uma aeterna veritas 
[verdade eterna], como uma constante em todo o redemoinho, uma 
medida segura das coisas. Mas tudo o que o filósofo declara sobre o 
homem, no fundo, não passa de testemunho sobre o homem de um 
espaço de tempo bem limitado. Falta de sentido histórico é o defeito 



45 

 

hereditário de todos os filósofos; inadvertidamente, muitos chegam a 
tomar a configuração mais recente do homem, tal como surgiu sob a 
pressão de certas religiões e mesmo de certos eventos políticos, 
como a forma fixa de que se deve partir. Não querem aprender que o 
homem veio a ser, e que mesmo a faculdade de cognição veio a ser; 
enquanto alguns deles querem inclusive que o mundo inteiro seja 
tecido e derivado dessa faculdade de cognição (Nietzsche, 2000, p. 
10). 

Segundo o que se pode depreender das palavras de Nietzsche, o homem não 

é pode ser concebido como uma verdade eterna, inacabada, como um dado objetivo, 

descolado de suas condicionalidades sociais, culturais etc. O homem é um devir. 

Tudo o que se sabe a respeito das relações sociais e dos valores professados pelos 

indivíduos é algo que veio a ser, que se constituiu a partir do processo histórico, à 

medida que os indivíduos se apropriam da realidade, abrindo mão de antigos valores 

e construindo novas compreensões.  

Habermas entende que a ética pós kantiana radicaliza ainda mais a ruptura 

com os pressupostos da metafísica. Neste sentido, a filosofia não pode mais 

reivindicar o título de mãe de todas as ciências, uma vez que o saber filosófico 

também é falível. É o que nos diz Habermas, nesta passagem de sua obra 

Pensamento pós-metafísico: 

Os critérios de validade capazes de iluminar hoje em dia o sadio bom 
senso humano - tarefa da filosofia - não estão mais à disposição da 
própria filosofia. Ela é constrangida a operar sob condições de 
racionalidade que não foram escolhidas por ela. É por isso que ela, 
mesmo na função de intérprete, não pode reclamar para si, perante a 
ciência, a moral e a arte, um acesso privilegiado a intuições 
essenciais, porque ela dispõe apenas de um saber falível. Ela 
precisa renunciar, além disso, às formas de tradição de uma doutrina 
eficiente no campo da socialização e permanecer teórica. Finalmente, 
ela também não pode mais integrar numa hierarquia do mais ou 
menos valioso as totalidades das diferentes formas de vida, que 
surgem sempre no plural; ela se limita à apreensão de estruturas 
gerais de mundos da vida em geral (Habermas, 1990, p. 23). 

Com efeito, os critérios de validade não estão mais única e exclusivamente a 

cargo da filosofia, que precisa atuar nas noutras esferas do saber, que também 

reivindicam de forma autêntica a possibilidade de elaborar um discurso racional e 

verdadeiro sobre a realidade, sobretudo porque não existe uma verdade única, 

universal, para além das realidades do mundo sensível.  

A filosofia não possui um acesso privilegiado a verdades inteligíveis e, 

portanto, precisa retirar das outras ciências os critérios de validade. 



46 

 

Isso não significa esvaziar a filosofia de outros pressupostos importantes para 

a compreensão do mundo e as relações sociais. Afinal de contas, a realidade 

humana comporta muito mais do que simplesmente regras, normas, relações 

biológicas etc.  

O homem continua sendo, para retomar as palavras de Nietzsche, um ser que 

valora, que cria sentidos, ressignificando sua posição no mundo, perante a si mesmo 

e aos outros.  

E um dos elementos que servem de baliza para um conhecimento filosófico é 

a compreensão do homem como um ser ético, que edifica a casa do humano a partir 

do encontro com o diferente, com outros indivíduos. 

Para responder a essa questão, Habermas traz a proposta de uma ética do 

discurso, comunicativa, de forma que a linguagem e a busca do entendimento mútuo 

ocupam espaço importante na reflexão e no fazer filosóficos.  

Ao considerarmos as abordagens contemporâneas da ética, especialmente 

aquelas que enfatizam o papel da comunicação e da intersubjetividade na 

construção do agir moral, torna-se indispensável considerar a contribuição da ética 

do discurso. Sob esse enfoque, Carneiro e Lima destacam que: 

A ética do discurso de Habermas, inicialmente pensada em parceria 
com Apel, põe no centro da reflexão filosófica e do agir ético a 
argumentação como uma ferramenta fundamental para o diálogo e o 
entendimento mútuo. Nisso, a linguagem assume um papel 
fundamental, não apenas enquanto grandeza transcendental, isto é, 
como leitura e ressignificação categorial que oferece sentido ao 
mundo, mas, sobretudo, como grandeza pragmática, ou seja, como 
medium entre os sujeitos capazes de entender-se mutuamente 
(Carneiro & Lima, 2023, p. 3). 

A citação de Carneiro & Lima evidencia um dos núcleos centrais da ética do 

discurso habermasiana: a compreensão de que a moralidade não se funda em 

princípios impostos externamente ou em convicções individuais isoladas, mas no 

exercício intersubjetivo da argumentação racional. Ao colocar a argumentação no 

centro do agir ético, Habermas desloca o foco da ética para o espaço do diálogo, no 

qual os sujeitos, reconhecendo-se como iguais, buscam o entendimento mútuo por 

meio da linguagem. 

Habermas valoriza o papel da linguagem, porém não a partir de um a priori 

transcendental, como propunha Kant, mas a partir da realidade mesma na qual os 

homens estão inseridos e onde realizam suas estratégias de comunicação e 



47 

 

consecução dos seus objetivos. É bom frisar que o pensador alemão é herdeiro da 

tradição racionalista do Ocidente, particularmente da Escola de Frankfurt, porém se 

distancia de uma concepção que reduz a razão ao seu aspecto meramente 

instrumental. 

Pertencente à tradição racionalista do ocidente, Habermas reconhece a 

importância da racionalidade iluminista, que superou as teorias míticas e a visão 

religiosa do mundo, abrindo ao homem um leque imenso de possibilidades, tanto 

para o conhecimento racional, como para o desenvolvimento da técnica.  

Esta última possibilitou uma intervenção mais imediata no mundo da vida, à 

medida que a técnica se voltou para a produção tecnológica, oferecendo ao homem 

os mais variados recursos para que ele supere as suas limitações humanas.  

Todavia, essa racionalidade técnica e instrumental acabou se transformando 

no novo mito, assumindo o lugar dos mitos antigos e reduzindo a realidade a um 

mero cálculo objetivo, com vistas a resolver determinados problemas práticos. A 

dominação da natureza acaba se transmutando em dominação do homem pelo 

homem.  Desta forma, ao mesmo tempo em que o homem se vê liberto das forças 

míticas do passado, se encontra também preso aos novos dominadores, que estão 

presentes nesta racionalidade instrumental.  

A melhor forma de superar isto, segundo Habermas, é ir além do paradigma 

da consciência, que propõe um sujeito solitário, que vai de encontro aos objetos e 

assim conhece o mundo. O que se propõe agora é pensar o sujeito numa relação 

com outros sujeitos, mediados pela comunicação. Desta forma, Habermas, 

apresenta o paradigma da comunicação ao descrever que:  

Eu pretendo arguir que uma mudança de paradigma para o da teoria 
da comunicação tornará possível um retorno à tarefa que foi 
interrompida com a crítica da razão instrumental; e isto nos permitirá 
retomar as tarefas, desde então negligenciadas, de uma teoria crítica 
da sociedade (Habermas, 1984, p. 386). 
 

Habermas defende que a mudança do paradigma da razão instrumental para 

o da comunicação permite retomar o projeto da Teoria Crítica, interrompido pela 

limitação da razão ao cálculo técnico. Ao colocar a racionalidade comunicativa no 

centro da reflexão, ele aponta o diálogo, a linguagem e o entendimento mútuo como 

fundamentos para uma crítica social renovada, ética e emancipatória. 

A crítica à razão instrumental se concentrou apenas na questão da técnica e 

da relação do homem com o mundo, se descuidando do processo comunicativo que 



48 

 

leva os homens a se relacionarem.  

No desdobramento da ética do discurso, Habermas propõe uma reformulação 

do modo tradicional de compreender o conhecimento, deslocando-o da centralidade 

do sujeito isolado para o âmbito das relações comunicativas. Essa mudança enfatiza 

a dimensão intersubjetiva da racionalidade e o papel da linguagem como mediadora 

do entendimento mútuo. Nessa direção, o autor afirma que: 

Não é a relação de um sujeito solitário com algo no mundo objetivo 
que pode ser representado e manipulado, mas a relação 
intersubjetiva, que sujeitos que falam e atuam, assumem quando 
buscam o entendimento entre si, sobre algo. Ao fazer isto, os atores 
comunicativos movem-se por meio de uma linguagem natural, 
valendo-se de interpretações culturalmente transmitidas e referem-se 
a algo simultaneamente em um mundo objetivo, em seu mundo 
social comum e em seu próprio mundo subjetivo (Habermas, 1984, p. 
392). 
 

Habermas retoma, pois, a dimensão dialógica, referenciando como um ato 

onde a linguagem expressa um tipo de ação na busca do entendimento 

intersubjetivo. Isto ocorre por meio da linguagem cotidiana que, por sua vez, vai se 

constituindo através dos valores culturais, porém com objetividade. A comunicação 

também é uma ação que se dá com o objetivo do entendimento e não como um ato 

puramente mecânico, como se fosse a mera reprodução dos códigos morais da 

sociedade. 

O sujeito solitário da tradição filosófica, que age direcionado a determinados 

fins, é substituído pelo nós, num diálogo intersubjetivo, que se vale da linguagem 

comum, mas que também encontra na razão as condições de validade do discurso. 

A racionalidade da comunicação mostra que ela está submetida à crítica, a partir de 

procedimento que são reconhecidos pelos atores envolvidos no diálogo 

intersubjetivo. 

Para que o agir comunicativo ocorra é necessário que haja veracidade da 

afirmação, correção normativa, autenticidade e sinceridade. Assim, de acordo com o 

próprio Habermas, a ação comunicativa ocorre:  

 

Sempre que as ações dos agentes envolvidos são coordenadas, não 
através de cálculos egocêntricos de sucesso, mas através de atos de 
alcançar o entendimento na ação comunicativa, os participantes não 
estão orientados primeiramente para o seu próprio sucesso individual, 
eles buscam seus objetivos individuais respeitando a condição de 
que podem harmonizar seus planos de ação sobre as bases de uma 
definição comum de situação. Assim, a negociação da definição de 
situação é um elemento essencial do complemento interpretativo 



49 

 

requerido pela ação comunicativa (Habermas, 1984, p. 285-286).  
 

É interessante destacar este elemento considerado importante para 

Habermas e que caracteriza de forma marcante a ação comunicativa, que é a busca 

pelo entendimento. A validade do diálogo se dá principalmente por esta pretensão 

que move os participantes, que é a busca do consenso.  

A razão não aparece apenas no seu aspecto instrumental, como dirigida para 

determinado fim, conforme o cálculo egoísta feito pelos indivíduos. Ela também se 

apresenta na forma de comunicação, através da interação dos indivíduos que 

pretendem construir um discurso válido. 

A comunicação é uma ação. O diálogo supõe uma forma de agir, de intervir, 

que não necessariamente significa manipular os objetos do mundo ou as pessoas. 

Ela pode ser também um ato de construção do entendimento.  

O entendimento da ética mínima se condensa nesta valorização do diálogo 

intersubjetivo.  No diálogo verdadeiro os sujeitos buscam o entendimento, a partir de 

elementos muito práticos, relacionados ao seu cotidiano, no intuito de convencer, 

apaziguar, fazer valer determinados projetos, influenciar comportamentos.  

No entanto, para que tudo isso ocorra, é necessário que haja um mínimo de 

consenso estabelecido, de regras comunas que definam o que pode ser dito, como 

deve transcorrer o diálogo, quem são os atores legítimos, quais as propostas e 

projetos que merecem ser considerados suscetíveis de acordo mútuo.  

Ao aprofundar a racionalidade comunicativa, Habermas propõe a Pragmática 

Universal como um esforço teórico voltado à identificação das condições morais que 

tornam possível o entendimento entre os sujeitos. Nessa perspectiva, o autor aponta 

que: 

Identificar e reconstruir as condições universais do entendimento 
possível. Noutros contextos se fala também em ‘pressupostos 
universais da comunicação’. Porém, prefiro falar em pressupostos 
morais da ação comunicativa porque considero fundamental o tipo de 
ação orientada ao entendimento (Habermas, 2012, p. 299). 
 

O excerto apresentado revela o núcleo da Pragmática Universal em 

Habermas, cujo propósito consiste em explicitar as condições que tornam possível o 

entendimento entre os sujeitos no processo comunicativo. Ao identificar os 

pressupostos universais do agir comunicativo, Habermas não se restringe a uma 

análise linguística de caráter formal, mas propõe uma reconstrução das bases 

normativas que sustentam a interação orientada ao entendimento mútuo. 



50 

 

O teórico da ação comunicativa utiliza o termo pressupostos morais da ação 

comunicativa porque leva em consideração a ação dialógica voltada ao 

entendimento e não baseada pura e simplesmente na racionalidade instrumental, 

voltada para a relação entre meios e fins da ação.  

O diálogo supõe fala e falar é um ato. É por isso que em sua ética dialógica, 

Habermas recorre à teoria dos Atos de Fala de Austin (1911-1960), segundo a qual a 

linguagem assume também um caráter prático uma vez que, através da linguagem 

realizamos uma série de atos: prometer, ordenar, negar, escolher. 

Falar é um ato porque os indivíduos executam ações segundo determinadas 

regras, que são universais e supõem determinadas regras que garantem a solidez 

das relações, da sociedade e do próprio sistema político.  

No âmbito das reflexões sobre a linguagem, especialmente as que ressaltam 

sua dimensão prática e interativa, compreendemos que ela não se reduz a um mero 

meio de expressão, mas se configura como forma de ação social. Nessa direção, 

Lima sustenta que: 

A Linguagem não é apenas expressabilidade ou, nominalisticamente 
falando, flatus vocis (emissão de voz) como defendia Roscelino no 
tocante à questão da existência dos universais nos debates 
medievais do século XII, mas ação; nesse sentido, falar consiste 
numa forma de comportamento regida por regras (Lima, 2015, p. 
234). 
 

Portanto, a fala é um processo dinâmico, onde há movimento, ação e tudo 

isso só pode ser pensado nessa perspectiva porque tal ação está regida por normas 

e códigos cujo valor universal é reconhecido pelos falantes.  

De acordo com Habermas (2002), os atos de fala podem ser classificados em 

locucionários ou constatativos, ilocucionários ou performáticos e perlocucionários ou 

persuasivos. Os atos locucionários, conforme o próprio termo indica, limitam-se à 

constatação de algo no mundo, expressando a realidade objetiva tal como se 

apresenta aos indivíduos. Já os atos ilocucionários são regidos por um aspecto 

normativo, pois envolvem regras implícitas da comunicação e indicam o que deve ou 

não ser dito e buscado no diálogo orientado ao entendimento entre as partes.  

Por sua vez, os atos perlocucionários estão voltados ao convencimento e à 

persuasão, caracterizando-se pelo uso estratégico da linguagem e pela retórica do 

discurso que visa formar seguidores, partidários ou produzir determinados efeitos 

nos interlocutores. 



51 

 

Essa tipologia dos atos de fala evidencia que a linguagem exerce funções 

distintas no interior das interações sociais e não se reduz à mera descrição da 

realidade objetiva. Ao diferenciar os atos locucionários, ilocucionários e 

perlocucionários, Habermas demonstra que a comunicação envolve dimensões 

normativas e intencionais que estruturam o agir humano.  

Enquanto os atos locucionários se situam no plano do mundo objetivo, os 

atos ilocucionários introduzem a dimensão ética da linguagem, na medida em que 

pressupõem compromissos, expectativas de validade e reconhecimento recíproco 

entre os interlocutores. 

Já os atos perlocucionários revelam o uso instrumental da linguagem, 

orientado pela eficácia e pela produção de resultados, em oposição à busca do 

consenso racionalmente motivado. Essa distinção é central para a ética do discurso 

habermasiana, pois permite compreender a diferença entre a ação comunicativa, 

orientada ao entendimento mútuo, e a ação estratégica, centrada na persuasão e na 

manipulação.  

No campo da educação, tal reflexão adquire especial relevância, ao apontar 

para a necessidade de práticas pedagógicas fundamentadas no diálogo, na 

argumentação e na formação ética dos sujeitos, em detrimento de discursos 

meramente autoritários ou persuasivos. 

Sob esse enfoque, a ética do discurso, tal como formulada no horizonte da 

racionalidade comunicativa, não se limita à análise formal da linguagem, mas implica 

a consideração de pressupostos normativos que tornam possível o entendimento 

mútuo entre os sujeitos.  

Trata-se de reconhecer que todo processo comunicativo orientado ao 

consenso exige competências linguísticas e disposições éticas compartilhadas, sem 

as quais o diálogo se converte em mera estratégia ou imposição. É nesse sentido 

que Lima e Carneiro destacam os fundamentos éticos que sustentam a prática 

discursiva, ao afirmarem que: 

Neste enquadramento teórico da ética do discurso, a competência 
linguística significa não apenas a abertura cognitiva para o diálogo, 
mas a intelecção acerca dos pressupostos comunicativos orientados 
para o entendimento. Pressupostos como aspirar a veracidade 
acerca do que se diz, não dissimular, não ludibriar, não 
instrumentalizar o outro ou torná-lo um oponente, jamais negar ao 
outros o direito à fala, são premissas e componentes éticos 
fundamentais para o estabelecimento de um acordo mínimo entre os 
parceiros de comunicação (Lima & Carneiro, 2023, p. 4-5). 



52 

 

 

Não se trata apenas de capacidade de argumentar, conhecer o código 

linguístico e tantos outros elementos que, do ponto de vista pragmático, possibilitam 

o entendimento e a conversação. Tais pressupostos são condições básicas para que 

duas pessoas consigam compreender a fala.  

Ainda assim, quando se trata de uma ética do discurso, é necessário ir além, 

ou seja, criar as condições de entendimento e de busca da veracidade. Isso significa, 

como nos dizem os autores, não buscar enganar o outro, nem agir de forma 

deliberadamente antiética, ludibriando o interlocutor a fim de fazer valer interesses 

particulares. 

Não se trata de um agir instrumental, de utilizar a linguagem tendo em vista a 

mera lógica do meio/fim. Tal postura linguística reduz a moral a um mero joguete nas 

mãos dos indivíduos que, para realizar seus intentos, abrem mão dos pressupostos 

universais que garantem a sobrevivência e fortalecimento do corpo político.  

No âmbito da teoria da ação comunicativa, Habermas sustenta que o 

entendimento mútuo não ocorre de forma espontânea ou arbitrária, mas depende do 

cumprimento de determinadas condições normativas que asseguram a legitimidade 

do diálogo.  

Para que a comunicação seja orientada ao consenso racionalmente motivado, 

é necessário que os interlocutores reconheçam regras que garantam a participação 

equitativa, a veracidade e a ausência de coerção no processo discursivo. Com base 

nessa compreensão, o autor destaca que: 

(a) Publicidade e inclusão: ninguém que, à vista de uma exigência de 
validez controversa, possa trazer uma contribuição relevante, deve 
ser excluído; (b) direitos comunicativos iguais: a todos são dadas as 
mesmas chances de se expressar sobre as coisas; (c) exclusão de 
enganos e ilusões: os participantes devem pretender o que dizem; e 
(d) não-coação: a comunicação deve estar livre de restrições que 
impedem que o melhor argumento venha à tona e determine a saída 
da discussão (Habermas, 2002, p. 67). 
 

A ética do discurso deve primar pela publicidade e inclusão. Neste horizonte, 

todos devem participar e ter voz no processo de construção do entendimento por 

meio da linguagem comunicativa. Sendo assim, todos devem ter o direito de se 

expressar, excluindo os enganos e os falseamentos deliberados. Além disso o que 

deve prevalecer é a força da argumentação e não a violência, a atuação do mais 

forte, que age de forma truculenta e ameaçadora.  

A reflexão habermasiana sobre a racionalidade moderna exige a distinção 



53 

 

entre diferentes formas de agir que orientam as relações sociais. A partir dessa 

compreensão, Habermas propõe uma diferenciação fundamental entre a 

racionalidade instrumental, centrada na eficácia e na relação entre meios e fins, e a 

racionalidade comunicativa, orientada ao entendimento mútuo e à construção 

intersubjetiva do consenso. Tal distinção é decisiva para compreender sua crítica ao 

uso estratégico da razão e sua proposta de reconstrução normativa da vida social, 

na qual a linguagem e o diálogo assumem papel central. É a partir dessa perspectiva 

que Habermas fala que: 

O agir comunicativo distingue-se, pois, do estratégico, uma vez que a 
coordenação bem-sucedida da ação não está apoiada na 
racionalidade teleológica dos planos individuais de ação, mas na 
força racionalmente motivadora de atos de entendimento, portanto, 
numa racionalidade que se manifesta nas condições requeridas para 
um acordo obtido comunicativamente (Habermas, 1990, p. 72). 
 

O autor deixa muito clara a distinção entre um agir estratégico, instrumental e 

um agir comunicativo. O agir comunicativo está voltado ao acordo entre as partes, 

de modo que o interesse público se sobressaia sobre os particularismos. E aqui nós 

temos um elemento importante que conforma os Estados Democráticos.  

A busca do entendimento é algo essencial na vivência democrática, a qual 

não exclui as contradições, uma vez que valoriza o pluralismo das ideias e 

perspectivas. Porém, as soluções passam pelo diálogo, pela busca do entendimento 

mútuo e isso só é possível quando os participantes respeitam as regras do jogo.  

A ágora não pode ser colonizada pela racionalidade instrumental. É 

necessário repovoar o espaço público, para que ele seja o local privilegiado da 

discussão e proposição de ideias que fortaleçam os pressupostos democráticos, 

onde o interesse público se sobreponha aos particularismos. 

A partir dessa dinâmica, a escola assume um papel fundamental, fortalecendo 

a ética da convivência, no respeito às normas, ao resgate do direito como elemento 

de normatização das relações individuais. O Princípio do Interesse Público constitui, 

pois, uma expressão capaz de sintetizar e, ao mesmo tempo, promover o amálgama 

necessário entre os diversos fatores que dizem respeito à existência do Estado de 

Direito, às práticas legitimas de poder e ao exercício da administração pública.  

Daí a sua importância para a confrontação entre a ótica privada e sua 

repercussão no espaço público. Essa síntese vincula necessariamente a democracia 

ao direito, à política, ao governo e à história, bem como às questões que dizem 



54 

 

respeito ao ensino dos valores éticos no espaço escolar. 

A confirmação política do Estado Democrático de Direito abriga um sentido de 

democracia cujo valor substantivo vincula-se à ideia de pluralismo, participação e 

inclusão e no qual o sentido material de igualdade possui um tônus maior do que o 

sentido formal.  

Atualmente o contexto de pluralismo encontra-se tensionado pelos conflitos 

religiosos, étnicos e, nos tempos atuais, à emergência do neofascismo. As ações 

afirmativas realizam a aplicação de um sentido de igualdade material, ou seja, 

aquela que reconhece as diferenças, os grupos historicamente desprestigiados. 

Como exemplo, há o sistema de quotas. 

Do ponto de vista ético, a questão racial no Brasil é deveras importante e 

deve ser levada em conta quando se discute o ensino dos valores ético morais.  O 

preconceito racial é uma realidade antiga no Brasil, fazendo parte da nossa 

formação histórica e compondo boa parte das nossas relações sociais.  

É amplamente reconhecido que nossa economia foi sustentada, durante 

muito tempo, pela mão de obra escrava, inicialmente com os povos indígenas, 

empregados na extração do pau-brasil, e, posteriormente, com os negros, que 

atuaram nas diversas lavouras do país, sobretudo nos engenhos de cana-de-açúcar. 

O processo de emancipação do trabalho escravo no Brasil foi lento e 

encontrou forte resistência por parte daqueles que obtinham enormes lucros com as 

atividades realizadas pelos negros escravizados. Essa parcela da sociedade via o 

escravizado como necessário, embora indesejável. Sua importância estava no fato 

de sustentar o funcionamento da economia, gerando riquezas apropriadas pela 

classe dos produtores e pelos grandes proprietários rurais. 

Mas eram indesejáveis, pois sua condição de negros gerava discriminação; 

ou seja, não lhes era permitido conviver com os brancos nem frequentar os mesmos 

espaços, sendo relegados a uma vida de segregação e injúria. Tratava-se de uma 

realidade infame, marcada por trabalho excessivo, ausência de perspectivas de vida 

— sejam econômicas, culturais ou sociais — e pela convivência constante com o 

desprezo de grande parte da sociedade, simplesmente pelo fato de serem negros. 

O fim da escravidão ocorreu oficialmente com a promulgação da Lei Áurea, 

que, após um longo processo de lutas, propiciou a libertação dos negros de sua 

condição de meros instrumentos de produção. Entretanto, a sociedade brasileira 

continuou a rejeitar a população negra, marcada pela ideia de inferioridade, segundo 



55 

 

a qual seria naturalmente destinada ao desprezo e à exclusão do convívio com os 

grupos considerados de maior prestígio social e cultural, sob a justificativa de não se 

misturar com raças tidas como inferiores. 

Sabemos que os negros foram formalmente libertos, mas não tiveram 

condições reais de reconstruir suas vidas, pois estavam distantes de seu continente 

de origem, não dispunham de trabalho — uma vez que foram substituídos pela mão 

de obra imigrante — e tampouco haviam acumulado recursos que lhes permitissem 

iniciar uma nova etapa de existência. 

Como consequência desse processo, passaram a ocupar as periferias das 

grandes cidades, formando os cortiços, que podem ser compreendidos como 

precursores das favelas. Foi nesses espaços que buscaram reorganizar suas 

trajetórias, submetidos a condições de vida profundamente precárias, marcadas pela 

ausência de saneamento básico, acesso à saúde, infraestrutura adequada, 

segurança e moradia digna. 

Tudo isso contribuiu para reforçar a imagem que a sociedade brasileira foi 

historicamente construindo a respeito da população negra. A figura do negro 

favelado, desempregado e marginalizado, frequentemente associada à ideia de 

sujeito perigoso, foi se enraizando no imaginário social, de modo que o racismo, 

ainda que de forma velada, permanece como uma característica estrutural da 

sociedade brasileira. 

Durante muito tempo, em função de diversos fatores — sobretudo das teorias 

que difundiam a noção de democracia racial —, as práticas racistas mantiveram-se 

encobertas, manifestando-se de maneira sutil e indireta. Isso contribuiu para a 

consolidação da falsa ideia de que o Brasil não seria um país racista, alimentando a 

crença de que todas as pessoas seriam igualmente respeitadas, independentemente 

de cor, raça, sexo, religião etc. 

Essas e outras questões, quando inseridas no debate sobre os valores éticos 

e analisadas à luz da ética do discurso, devem ser consideradas de forma central na 

reflexão sobre o ensino de Filosofia. A emergência dos discursos de ódio e a 

ascensão de movimentos de extrema direita, que se valem das redes sociais para 

fragilizar a democracia, impõem a necessidade de retomar a discussão sobre uma 

ética comunicativa orientada ao entendimento mútuo. 

Em face desse quadro, torna-se evidente que a ética do discurso 

habermasiana não se limita a um conjunto de regras formais de comunicação, mas 



56 

 

se apresenta como um fundamento normativo para a reconstrução do espaço 

público e para o fortalecimento de práticas democráticas. 

A vida em sociedade, marcada pela pluralidade de vozes, demandas e 

conflitos, exige constantemente um mecanismo de mediação. E esse mecanismo, 

segundo Habermas, não pode estar subordinado nem ao arbítrio da força, nem à 

imposição de ideologias totalizantes, mas sim ao diálogo crítico e inclusivo, no qual 

todos os sujeitos têm a possibilidade de participar em condições de igualdade. 

A questão ética aqui se encontra no cerne da convivência democrática. Se 

Kant havia formulado uma ética deontológica, voltada para a universalidade do 

imperativo categórico, Habermas atualiza esse debate ao situar a ética não mais no 

sujeito solitário e racional, mas na comunidade de comunicação.  

Em outras palavras, o critério de universalidade não está apenas na razão 

abstrata, mas no reconhecimento intersubjetivo, no teste de validade realizado no 

interior do próprio diálogo. O que vale como norma moral não é aquilo que um 

sujeito isolado considera válido, mas aquilo que todos os envolvidos poderiam, em 

condições de igualdade e liberdade, aceitar como válido. 

Dessa forma, a proposta habermasiana é, em certo sentido, uma 

radicalização da própria modernidade: se o Iluminismo trouxe a razão para o centro, 

Habermas (2002) amplia o escopo, substituindo a razão solitária pela razão 

comunicativa, que só pode existir no espaço compartilhado entre sujeitos. Essa 

mudança de paradigma não é apenas teórica, mas possui consequências práticas e 

políticas profundas. 

No contexto contemporâneo, marcado pela expansão das redes sociais 

digitais, evidencia-se a relevância de uma ética comunicativa. Se, por um lado, 

esses espaços possibilitam formas inéditas de interação e ampla circulação de 

informações, por outro, também favorecem a disseminação de discursos de ódio, 

notícias falsas (Fake News) e estratégias de manipulação da opinião pública. 

Nesses ambientes, a racionalidade instrumental — expressa no uso da 

linguagem como meio para a obtenção de interesses particulares — tende a 

sobrepor-se à racionalidade comunicativa. Justamente por essa razão, torna-se 

imprescindível retomar a ética do discurso, a fim de resgatar o espaço público como 

um âmbito de construção coletiva, no qual prevaleçam os argumentos em lugar das 

agressões e o diálogo em vez da imposição. 

Além disso, a ética do discurso habermasiana possui um caráter 



57 

 

eminentemente emancipador. Não se limita à coordenação da ação social, mas visa 

possibilitar que sujeitos historicamente marginalizados conquistem voz e 

legitimidade no debate público. 

Ao afirmar que todos os indivíduos têm o direito de participar do diálogo, 

Habermas toca diretamente nas lutas por reconhecimento. A inclusão de minorias 

étnicas, de gênero, religiosas e sociais no debate democrático não se reduz a uma 

exigência de justiça formal, mas configura um imperativo ético que confere 

densidade material à própria democracia. 

O campo educacional, nesse sentido, ganha centralidade. Ensinar filosofia, 

ética e cidadania não significa apenas transmitir conteúdos, mas formar sujeitos 

capazes de argumentar, dialogar e respeitar a pluralidade.  

A escola, como microcosmo da sociedade, pode se tornar um laboratório da 

racionalidade comunicativa, na medida em que promove práticas de escuta, debate 

e construção coletiva de soluções. Uma pedagogia inspirada em Habermas não se 

limita à transmissão vertical do saber, mas aposta na interação dialógica entre 

professores e alunos, reconhecendo a todos como sujeitos do discurso. 

A relação entre ética do discurso e política é fundamental. Diante das 

ameaças à democracia, como autoritarismo e concentração de poder, a proposta 

habermasiana surge como alternativa sólida, ao fundamentar a ação política no 

diálogo racional e inclusivo, fortalecendo a cidadania e a legitimidade das decisões. 

O espaço público precisa ser constantemente revitalizado, e isso só ocorre quando 

os cidadãos participam de forma efetiva, discutindo as normas que regulam sua 

convivência. Isso implica também um compromisso ético com a verdade, com a 

sinceridade e com a transparência, valores muitas vezes colocados em xeque pelo 

populismo contemporâneo. 

Vale notar que, ao deslocar o centro da ética do sujeito isolado para o sujeito 

em diálogo, Habermas (2002) propõe que a moralidade não seja compreendida 

apenas como um conjunto de regras abstratas, mas como algo que se realiza 

concretamente nas práticas das relações humanas. A ética do discurso pressupõe 

que os indivíduos assumam a responsabilidade de tornar o diálogo possível e 

fecundo, o que implica agir com sinceridade, autenticidade, veracidade e respeito ao 

outro. 

Uma das consequências éticas mais relevantes dessa perspectiva é a 

promoção da igualdade na participação. O princípio segundo o qual todos os 



58 

 

envolvidos no diálogo devem dispor dos mesmos direitos comunicativos expressa 

uma exigência moral fundamental: não se pode excluir deliberadamente vozes, 

tampouco impor hierarquias artificiais que silenciem ou desqualifiquem determinados 

sujeitos. 

Essa concepção ética baseada no diálogo articula-se diretamente à 

responsabilidade social. Uma ação só pode ser considerada moralmente aceitável 

se puder ser defendida no espaço público, sob condições de igualdade e 

transparência. Isso implica que decisões individuais ou coletivas devem considerar 

seus efeitos sobre os demais, promovendo o bem comum em lugar de interesses 

restritos. 

No campo político, tal princípio se traduz na necessidade de políticas públicas 

fundamentadas em debates racionais e inclusivos, capazes de respeitar a 

pluralidade de opiniões e de prevenir a exclusão de minorias ou grupos socialmente 

vulneráveis. 

No plano pessoal, as implicações éticas também são significativas. O sujeito 

ético, à luz do agir comunicativo, deve desenvolver competências como escuta ativa, 

empatia e abertura crítica. A moralidade não é imposta externamente, mas 

internalizada por meio da prática cotidiana do diálogo: falar e ouvir tornam-se, 

simultaneamente, ações morais e formas de sustentar a vida comunitária. 

Tudo isso aponta para uma ética da educação e da formação cidadã. Ensinar 

não se limita à transmissão de conteúdos, mas envolve formar sujeitos capazes de 

participar de maneira crítica e responsável nos espaços de comunicação, 

reconhecendo as vozes alheias e buscando soluções coletivas para conflitos e 

problemas sociais. Assim, a ética não permanece restrita à esfera privada, mas 

manifesta-se no cotidiano das interações, no reconhecimento do outro e na 

construção compartilhada de normas justas e válidas. 

As implicações éticas da teoria do agir comunicativo são profundas e 

alcançam tanto a vida individual quanto as estruturas sociais. Ao deslocar o centro 

da moralidade do sujeito isolado para o sujeito em diálogo, Habermas (2002) propõe 

que a ética não seja apenas um conjunto de regras abstratas, mas algo que se 

concretiza nas práticas das relações humanas. 

A ética comunicativa pressupõe que os indivíduos assumam a 

responsabilidade de tornar o diálogo possível e fecundo, o que implica agir com 

sinceridade, autenticidade, veracidade e respeito ao outro. Uma de suas 



59 

 

consequências mais relevantes é a promoção da igualdade na participação. O 

princípio segundo o qual todos os envolvidos devem possuir os mesmos direitos 

comunicativos converte-se em uma exigência moral: não se pode excluir 

deliberadamente vozes nem estabelecer hierarquias artificiais que silenciem ou 

deslegitimem determinados sujeitos. 

Essa abordagem ética dialógica ultrapassa o plano normativo e exige atenção 

às condições concretas do diálogo, reconhecendo que desigualdades estruturais 

podem comprometer a liberdade comunicativa. Ao recusar a coerção e a 

manipulação, o modelo ético-discursivo reafirma o compromisso com o 

entendimento mútuo e com a construção de consensos legítimos, sustentados pela 

argumentação racional. 

Consequentemente, a moralidade comunicativa articula-se à responsabilidade 

social e à prática democrática, reforçando a centralidade do diálogo como 

fundamento ético da convivência, da educação e da cidadania. 

A ética transcende a esfera privada, manifestando-se nas interações 

cotidianas, no reconhecimento do outro e na construção coletiva de normas justas e 

legítimas. 

Diante do pluralismo das concepções de mundo — algo que deve ser 

preservado no espaço democrático — uma saída plausível consiste na constituição 

de uma ética mínima, capaz de conduzir os indivíduos à construção de acordos 

sobre o agir no mundo e em sociedade. Sendo assim, observamos uma influência 

significativa do pensamento de Habermas na obra da filósofa Adela Cortina. 

Para que esse diálogo tenha validade e seja capaz de instaurar uma prática 

ética nas relações sociais, ele precisa estar fundamentado na argumentação 

racional, de modo que sejam respeitados os limites das relações humanas em um 

ambiente democrático. 

A compreensão da ética como prática fundada no diálogo não é uma 

construção recente, mas remonta às origens do pensamento filosófico ocidental. 

Desde a Grécia Antiga, o diálogo foi concebido como caminho privilegiado para a 

busca da verdade, da justiça e do bem comum, especialmente na tradição socrática, 

em que a reflexão moral se dava a partir do encontro intersubjetivo e da 

argumentação racional.  

Essa herança filosófica é retomada e atualizada por Adela Cortina ao 

defender uma ética de caráter dialógico, que reconhece a necessidade de 



60 

 

fundamentar racionalmente a moral no contexto das relações humanas. Portanto, a 

autora enfatiza que:  

A ética dialógica, que afirma estar enraizada na tradição do diálogo 
socrático, coincidirá com as éticas já citadas, no fato de ser uma 
ética normativa, que não tem problema algum em tentar encontrar 
um fundamento para o fato de a moral existir e ter de existir (Cortina, 
2009, p. 61). 
 

  As éticas dialógicas emergem no contexto da filosofia moral contemporânea 

como uma tentativa de fundamentar a normatividade ética a partir da racionalidade 

comunicativa e do reconhecimento intersubjetivo. Ao deslocarem o foco da 

moralidade de princípios metafísicos ou substancialistas para os processos de 

argumentação e consenso racional, essas éticas buscam responder aos desafios 

éticos de sociedades plurais e marcadas pela diversidade de valores. Embora se 

apoiem em pretensões de universalidade, não recorrem a uma concepção 

metafísica da natureza humana como fundamento último do dever moral. É 

precisamente essa distinção que Adela Cortina procura esclarecer ao afirmar que tal 

fundamento não se ancora em uma antropologia metafísica. Aonde a autora 

comenta que: 

Não consistiria em uma antropologia metafísica. Portanto, em sua 
perspectiva, o dever moral não seria impelido pelo afã de realizar um 
ideal e humanidade, nem pela necessidade racional de respeitar o 
que é absolutamente valioso. Termos como “valor absoluto” talvez 
soem com excessivamente metafísicos e ambiciosos aos ouvidos de 
nossos países civilizados, conscientes da finitude e da contingência 
humanas (Ibid.).   
 

A ideia de um fundamento e de normas universais tem um sentido bem 

diferente na proposta de uma ética mínima. De fato, a filosofa reconhece que não é 

possível mais assentar a moral em valores absolutos, que valham para todos, pois o 

pluralismo que caracteriza o tempo presente pressupõe a valorização das diferenças, 

além do fato de que o elemento religioso, com sua visão de Deus não tem mais 

aquela força que possuía no tempo em que se cultivava uma concepção metafísica 

do mundo.  

A discussão volta-se para a valorização do diálogo intersubjetivo. Por isso 

mesmo, prossegue Adela Cortina (Ibid.), “as éticas do diálogo também falam de 

necessidades e de interesses a satisfazer, recuperando o valor do sujeito por outro 

caminho: como interlocutor competente em uma relação”. Essas éticas retomam a 

ideia de sujeito, porém enfatizam não mais a consciência e o aspecto metafísico de 



61 

 

sua existência, mas a sua interlocução com outros sujeitos igualmente racionais, que 

se encontram em busca do consenso. 

No contexto das éticas inspiradas na teoria do agir comunicativo, a resolução 

dos conflitos morais não ocorre por meio da imposição ou da violência, mas pela 

construção intersubjetiva do entendimento. Contudo, a ação comunicativa torna-se 

fundamental, pois possibilita a busca de consensos racionais entre sujeitos 

reconhecidos como interlocutores competentes. É nesse sentido que Adela Cortina, 

ao interpretar a tese habermasiana, afirma: 

Levando em conta que determinaremos essa consciência a partir de 
uma teoria da ação comunicativa, Habermas a tem na conta de uma 
capacidade de se servir da competência interativa para uma solução 
consciente de conflitos de ação, relevantes em perspectiva moral. 
Conflitos de ação moralmente relevantes são aqueles “suscetíveis de 
uma solução consensual. A solução moral de conflitos de ação exclui 
tanto a utilização manifesta da violência quanto um ‘compromisso 
fácil, podendo ser interpretada como uma continuação com meios 
discursivos da ação comunicativa orientada para a compreensão” 
(Cortina, 2009, p. 122). 
 

Esta competência interativa, que se exercita através do diálogo, possibilita a 

formação do consenso, além de criar as condições objetivas para que se 

estabeleçam os mínimos éticos necessários à convivência democrática. Os mínimos 

éticos dizem respeito a noções como justiça social, respeito às diferenças, resolução 

pacífica dos conflitos, repúdio ao autoritarismo e a todas as formas de intolerância.  

Esses mínimos éticos encontram amparo em uma moral civil, conforme 

assinala Adela Cortina: 

Repousa na convicção de que é verdade que os homens são seres 
auto legisladores; de que é verdade que, por isso, eles têm dignidade 
e não preço; de que é verdade que a fonte de normas morais só 
pode ser um consenso se os homens reconhecerem reciprocamente 
seus direitos; por fim, de que é verdade que o mecanismo 
consensual não é a coisa mais importante na vida moral, visto que as 
normas constituem um marco indispensável, mas não dão a 
felicidade. E os homens – isso também é verdade – tendem à 
felicidade (Cortina, 2009, p. 156-157). 
 

O reconhecimento de que os homens são auto legisladores retoma a 

discussão kantiana da autonomia do indivíduo, o qual é capaz de dar a si mesmo a 

lei moral, ao mesmo tempo em que relaciona está autonomia à capacidade de se 

estabelecer o consenso, pela via do diálogo. 

É neste processo que se reconhecem os direitos uns dos outros. Por outro 

lado, e é isso que propõe a ética mínima esse consenso garante o convívio, mas 



62 

 

não a felicidade e é imperioso reconhecer, como Aristóteles, que os homens tendem 

à felicidade.  

Enquanto marcos indispensáveis, as normas contribuem igualmente para o 

fortalecimento da cidadania. Se o tempo presente carrega o signo da individualidade, 

da subjetividade, ele também impele os homens ao aperfeiçoamento da cidadania, 

uma vez que as relações sofrem cada vez mais o processo de globalização que, 

transposta da economia para a política, impacta no cotidiano do indivíduo 

contemporâneo, transformando-o em cidadão do mundo e mais ainda, membro de 

uma comunidade. 

Entende-se que a realidade da cidadania, assevera Cortina (2005, p. 27) “o 

fato de se saber e de se sentir cidadão de uma comunidade, pode motivar os 

indivíduos a trabalhar por ela”. Os mínimos éticos, construídos através do consenso 

dialógico, possibilitam essa abertura à cidadania, que se constrói e efetiva 

cotidianamente na realidade comunitária. Para se efetivar essa cidadania civil é 

necessário que todas as pessoas estejam integradas à sociedade.  

Isto ocorre através do trabalho, que é bastante valorizado por Adela Cortina 

(2005, p.114), ao ponto de afirmar que “a principal fonte de riqueza dos povos é a 

qualificação dos que neles trabalham, é a qualidade dos seus recursos humanos”. 

O fortalecimento da cidadania implica igualmente o cultivo e respeito ao 

pluralismo, reconhecendo na diversidade cultural a possibilidade de construir um 

espaço de aperfeiçoamento dos indivíduos, com base nos seus valores culturais e 

dentro de um mínimo ético necessário para possibilitar esta mesma convivência. Tal 

esta postura não pressupõe a aceitação acrítica dos valores culturais do outro.  

De fato, afirma Cortina (2005, p. 146) “para respeitar uma posição não é 

preciso estar de acordo com ela, e sim, compreender que ela reflete um ponto de 

vista moral com o qual não compartilho, mas respeito em outro”. Esses valores 

mínimos não apenas podem como devem ser compartilhados entre os membros de 

uma determinada comunidade, a fim de que estes exerçam sua liberdade, 

projetando seu ideal de felicidade para além das normas e regras sociais.  

É a partir dessa compreensão que podemos encaminhar e projetar uma 

sociedade verdadeiramente democrática. A relação entre ética e sociedade 

democrática revela-se particularmente significativa na reflexão proposta por Adela 

Cortina acerca de uma ética mínima. Tal perspectiva caracteriza-se, em primeiro 

lugar, pelo exercício do diálogo, que, segundo a autora, representa: 



63 

 

Um caminho que compromete em sua totalidade as pessoas que 
estão envolvidas porque, neste contexto, deixam de ser meros 
expectadores para converterem-se em protagonistas de uma tarefa 
compartilhada, ou seja, a busca compartilhada do verdadeiro e do 
justo, e a resolução justa dos conflitos que vão surgindo ao longo da 
vida (Cortina, 1999, p. 247). 
 

A busca pela verdade converte-se, em outras palavras, na busca pelo 

consenso, uma vez que já não se sustenta a ideia de uma verdade eterna, única e 

metafísica que possa ser aplicada e validada em todos os contextos e culturas. É 

dessa forma que a ética contribui para a edificação de uma sociedade democrática e 

plural. 

Como não há uma verdade única e situada para além desta realidade, torna-

se necessário ser capaz de ouvir o outro e compreender suas posições, o que não 

significa concordar, mas abrir espaço para que diferentes visões de mundo possam 

ser apresentadas e vivenciadas na sociedade. Ao citar Camus, Cortina (1999, p. 

247-248) lembra que “um democrata é aquele que admite que um adversário possa 

ter razão e, portanto, o deixa expressar-se e, por outro lado, aceita refletir sobre 

seus argumentos”. 

Isso implica também a tarefa de incluir o outro, o divergente, ainda que não 

seja simples incluir a todos. O que se observa, nesse contexto, é um movimento 

constante de inclusão e exclusão. A efetivação da cidadania dá-se nesse espectro, 

no qual o reconhecimento da identidade que une as pessoas parte, paradoxalmente, 

daquilo que as diferencia umas das outras 

No pensamento de Adela Cortina, a identidade do indivíduo em relação aos 

seus concidadãos constrói-se a partir do sentimento de pertencimento a uma 

comunidade política, no interior da qual se estabelecem dinâmicas de inclusão e 

exclusão. Tal pertencimento, contudo, não se limita a vínculos locais ou particulares, 

mas é atravessado por uma herança histórica de universalismo moral que aponta 

para a ampliação do horizonte ético da cidadania.  

A autora compreende a formação de uma cidadania que, embora enraizada 

em comunidades concretas, projeta-se para uma dimensão cosmopolita. Cortina 

salienta que: 

 

É o que o diferencia das outras pessoas, o pertencer a uma 
comunidade política se gera a partir do jogo da inclusão e da 
exclusão. E, no entanto, desde a irrupção do universalismo moral da 
mão do estoicismo e do cristianismo foi lançada uma semente de 



64 

 

universalismo que está entranhada nos seres humanos, uma 
semente que foi transformada em árvore através das tradições 
herdadas do universalismo ético, tanto religiosas como políticas 
(liberalismo, socialismo). Umas e outras convergem com Kant em 
que a humanidade tem um destino, o de forjar uma cidadania 
cosmopolita, possível num tipo de república ética universal (Cortina, 
1999, p. 252). 
 

A noção de cidadania cosmopolita, contudo, não implica a imposição de um 

conjunto único de valores, mas a construção de princípios gerais que possibilitem o 

respeito mútuo e a convivência entre diferentes culturas e tradições.  

Essa compreensão dialoga com uma concepção contemporânea de cidadania, 

que amplia o seu significado para além do exercício formal de direitos políticos. A 

esse respeito, Lima, Júnior e Brzezinski (2017) assinalam que: 

O conceito contemporâneo de cidadania se estendeu em direção a 
uma perspectiva na qual cidadão não é apenas aquele que vota, mas 
aquela pessoa que tem meios para exercer o voto de forma 
consciente e participativa. Portanto, cidadania é a condição de 
acesso aos direitos sociais (educação, saúde, segurança, 
previdência) e econômicos (salário justo, emprego) que permitem ao 
cidadão desenvolver todas as suas potencialidades, incluindo a de 
participar de forma ativa, organizada e consciente da vida coletiva no 
Estado (Lima; Júnior; Brzezinski, 2017, p. 2). 
 

Dessa forma, evidencia-se o estreito vínculo entre o conceito de cidadania e a 

proposta da ética mínima de Cortina, na medida em que a cidadania é 

compreendida não apenas como acesso a bens sociais e econômicos, mas também 

como participação efetiva nas decisões coletivas, mediada pelo diálogo e pelo 

reconhecimento recíproco. 

Entretanto, é sempre importante enfatizar que a tese da filósofa espanhola 

resgata a noção de felicidade, tema já pensado e amplamente discutido pelos 

gregos. Ao projetar o caminho para a felicidade, os seres humanos entram em 

diálogo, dispondo-se a criar e atribuir sentido aos valores, em vez de limitar-se ao 

mero cumprimento de normas. 

A proposta de uma ética mínima em Adela Cortina não se limita a uma 

simples tentativa de compatibilização entre diferentes sistemas morais ou ao 

estabelecimento de um “mínimo denominador comum” entre as culturas. Trata-se, 

antes, de um projeto filosófico denso, que assume os desafios do tempo presente e 

responde a eles por meio de uma ética que seja, ao mesmo tempo, normativa e 

inclusiva, pluralista e racional, concreta e aberta à transcendência do outro. 

Ao reconhecer a impossibilidade de fundamentar uma moral universal em 



65 

 

valores absolutos e inquestionáveis, Cortina volta-se para a razão prática 

comunicativa, conforme proposta por Habermas, mas a reelabora a partir das 

necessidades concretas das sociedades contemporâneas. A razão, nesse contexto, 

não é uma instância fria e abstrata, mas uma razão pública, que se expressa na 

linguagem, nos argumentos, nas instituições e nas práticas sociais. 

A razão pública exige que os argumentos que sustentam as normas de 

convivência possam ser compreendidos e aceitos por todos os participantes do 

discurso moral, independentemente de suas crenças particulares. Essa exigência 

não anula as convicções pessoais ou religiosas, mas distingue os espaços de 

expressão: o espaço público democrático deve estar alicerçado em fundamentos 

compartilháveis e acessíveis à pluralidade de sujeitos morais. Não obstante essas 

distinções, o conceito de laicidade inclusiva torna-se fundamental. 

A ética mínima vincula-se diretamente à construção de uma esfera pública 

plural e racional, na qual valores como justiça, dignidade, equidade e respeito às 

diferenças possam ser debatidos e assumidos como compromissos coletivos. Trata-

se de um projeto profundamente democrático, no qual cada sujeito é convocado a 

contribuir não apenas com sua opinião, mas também com sua responsabilidade 

deliberativa. 

Um dos aspectos centrais do pensamento de Adela Cortina é o deslocamento 

de uma ética centrada no sujeito autônomo e isolado para uma ética da 

intersubjetividade. Inspirada na tradição do personalismo ético e do pensamento 

comunicativo, a autora compreende o ser humano como essencialmente relacional. 

A identidade moral não é dada de antemão, mas se constrói na relação com os 

outros, por meio do reconhecimento mútuo e do diálogo que possibilita a formação 

de juízos éticos compartilhados. 

Esse horizonte intersubjetivo conduz a uma ética que ultrapassa a mera 

tolerância — muitas vezes passiva e indiferente — e propõe o reconhecimento ativo 

do outro como sujeito de direitos, igual em dignidade e interlocutor válido. O respeito, 

nesse caso, não se reduz a uma atitude negativa de não interferência, mas se afirma 

como postura positiva de abertura, escuta e disposição para a construção de 

vínculos. 

A ética mínima de Cortina também se abre ao diálogo com as narrativas 

culturais e existenciais. Se os valores já não são impostos por uma autoridade 

metafísica, torna-se necessário construí-los a partir das histórias que indivíduos e 



66 

 

coletividades narram sobre si mesmos. Nesse sentido, a filosofia moral aproxima-se 

da hermenêutica e da antropologia filosófica, ao reconhecer que o ser humano 

atribui sentido à própria vida por meio da linguagem, da cultura e da memória. A 

ética, portanto, não se limita à normatividade, mas assume também um caráter 

narrativo e sensível, envolvendo sentimentos, afetos e a capacidade de colocar-se 

no lugar do outro. 

Dessa forma, a proposta de Adela Cortina apresenta-se como um projeto de 

humanização das relações sociais e políticas. A ética mínima não pretende substituir 

as éticas máximas — religiosas, filosóficas ou ideológicas —, mas estabelecer um 

piso ético comum, um conjunto de princípios capazes de assegurar a convivência, o 

respeito recíproco e a dignidade humana em sociedades marcadas pela diversidade. 

O processo de criação dos valores é próprio do ser humano. Ao refletir sobre 

essa capacidade, Cortina (2009) retoma, em diversos momentos, o discurso das três 

metamorfoses do espírito de Nietzsche, apresentado em seu livro Assim Falou 

Zaratustra, no qual surge a figura do Super-Homem. 

Zaratustra surge na obra com o objetivo de denunciar a ilusão de que, por 

trás da aparência do mundo, exista uma essência ou norma universal válida para 

todos. Portanto, o Super-Homem afirma sua própria vontade diante de qualquer 

tentativa de subordiná-lo a uma força estranha, ainda que está se apresente como a 

vontade do grupo, da comunidade ou da legislação moral.  

O processo é expresso nas três metamorfoses do espírito, conceito que abre 

a primeira parte da obra e simboliza a tarefa constante do indivíduo na superação 

das amarras da moral, entendida como visão socialmente consagrada e elevada a 

verdade absoluta. 

Quais são essas metamorfoses? Segundo Zaratustra, o espírito se transforma 

inicialmente em camelo, depois em leão, e finalmente em criança. O camelo 

representa a capacidade de suportação e a afirmação da vida em sua dureza, peso 

e dor. A segunda metamorfose ocorre no deserto, espaço simbólico central na 

mística cristã, propício ao encontro com Deus e à renúncia aos ideais mundanos. É 

nesse contexto que o camelo se torna leão, animal que simboliza as condições 

necessárias para que o espírito alcance sua liberdade. 

Como isso se realiza? Amarrando o dragão que o escraviza — o “tu deves”. O 

leão busca tornar-se senhor de seu próprio território, afirmando um solene “eu 

quero”, atitude essencial para avançar à terceira metamorfose, representada pela 



67 

 

criança. Esta simboliza inocência, esquecimento e novos começos, estando aberta a 

múltiplas aquisições (Nietzsche, 2005). 

Dessa forma, o Super-Homem pode concretizar-se como indivíduo receptivo a 

diversas possibilidades, livre das amarras impostas por normas universais. 

Através do espírito da criança, surge a necessidade de se recorrer ao diálogo 

com os homens, para que se estabeleçam os mínimos éticos necessários à 

implantação da justiça.  A criança, enquanto terceira e última metamorfose do 

espírito, não representa um retorno à ingenuidade, mas sim o surgimento de um 

novo modo de existir, capaz de criar valores próprios. Neste ponto do percurso, o 

espírito já não está mais subordinado às verdades herdadas, tampouco se limita à 

negação rebelde do leão.  

A criança é criação: ela joga, inventa, brinca com a existência, instaurando 

sentidos inéditos sem a pretensão de fundá-los em qualquer verdade eterna. Não 

deseja restaurar antigas morais nem as substituir por novas imposições absolutas, 

mas sim viver como expressão contínua de potência e afirmação da vida. 

Esse novo espírito, liberto da obediência cega e do ressentimento, constitui o 

terreno fértil para a figura do Super-Homem — não como um ideal fixo a ser 

alcançado, mas como um processo permanente de superação de si mesmo. O 

Super-Homem é aquele que ousa criar novos valores em um mundo onde Deus está 

morto, ou seja, onde os referenciais absolutos que antes guiavam a existência já não 

têm validade. Essa condição, longe de representar um convite ao niilismo destrutivo, 

torna-se a oportunidade de uma existência mais autêntica, fundada na 

responsabilidade radical pela própria vida. 

Dessa perspectiva, o projeto filosófico de Nietzsche, encarnado em Zaratustra, 

não se limita a criticar a moral tradicional, mas propõe um caminho de transformação 

interior que exige coragem, esforço e criatividade. O camelo carrega o fardo da 

tradição; o leão rompe as correntes da obediência; a criança inaugura o espaço da 

liberdade criadora. Essa sequência não é apenas um movimento linear, mas um 

ciclo que pode se repetir sempre que o espírito se encontra diante do desafio de 

reinventar-se. 

Assim, a imagem das três metamorfoses evidencia que a superação dos 

valores estabelecidos não é um ato de simples negação, mas uma jornada ética e 

estética, na qual o indivíduo é convocado a ser artista de si mesmo. 

Ao longo desse processo, o mundo deixa de ser visto como algo a ser 



68 

 

interpretado segundo normas superiores e passa a ser compreendido como campo 

aberto à experimentação, à vontade de potência e à criação de novos sentidos — 

tarefa própria de um espírito livre. 

Essas categorias são objeto da ética, ramo da filosofia dedicado à reflexão 

sobre os valores morais. Por conseguinte, a reinserção da filosofia no ensino médio 

representa um ganho significativo para a reflexão sobre valores morais e sobre o 

próprio conceito de ética. No próximo capítulo, será feita uma incursão sobre o 

ensino da filosofia na escola, a partir da discussão dos valores morais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 

 

3 CONCEPÇÕES DE EDUCAÇÃO E MODELOS ÉTICOS: TRAMAS E DRAMAS 

 
Para iniciar esta discussão, é necessário apresentar duas perspectivas sobre 

escola ou educação que se fazem presentes atualmente e que ainda entram em 

choque, gerando numerosos debates. No cotidiano escolar, os professores 

vivenciam essa tensão entre formas tradicionais de ensino-aprendizagem e 

propostas inovadoras, que buscam transformar a concepção que se tem da 

educação. 

A vivência dos valores éticos e morais no âmbito do ensino de Filosofia se 

insere nesta discussão. De certa forma, a revolução digital tem proporcionado 

práticas pedagógicas que seriam inimagináveis há trinta anos. Portanto, antes de 

discutir o papel da disciplina nesse contexto, é necessário situar onde esse debate 

se insere e quais questões se colocam em relação a esse novo modelo educacional. 

 

3.1 A crítica ao modelo tradicional de educação 
 

As mudanças propostas pela nova BNCC (2017) trazem à tona a discussão 

sobre a introdução de propostas inovadoras para a educação, que têm como foco 

principal a crítica ao modelo tradicional de escola, centrado na autoridade do 

professor e em um modelo de transmissão do conhecimento, no qual o aluno 

assume uma posição passiva. 

Para compreender de forma mais profunda a crítica ao modelo tradicional de 

ensino, é necessário analisar a concepção que ele estabelece sobre aprendizagem 

e sobre a relação entre professor e aluno. Saviani evidencia algumas características 

centrais dessa perspectiva, ao observar que: 

Do prisma da escola tradicional o problema da marginalidade está 
centrado na ignorância, na falta de conhecimentos. A escola seria a 
cura que transformaria o ignorante em cidadão através da 
transmissão dos conhecimentos historicamente produzidos pela 
humanidade de maneira lógica e sistematizada. Centrado no 
professor, o ensino tradicional requeria disciplina, atenção, aulas 
expositivas e exercícios repetitivos (Saviani, 2009, p. 6). 
 

Dentro dessa perspectiva, o problema da marginalidade se articula à 

dicotomia entre ignorância e saber. O indivíduo que permanece à margem do 

conhecimento encontra-se também afastado do convívio social e privado da 

oportunidade de usufruir das conquistas acumuladas pela humanidade. Assim, o 

aluno depende do professor, que exerce o papel de transmissor do saber, 



70 

 

preenchendo uma mente concebida como receptáculo vazio, destinada a ser 

completada pelos conteúdos ministrados. 

Este tipo de escola, como bem disse Saviani (2009) se baseia na disciplina 

rígida, na atenção, com aulas expositivas, exercícios de fixação do conteúdo e na 

medição constante deste conteúdo através das provas.  

Saviani (2009, p. 6) complementa sua reflexão destacando que este modelo 

de escola não deu certo, pois “nem todos nela ingressavam e mesmo os que 

ingressavam nem sempre eram bem-sucedidos”. Isto significa que nem todos tinham 

acesso, mas apenas uma parcela da sociedade, o que acabava criando uma elite 

privilegiada que podia desfrutar das vantagens do conhecimento e da boa educação. 

Para aprofundar a compreensão do funcionamento da escola tradicional e seu 

impacto sobre a aprendizagem do aluno, é importante considerar a análise de 

Oliveira, que, ao discutir propostas pedagógicas inovadoras, como a pedagogia de 

projetos, descreve de forma didática o modelo convencional de ensino descreve que: 

 
Nesse modelo de escola, o professor passa para o aluno, através da 
exposição verbal da matéria, de exercícios de memorização e fixação 
de conteúdos, de leituras em livros didáticos, os conhecimentos 
adquiridos ao longo dos anos pelas diferentes culturas. O aluno 
recebe tudo pronto, não é incentivado a problematizar e nem é 
solicitado a questionar ou fazer relação do que aprende com o que já 
conhece. Por isso, é frequentemente caracterizado como passivo. É 
um ensino sem sentido para o educando, pois está desvinculado de 
sua realidade, descontextualizado (Oliveira 2006, p. 2). 
 

Existe uma rigidez muito grande na forma de trabalhar da escola tradicional. 

Percebemos que tudo está centrado na figura do professor e do livro didático. O que 

ocorre é a mera transmissão de saberes. 

Não há nada de novo. O bom aluno é aquele que sabe repetir com precisão 

tudo o que aprendeu do mestre. A postura do estudante é passiva, esperando a 

ação do professor. O aluno torna-se um simples espectador, que recebe tudo pronto 

da escola.  

Para compreender melhor as limitações do modelo tradicional de ensino, 

especialmente no que se refere à forma como o conhecimento é transmitido e 

recebido, é oportuno recorrer às reflexões de John Dewey, pensador e pedagogo 

que problematizou a relação entre aprendizagem e experiência social. Segundo 

Dewey fica claro que: 

  



71 

 

A aquisição isolada de saber intelectual, tendendo muitas vezes a 
impedir o sentido social que só a participação em uma atividade de 
interesse comum pode dar - deixa de ser educativa, contradizendo o 
seu próprio fim. O que é aprendido, sendo aprendido fora do lugar 
real que tem na vida, perde com isso seu sentido e seu valor (Dewey, 
1967, p. 27). 

Este modelo de escola se baseia na simples aquisição do saber, isolada e 

descontextualizada da realidade, que parece estar fora do contexto do aluno e não 

ter nada a ver com sua vida. É por isso que passa a ser um conhecimento sem 

sentido, destituído de significado relevante.  

Por causa disso, (Dewey, 1967, p.46) mostra que se cria uma situação 

escolar em que a criança. “É simplesmente o indivíduo cujo amadurecimento a 

escola vai realizar; cuja superficialidade vai ser aprofundada; e cuja estreita 

experiência vai ser alargada. O papel do aluno é receber e aceitar. Ele o cumprirá 

bem, quando for dócil e submisso”. O papel do estudante, nesse modelo, é passivo: 

ele é percebido como um receptáculo a ser preenchido pelo professor, cuja 

aprendizagem se mede pela obediência e submissão.  

Dewey problematiza essa concepção ao mostrar que a educação, quando 

desvinculada da experiência real e do interesse do aluno, transforma-se em um 

processo superficial, incapaz de promover o desenvolvimento integral do indivíduo.  

Assim, fica evidente a necessidade de modelos educativos que valorizem a 

participação ativa do aluno, a problematização do saber e a construção de 

significados que dialoguem com sua vida e experiência cotidiana. 

No modelo tradicional, o aluno é conduzido por todos os professores em 

direção ao saber. Não é necessário que faça qualquer ação; apenas recebe o que 

lhe é oferecido. Sua postura deve ser de submissão e passividade, pois supõe-se 

que não possui conhecimento prévio. A escola e os docentes são os detentores do 

saber.  

Oliveira destaca que, no modelo tradicional, o professor centraliza o saber 

enquanto o aluno assume um papel passivo, limitando-se a anotar e reproduzir o 

conteúdo transmitido, sem desenvolver investigação ou reflexão própria: 

Nesse modelo tradicional, o educador exerce, do exterior, uma ação 
formadora e modeladora do aluno, considerado como um "objeto”, e 
que, silencioso, anota a longa explicação do professor. O professor 
possui os saberes exatos e necessários a que o aluno, por 
investigação pessoal, não chegaria sem erros. Pela transmissão, 
pretende-se ganhar tempo, precisão, rapidez, facilidade. O professor 
pode resumir em alguns minutos o conteúdo de um livro extenso, 



72 

 

poupando, aos alunos, demorados e cansativos esforços de 
pesquisa pessoal (Oliveira, 2006, p. 02). 
 

As tarefas estão claramente delimitadas nesse modelo de educação, devendo 

ser cumpridas com rigidez por todos os envolvidos. O aluno é formado e modelado 

pelo professor, que detém o saber e é capaz de explicar todo o conteúdo do livro 

didático. 

Fica evidente a postura passiva do estudante, que depende do professor e 

não pode avançar por conta própria sem cometer erros, situação que é evitada 

quando o docente conduz todo o processo, oferecendo o conhecimento de forma 

simplificada, cabendo ao aluno apenas memorizar o que lhe foi transmitido. 

Em seus trabalhos e discussões sobre a educação brasileira, Paulo Freire 

(1967) criticava o que chamava de educação bancária, caracterizada por um modelo 

em que o professor "despeja" informações no aluno, esperando dele uma resposta 

passiva. 

Paulo Freire foi um dos mais importantes educadores do Brasil. Nascido em 

Recife, em uma família de classe média, interessou-se desde cedo pela situação 

das classes mais desfavorecidas, o que o levou a conceber o processo educacional 

como um ato libertador, elaborando, entre outras contribuições, a Pedagogia do 

Oprimido. 

Devido à sua trajetória, que lhe garantiu o título de Doutor Honoris Causa por 

27 universidades e prêmios da Organização das Nações Unidas por sua atuação 

educacional e produção acadêmica, Freire foi, em 2012, alçado à condição de 

patrono da educação brasileira. 

Para aprofundar a análise sobre o modelo tradicional de educação no Brasil, 

é importante considerar as reflexões de Paulo Freire em sua obra Pedagogia do 

Oprimido. Freire problematiza a relação entre educador e educandos, destacando 

como o ensino tradicional tende a transformar o conhecimento em algo estático, 

descontextualizado e pouco significativo para o aluno. Assim e observado que: 

Quanto mais analisamos as relações educador-educandos, na escola, 
e qualquer de seus níveis, (ou fora dela), parece que mais nos 
podemos convencer de que estas relações apresentam um caráter 
especial e marcante – o de serem relações fundamentalmente 
narradoras, dissertadoras. Narração de conteúdos que, por isso 
mesmo, tendem a petrificar-se ou a fazer-se algo quase morto, sejam 
valores ou dimensões concretas da realidade. Narração ou 
dissertação que implica num sujeito – o narrador - e em objetos 
pacientes, ouvintes – os educandos (Freire, 1987, p. 66). 



73 

 

Confirmamos aqui que, em uma relação marcada pela passividade, o 

professor narra e disserta o conteúdo, enquanto o aluno apenas ouve e recebe. 

Esses conteúdos não são ressignificados, apenas assimilados; por isso, acabam se 

petrificando e perdendo seu sentido. Tornam-se, assim, informações depositadas na 

mente do estudante, que precisa treinar a capacidade de decorá-las. 

A tarefa seguinte, e que deve ser realizada de forma automática pelo aluno, é 

repetir o que foi assimilado. Freire analisa, então, a educação bancária nestes 

termos: 

Em lugar de comunicar-se, o educador faz “comunicados” e depósitos que 
os educandos, meras incidências, recebem pacientemente, memorizam e 
repetem. Eis aí a concepção “bancária” da educação, em que a única 
margem de ação que se oferece aos educandos é a de receberem os 
depósitos, guardá-los e arquivá-los. Margem para serem colecionadores ou 
fichadores das coisas que arquivam. No fundo, porém, os grandes 
arquivados são os homens, nesta (na melhor das hipóteses) equivocada 
concepção ‘‘bancaria da educação. Arquivados, porque, fora da busca, fora 
da práxis, os homens não podem ser. Educador e educandos se arquivam 
na medida em que, nesta distorcida visão da educação, não há criatividade, 
não há transformação, não há saber. Só existe saber na invenção, na 
reinvenção, na busca inquieta, impaciente, permanente, que os homens 
fazem no mundo, com o mundo e com os outros. Busca esperançosa 

também, (Freire, 1987, p. 66). 
 

Os alunos são tratados como arquivos ou ficheiros, que guardam o que foi 

recebido dos professores e depois apresentam estes conteúdos aos mesmos, a fim 

de saber se tudo foi assimilado com precisão.  

A partir desta constatação, Freire expõe sua crítica ao modelo de sociedade 

que arquiva os homens, não permitindo que compreendam melhor a realidade e se 

tornem senhores de sua própria história. Freire complementa sua análise afirmando 

que: 

Na visão “bancária” da educação, o “saber” é uma doação dos que 
se julgam sábios aos que julgam nada saber. Doação que se funda 
numa das manifestações instrumentais da ideologia da opressão a 
absolutização da ignorância, que constitui o que chamamos de 
alienação da ignorância, segundo a qual está se encontra sempre no 
outro (Freire, 1987, p. 67). 
 

No sentido aludido pelo educador brasileiro, a alfabetização se transforma em 

mero exercício de memorização e fixação de significados pré-estabelecidos. 

Alfabetizar, no contexto aqui exposto, significa depositar na mente do aluno 

conceitos já formulados, que devem ser guardados e arquivados. 

Na visão bancária da educação, o saber é um bem oferecido ao educando, 

uma doação que apenas reforça as estruturas de opressão da sociedade, 



74 

 

perpetuando a falta de conhecimento e a ausência de consciência crítica (Fernandes, 

2019). 

A pedagogia de Paulo Freire propõe uma revolução na forma como 

concebemos a educação. Ao denunciar a lógica bancária do ensino tradicional, 

propomos reconstruir toda a base epistemológica, política e ética da relação entre 

educador, educando e conhecimento. Não tratamos apenas de métodos 

pedagógicos, mas também de uma nova forma de estar no mundo, de modo mais 

consciente, crítico e solidário.  

Considerando essa situação, a Pedagogia do Oprimido apresenta uma 

proposta radical de subversão da lógica opressora, na qual o oprimido precisa 

reconhecer-se como tal, compreender as causas de sua opressão e desenvolver, 

por meio do diálogo e da ação reflexiva, a capacidade de superá-la. Isso só é 

possível quando o processo educativo reconhece o educando como sujeito da 

aprendizagem, um sujeito histórico, social e político. 

A educação, portanto, não pode ser neutra. Freire (1987) reforça seu 

pensamento ao afirmar que não há educação neutra: ou ela é instrumento de 

domesticação ou de libertação. Portanto, percebemos a profundidade política e ética 

de sua proposta: educar é tomar posição diante da realidade social, é agir sobre o 

mundo com o objetivo de transformá-lo em algo mais justo e humano. 

Nesse horizonte, a filosofia aparece como um campo privilegiado para aplicar 

os princípios da pedagogia freiriana. Diferentemente de outras disciplinas que lidam 

com verdades consolidadas ou procedimentos técnicos, a filosofia parte da dúvida, 

do questionamento e da inquietação. O investigador filosófico é aquele que, diante 

de um mundo aparentemente dado, pergunta: Por quê? Para quê? A quem serve 

essa verdade? 

Essas perguntas constituem também o ponto de partida da educação 

problematizadora de Freire. A filosofia, ensinada de modo crítico, permite que os 

estudantes se desloquem de uma posição de receptores de saber para uma postura 

de produtores de sentido. Ao invés de decorar conceitos, o aluno é chamado a 

refletir sobre a realidade, sua existência e os valores que regem sua vida e o mundo 

em que vive. 

A prática filosófica, quando ligada à pedagogia libertadora, cumpre um papel 

fundamental: formar consciências críticas e éticas, capazes de perceber as 

contradições do mundo e agir sobre elas. De acordo com essa visão, propomos a 



75 

 

práxis como união de ação e reflexão; a filosofia também se realiza na articulação 

entre o pensar e o agir: um pensamento que transforma. 

No modelo bancário de ensino, a ética muitas vezes aparece como um 

conjunto de regras morais impostas externamente, um "depósito" de valores que os 

alunos devem simplesmente aceitar e obedecer. Esse tipo de educação moral está 

em consonância com uma lógica autoritária, que não convida à reflexão, mas à 

conformidade. 

Propomos, por sua vez, a abordagem oposta, defendendo que a formação 

ética nasce da vivência concreta da solidariedade, da responsabilidade e do 

compromisso com o outro. Esses valores não podem ser ensinados como dogmas, 

mas construídos no cotidiano escolar, a partir do diálogo, do respeito mútuo e da 

participação ativa dos educandos na vida escolar e social. 

A ética, portanto, não é uma disciplina isolada nem uma lista de bons 

comportamentos, mas uma dimensão fundamental de toda prática pedagógica 

libertadora. O ato de ensinar — se feito com respeito, humildade e diálogo — é, em 

si, um ato ético. A relação entre professor e aluno precisa ser pautada pela 

horizontalidade, pela escuta e pelo reconhecimento do outro como sujeito. 

A filosofia, ao refletir sobre os fundamentos da moralidade, o valor da justiça, 

os limites da liberdade e as relações de poder, traz à tona questões éticas que 

atravessam a existência humana. Quando incentivamos os estudantes a debater 

criticamente esses temas, não apenas desenvolvem seu pensamento, mas também 

se formam como cidadãos conscientes e responsáveis. 

Na concepção freiriana, a escola não deve ser um espaço de reprodução das 

desigualdades sociais, mas um espaço de resistência, de conscientização e de 

transformação. Para isso, é necessário repensar todo o seu funcionamento, desde o 

currículo até a organização da sala de aula. 

A Filosofia, nesse contexto, precisa ocupar um lugar de destaque, não apenas 

como conteúdo obrigatório, mas como prática transversal de reflexão e crítica. Todas 

as disciplinas deveriam incorporar, em alguma medida, o espírito filosófico de 

indagação e diálogo. Como Freire (2011, p. 20) afirma que, "a leitura do mundo 

precede a leitura da palavra". Ensinar filosofia é ensinar a ler o mundo. 

Uma escola freiriana é uma escola viva, aberta ao debate, onde os saberes 

populares e as experiências dos estudantes são valorizados. O conhecimento é 

construído coletivamente, a partir da realidade concreta, e não imposto de cima para 



76 

 

baixo. Isso exige que nos vejamos também como aprendizes, em um processo 

contínuo de escuta, reflexão e autoformação. 

Em última análise, nosso objetivo maior com a educação libertadora é 

promover a autonomia do sujeito. Um indivíduo autônomo é aquele que pensa por si 

mesmo, que questiona, que assume responsabilidades, que reconhece seus direitos 

e deveres e que luta por justiça social. A Filosofia, nesse caminho, é uma aliada 

essencial, pois nos ensina a arte do pensamento independente. 

Sonhamos com uma educação que forme sujeitos críticos, capazes de dizer 

sua palavra no mundo. Não se trata apenas de acesso ao saber formal, mas de uma 

formação integral, que abrange o saber, o sentir, o agir e o conviver. Buscamos uma 

educação que humanize, que emancipe e que dignifique. 

A alienação que denunciamos não é apenas ignorância, mas a perda da 

capacidade de pensar e agir sobre a própria vida. Contra isso, educar é um ato de 

coragem e de esperança: coragem para questionar o mundo como ele é e 

esperança de que podemos transformá-lo. 

O pensamento de Paulo Freire permanece atual e necessário diante dos 

desafios educacionais e éticos do século XXI. Sua crítica à educação bancária 

continua pertinente em um contexto em que, muitas vezes, o ensino ainda se reduz 

à memorização, ao tecnicismo e à padronização. 

Integrar a pedagogia freiriana ao Ensino da Filosofia significa apostar em uma 

formação mais humana, crítica e transformadora. Cultivamos a autonomia, o diálogo 

e a ética como valores fundamentais para a construção de uma sociedade 

democrática e justa. Mais do que um método pedagógico, Freire nos oferece uma 

visão de mundo: um mundo em que todos têm o direito de pensar, de aprender e de 

ser protagonistas da própria história. 

Dessa forma, o modelo de educação bancária acaba dividindo a escola entre 

os sábios (professores) e os não sábios (alunos), criando uma situação em que o 

conhecimento fica muito limitado, não permitindo que ampliemos nossos horizontes 

de pensamento. 

Contudo, esse modelo de educação passou a ser questionado, dando espaço 

a outras perspectivas de escola, baseadas no protagonismo dos alunos e na 

atuação coletiva. Nessa abordagem, o saber torna-se mais dinâmico e significativo.  

Apesar disso, o modelo tradicional ainda permanece presente na prática 

escolar. 



77 

 

3.2 Do modelo tradicional a nova proposta de educação 
 

O paradigma tradicional de educação vem sendo questionado ao longo do 

tempo, abrindo espaço para novas perspectivas que valorizam o aluno e propõem 

um saber mais compartilhado e dinâmico, centrado na pesquisa e no 

questionamento constante do processo de aprendizagem. 

Diante das transformações no campo educacional e das críticas ao modelo 

tradicional de ensino, reconhecemos a necessidade de um aprendizado significativo, 

no qual o aluno deixe de ocupar uma posição passiva no processo de ensino e 

aprendizagem. 

Sob essa perspectiva, compreendemos que o conhecimento é construído de 

forma ativa, considerando a realidade do educando e valorizando suas experiências 

culturais. É nesse sentido que Oliveira destaca a importância da motivação, da 

mediação docente e do trabalho coletivo como elementos fundamentais para uma 

aprendizagem efetiva, conforme expresso na citação a seguir: 

O aluno precisa ser motivado para a aprendizagem; o conhecimento 
se dá na relação sujeito-objeto-realidade e pela ação do educando 
sobre o objeto de estudo, com a mediação do professor, e não pela 
ação do professor e pela simples transmissão. O aluno traz uma 
bagagem cultural que precisa ser valorizada; o trabalho em sala de 
aula tem uma dimensão coletiva, as atividades de grupo devem ser 
tidas como atividades colaborativas, e os educandos devem ser 
colocados em situações de pesquisa que, pedagogicamente, são 
mais enriquecedoras (Oliveira, 2006, p. 4). 

Sendo assim, compreendemos que a motivação do aluno não deve ser 

imposta de cima para baixo, mas construída por meio da modificação do método de 

ensino, oferecendo ao estudante a possibilidade de assumir o protagonismo do 

conhecimento, e não a condição de assimilador passivo. 

Reconhecemos que o aluno possui uma bagagem cultural que é levada para 

o ambiente da sala de aula; portanto, esse conhecimento prévio precisa ser 

valorizado e considerado no processo educativo. Para que isso ocorra, faz-se 

necessário criar estímulos adequados. 

As atividades colaborativas em sala de aula cumprem papel fundamental, 

pois despertam o desejo de pesquisar, de conhecer e de resolver problemas. Assim, 

a pesquisa se converte em um elemento essencial do fazer pedagógico. 

As reflexões sobre a necessidade de superação do ensino tradicional 

apontam para a urgência de um novo paradigma educacional, capaz de romper com 



78 

 

a fragmentação do saber e com práticas pedagógicas centradas exclusivamente na 

transmissão de conteúdo. Tal perspectiva busca promover uma formação mais 

integral, crítica e criativa, em sintonia com as demandas contemporâneas da 

educação. À luz dessas reflexões, Oliveira afirma que: 

Um novo paradigma educacional propõe desenvolver ações, junto às 
crianças e adolescentes, que ultrapassem as fronteiras da 
fragmentação do saber, transcendam o “conteudismo” conservador 
das práticas das salas de aula e propõe novos rumos pedagógicos 
inseridos em modelos epistemológicos que ressaltam a capacidade 
de criar, de construir e de se harmonizar com o universo (ibid). 
 

O que se pretende no novo modelo pedagógico é ir além das práticas do 

modelo tradicional que, em muitos dos seus aspectos não conseguem mais 

responder as exigências do mundo contemporâneo. É preciso superar a 

fragmentação do saber, que gera uma quantidade enorme de disciplinas que não 

dialogam entre si.  

Em relação ao conteudismo se propõem e praticam formas variadas, cujo 

foco não seja despejar no aluno milhares de conteúdos, muitos deles desconexos e 

que não dialogam com outros saberes e também com a realidade. 

A reflexão sobre a renovação do modelo educacional aponta para a 

superação de práticas mecânicas, reconhecendo o ensino como um processo 

criativo e formativo, essencial para a continuidade da vida social. É a partir dessa 

compreensão que Kilpatrick afirma que: 

Quanto mais cedo nos convencermos de que o ensino não é tarefa 
mecânica, mas uma arte liberal que exige criação, melhor será. 
Muitas coisas estão dependendo disso. A civilização, em progresso, 
está grandemente subordinada à educação, para que se permita à 
escola que continue no seu mister, com processos rudes e empíricos. 
O ensino precisa ser arte mais elevada, baseada na liberdade da 
ciência e da filosofia. Só a esse ensino é que a sociedade pode 
confiar a sua continuidade (Kilpatrick, 1967, p. 87). 
 

O fato é que, em plena era digital, o estudante tem fácil acesso ao 

conhecimento, podendo se informar sobre uma infinidade de temas em poucas 

horas de acesso à internet e às mídias digitais em geral. Sob essa ótica, as práticas 

pedagógicas vão se aperfeiçoando, e passa-se a exigir do aluno a ampliação e a 

qualificação do desejo de pesquisar, uma vez que os recursos tecnológicos 

propiciam esse tipo de conduta investigativa. 

Ao analisarmos o novo modelo educacional, reconhecemos a importância de 

práticas pedagógicas voltadas para a formação integral do educando, que 



79 

 

contemplem dimensões cognitivas, sociais e éticas. A escola, nesse sentido, assume 

o compromisso de formar sujeitos críticos e participativos na sociedade. É a partir 

dessa compreensão que Oliveira afirma que: 

As escolas buscam desenvolver uma prática de qualidade, estão 
atentas à formação global e holística, que proporciona às crianças e 
adolescentes a vivência da criatividade, da ludicidade, da relação 
escola e família, da cooperação e do exercício da cidadania. Essas 
escolas reconhecem a sua missão de formar cidadãos completos, 
inteiros, abertos ao mundo, criativos, competitivos, alegres, 
humanizados e solidários (Oliveira, 2006, p. 4-5). 
 

O novo paradigma aponta para a necessidade de uma formação mais ampla, 

onde o aluno possa desenvolver inúmeras habilidades e não apenas decorar 

conteúdos que serão pedidos na prova.  

Essas exigências vêm da sociedade por causa das modificações ocorridas no 

mercado de trabalho e também pela transformação das relações humanas em um 

mundo cada vez mais dominado pela tecnologia. 

Se antes as habilidades mais valorizadas na escola eram a leitura, a escrita, a 

facilidade de lidar com números, esse cenário mudou. Não que isto tenha deixado 

de ser importante. A questão é que o novo paradigma educacional passa a valorizar 

outras habilidades, que estão na base das transformações ocorridas na sociedade.  

O indivíduo precisa ser competitivo, aberto à crítica, tem que saber ouvir, 

trabalhar em grupo, ser resiliente, saber lidar com as mudanças constantes de 

cenário, não ter medo de arriscar e, algo ainda mais necessário, estar sempre 

disposto a desenvolver seus conhecimentos através da pesquisa e do aprendizado 

constantes.  

Isso requer, inclusive, um novo espaço escolar, que possa favorecer a 

pesquisa e o acolhimento das diferenças, bem como a busca de um saber 

compartilhado, conforme as palavras de Schlickmann e Schmitz: 

 
A sala de aula da escola contemporânea é tão mais do que um 
ambiente delimitado por paredes, porta e janelas, onde estão 
dispostas inúmeras carteiras e cadeiras. Para, além disso, este é um 
espaço no qual se devem acolher diferenças, questionamentos, 
dúvidas e saberes. Ambiente esse que pode ser transformado com a 
necessidade existente e se for preciso criar cenários, histórias e 
espaços de interação e aprendizagem (Schlickmann; Schmitz, 2015, 
p. 5). 
 

Essa nova formatação da sala de aula tem em vista a promoção de um 

conhecimento que não esteja concentrado unicamente na figura do professor, de 



80 

 

modo que o aluno também assuma o protagonismo no processo educativo. No 

entanto, compreendemos que esse protagonismo não deve ocorrer de maneira 

solitária, mas de forma participativa, em associação com os colegas. 

Diante disso, faz-se necessário retomar o pensamento freiriano, a fim de 

compreendermos melhor em que consiste a nova proposta educacional. Tal 

perspectiva pode ser observada, por exemplo, nas discussões que Freire 

desenvolve acerca do processo de alfabetização. 

A questão ética no ensino de Filosofia pode ser percebida, inclusive, na 

maneira como Freire concebe o processo de alfabetização. A partir desse 

entendimento, torna-se fundamental destacar a relação estabelecida pelo educador 

entre a leitura do mundo e a leitura da palavra. 

Em uma de suas célebres passagens, Freire faz a seguinte afirmação: 

  

A leitura do mundo precede a leitura da palavra, daí que a posterior 
leitura desta não possa prescindir da continuidade da leitura daquele. 
Linguagem e realidade se prendem dinamicamente. A compreensão 
do texto a ser alcançada por sua leitura crítica implica a percepção 
das relações entre o texto e o contexto. Ao ensaiar escrever sobre a 
importância do ato de ler, eu me senti levado - e até gostosamente - 
a "reler" momentos fundamentais de minha prática, guardados na 
memória, desde as experiências mais remotas de minha infância, de 
minha adolescência, de minha mocidade, em que a compreensão 
crítica da importância do ato de ler se veio em mim constituindo 
(Freire, 1989, p. 9). 
 

Ao afirmar que “a leitura do mundo precede a leitura da palavra”, Freire não 

pretende indicar que esses processos ocorram de maneira linear ou sucessiva, 

como se primeiro interpretássemos o mundo para, somente depois, 

compreendermos a palavra. O que se evidencia, a partir de suas reflexões, é a 

relação indissociável entre texto e contexto, entre linguagem e realidade. 

A partir desse entendimento, compreendemos que o conhecimento das 

palavras e de seus significados se constrói na relação direta com o mundo vivido, o 

que confere à educação — e, de modo particular, ao ensino de Filosofia — uma 

dimensão ética fundamental. Ler o mundo implica reconhecer as condições 

concretas da existência, as relações sociais e os valores que orientam a vida em 

comunidade, possibilitando ao educando uma formação crítica, consciente e 

comprometida com a transformação da realidade. 

Da relação que existe entre a palavra e o mundo, Freire (1989, p. 11) recorda 



81 

 

o trabalho de sua primeira professora e alfabetizadora, pois com ela, a “leitura da 

palavra, da frase, da sentença, jamais significou uma ruptura com a ‘leitura’ do 

mundo. Com ela, a leitura da palavra foi a leitura da ‘palavra mundo”.  

A alfabetização não pode ser uma via de mão única, na qual o alfabetizador 

enche a mente do aluno de palavras com seus respectivos significados.  

Ao compreendermos a alfabetização como um processo que vai além da 

técnica, reconhecemos seu caráter político e formativo, no qual o educando é sujeito 

ativo da construção do conhecimento. É nessa perspectiva que Freire aponta que: 

Inicialmente me parece interessante reafirmar que sempre vi a 
alfabetização de adultos como um ato político e um ato de 
conhecimento, por isso mesmo, como um ato criador. Para mim seria 
impossível engajar-me num trabalho de memorização mecânica dos 
ba-be-bi-bo-bu, dos la-le-li-lo-lu. Daí que também não pudesse 
reduzir a alfabetização ao ensino puro da palavra, das sílabas ou das 
letras. Ensino em cujo processo o alfabetizador fosse “enchendo” 
com suas palavras as cabeças supostamente “vazias” dos 
alfabetizandos. Pelo contrário, enquanto ato de conhecimento e ato 
criador, o processo da alfabetização tem, no alfabetizando, o seu 
sujeito. O fato de ele necessitar da ajuda do educador, como ocorre 
em qualquer relação pedagógica, não significa dever a ajuda do 
educador anular a sua criatividade e a sua responsabilidade na 
construção de sua linguagem escrita e na leitura desta linguagem 
(Freire, 1989, p. 13). 
 

Freire deixa muito claro que a alfabetização deve ser vista não apenas como 

um ato de conhecimento, mas como um ato também político, uma vez que possibilita 

a experiência criadora, pela qual o alfabetizando entra em contato com a palavra, 

confronta o texto com o mundo e re-cria tanto a realidade como as palavras que a 

ela estão associadas (Oliveira; Pantoja; Azevedo, 2019). Por conseguinte, a 

dimensão ética do ensino continua presente. Em uma das passagens do livro 

Educação como prática da liberdade, Freire afirma que: 

A alfabetização não pode se fazer de cima para baixo, nem de fora 
para dentro, como uma doação ou uma exposição, mas de dentro 
para fora pelo próprio analfabeto, somente ajustado pelo educador. 
Esta é a razão pela qual procuramos um método que fosse capaz de 
fazer instrumento também do educando e não só do educador (Freire, 
1979, p. 72). 
 

Como processo criador, compreendemos que a alfabetização não pode 

prescindir da participação do alfabetizando, nem ocorrer por meio da simples 

memorização de palavras apresentadas pelo professor e previamente decodificadas, 

sem a necessidade de uma compreensão conectada às vivências do alfabetizando 

(Dreyer, 2019). 



82 

 

Ao refletirmos sobre a alfabetização na perspectiva freiriana, reconhecemos a 

crítica às práticas baseadas na repetição mecânica e na descontextualização do 

conhecimento. É a partir dessa compreensão que Dreyer recorda que, para Freire:  

As cartilhas não contribuem com o processo de criação do adulto em 
processo de alfabetização. As cartilhas ensinavam pelo método da 
repetição de palavras soltas ou de frases criadas de forma forçosa 
que comumente se denomina como linguagem de cartilha (Dreyer, 
(2019, p. 4). 

 
O método baseado na mera repetição de palavras não contempla a relação 

da palavra com o mundo e se apoia unicamente na memorização, o que reduz 

significativamente o potencial criativo do aluno (Fernandes, 2019). Tal constatação 

nos leva a repensar, também, a própria relação entre ensino e aprendizagem. 

Reconhecemos que há uma relação estreita entre o processo de 

aprendizagem e o desenvolvimento humano, ambos presentes ao longo de toda a 

formação escolar do aluno, inclusive quando se trata da discussão dos valores ético-

morais. Desse modo, é importante ressaltar o caráter dinâmico da aprendizagem, 

algo que nem mesmo a expansão das tecnologias da informação e da comunicação 

é capaz de diminui 

Com relação a esta questão Vigotski (2001, p. 322) afirma que a 

“aprendizagem está sempre adiante do desenvolvimento”. Porém, isto se dá, no 

interior da sociedade e da cultura do qual o homem faz parte. Ele está inserido em 

um meio social e será influenciado pelas ideias e valores que marcam seu espaço 

de convivência.  

Ao analisarmos a relação entre aprendizagem e desenvolvimento humano, 

reconhecemos a contribuição da psicologia histórico-cultural para a compreensão 

dos processos educativos. A partir dessa concepção, a aprendizagem assume papel 

central na constituição do sujeito, mediada pela cultura e pelas relações sociais. É a 

partir dessa compreensão que Pessoa et al. Afirmam que: 

Entender a aprendizagem como precursora do desenvolvimento é 
considerar que ela impulsiona e permite o desenvolvimento 
especificamente humano, pois é por meio da aprendizagem que o 
sujeito se desenvolverá. Isto implica considerarmos o papel 
fundamental da cultura e das relações sociais nas quais os sujeitos 
se inserem para buscarmos compreender a constituição humana. 
Dessa forma, a aprendizagem assume destaque ao possibilitar ao 
homem a apropriação dos bens culturais da humanidade e oferecer 
curso ao seu desenvolvimento (Pessoa et. al., 2017, p. 148). 
 

Através da aprendizagem, o homem consegue superar a sua condição 



83 

 

biológica, afastar-se do seu lado instintivo, que lhe foi dado pela natureza e 

constituir-se como criador de valores, que estão enraizados na cultura humana.  

É sempre bom enfatizar este aspecto para que se possa superar a noção de 

que as tecnologias da informação e comunicação possam, como num passe de 

mágica resolverem, sem a intervenção do professor, o problema do ensino-

aprendizagem.  

Ao discutir esta relação entre o homem e a natureza e como ele vai se 

constituindo enquanto ser humano à medida que vai aprendendo novas técnicas, 

Leontiev reafirma que: 

Podemos dizer que cada indivíduo aprende a ser um homem. O que 
a natureza lhe dá quando nasce não basta para viver em sociedade. 
É lhe ainda preciso adquirir o que foi alcançado no decurso do 
desenvolvimento histórico da sociedade humana (Leontiev, 1978, p. 
267). 
 

Consideramos bastante significativa a afirmação do autor ao destacar que 

“cada indivíduo aprende a ser homem” (ibid.). Em outras palavras, compreendemos 

que é por meio do processo de aprendizagem que ocorre a humanização do sujeito. 

Aquilo que é recebido da natureza mostra-se insuficiente para garantir o pleno 

desenvolvimento humano e a inserção na vida em sociedade, sendo a 

aprendizagem elemento fundamental nesse processo. 

É através do processo educacional, baseado na aprendizagem, que ele vai se 

distanciando de sua condição animal e natural, tornando-se capaz de compreender 

a si mesmo e ao outro.  

Ao compreendermos a relação entre educação e desenvolvimento humano, 

reconhecemos a aprendizagem como elemento central da vida social. É a partir 

dessa compreensão que Pessoa et al. deixa claro que: 

Temos, assim, uma relação estreita entre o desenvolvimento humano 
e a Educação, uma vez que o homem deve aprender tudo aquilo de 
que necessita para poder viver em sociedade. É a ação recíproca 
entre o homem e o mundo que permite o surgimento de uma atitude 
cognoscitiva em relação a esse mundo, sendo o conhecimento um 
processo social e histórico, vinculado ao surgimento da linguagem, 
pois é pela palavra que se podem estabelecer os resultados do 
conhecimento, permitindo sua continuidade (ibid.) 
 

Compreendemos que a relação do ser humano com o mundo, mediada pela 

educação, possibilita a ampliação de horizontes e o deslocamento de uma 

compreensão imediata de si e da realidade que o cerca. No que diz respeito ao 

processo de formação da criança, reconhecemos que a aprendizagem promove a 



84 

 

ampliação de sua compreensão do mundo, o que não se efetiva unicamente pelo 

uso da internet em sala de aula, mas pelo trabalho pedagógico intencional com essa 

ferramenta, de modo a favorecer a autonomia do aluno. 

Reconhecemos, portanto, que a escola desempenha um papel fundamental 

na constituição do sujeito. Por meio do processo de ensino e aprendizagem, o 

estudante desenvolve as faculdades cognitivas essenciais que lhe permitem realizar 

uma leitura crítica e consciente de sua realidade. 

A criança, por exemplo, precisa aprender a realizar operações básicas, como 

abstração, análise, síntese e generalização. Essas operações são fundamentais 

para a formação de conceitos e para o estabelecimento de relações entre esses 

conceitos e os objetos do mundo. 

Ao entendermos que o desenvolvimento cognitivo exige mediação 

pedagógica, destacamos o papel fundamental do professor nesse processo. É a 

partir dessa compreensão que Pessoa et al. Conforma ainda que: 

Tais operações devem ser realizadas com a mediação do professor, 
pois quando há um direcionamento adequado por parte desse 
profissional, no final das séries iniciais, os alunos já conseguem 
utilizar as habilidades mais elaboradas, embora ainda não de forma 
plena. É por meio da Educação formal e da realização de atividades 
teóricas mediadas pelo professor que o pensamento lógico vai, aos 
poucos, tornando-se independente da experiência concreta (Pessoa 
et. al., 2017, p. 149). 

O elemento que vai dar consistência ao aprendizado e uso destas operações 

pela criança é justamente a mediação do professor, o qual dispõe para ela uma série 

de atividades que lhe permitirão treinar e desenvolver as operações formais. Tudo 

isto só reforça o papel da relação professor-aluno como extremamente significantes 

neste processo.  

Ao abordarmos o papel da aprendizagem escolar no desenvolvimento 

humano, destacamos que a escola se configura como um espaço privilegiado para a 

constituição de novas formas de consciência e de relação com a realidade. Nessa 

dinâmica, a aprendizagem assume função estruturante na formação do sujeito. É a 

partir dessa compreensão que Vigotski confirma que: 

É na aprendizagem escolar que o aluno assume novas formações 
que lhes são básicas, como é o caso da tomada de consciência e 
apreensão, incidindo em seu desenvolvimento como um todo, 
possibilitando outras formas de contato com a realidade que o cerca 
e consigo mesmo (Vigotski, 2001, p. 323). 

Podemos perceber que a aprendizagem vai muito além dos instrumentos 



85 

 

utilizados para que ela se efetive. O que realmente confere significado ao processo 

de ensino-aprendizagem é a forma como o planejamos e executamos, tendo como 

eixo central a nossa formação de professores e nossa capacidade de criar situações 

didáticas que promovam um aprendizado autêntico e transformador. 

À luz disso, nosso papel transcende a mera utilização de instrumentos 

tecnológicos. Sozinhos, eles não formam alunos críticos, capazes de compreender o 

mundo e agir sobre ele, transformando a si mesmos e a realidade que os cerca. 

Esse compromisso cabe a nós, professores, que, por meio de nossa didática 

e de intervenções pedagógicas conscientes, inserimos os alunos na dinâmica viva 

do ensino-aprendizagem, despertando neles a reflexão, a autonomia e a capacidade 

de transformação. 

A aprendizagem humana não é apenas uma acumulação de informações; ela 

é um processo profundamente enraizado na experiência do sujeito e na teia de 

relações que estabelece com o mundo. Cada aluno chega à sala de aula com um 

repertório único, construído ao longo de sua vida a partir das interações com seu 

contexto social, histórico e cultural.  

Reconhecer essa singularidade é um ato ético, pois implica tratar o aluno 

como sujeito de sua própria aprendizagem e não como recipiente passivo de 

conteúdo. Partindo dessa compreensão, como observa Luria ao relatar que: 

O papel do professor consiste em perceber o processo de 
aprendizagem dos alunos para que possa trabalhar com tarefas que 
estejam dentro de suas condições de aprendizagem, considerando 
que cada um já possui determinado repertório construído a partir das 
interações com os contextos dos quais participa, e que faz parte de 
sua constituição como ser humano que convive em um meio sócio-
histórico-cultural específico (Luria, 2014, p. 101). 
 

Como se pode ver, cabe ao docente ter a percepção clara de onde o aluno se 

encontra, para que possa formular um planejamento correto, se utilizando das 

ferramentas adequadas.  

A concepção do sujeito como ser em constante construção implica 

reconhecer que sua formação não ocorre de maneira isolada ou predeterminada. 

Cada indivíduo se constitui a partir das relações que estabelece com os outros e 

com o contexto histórico e cultural em que está inserido. À vista disso, o 

desenvolvimento humano é fruto de interações sociais dinâmicas, e não de traços 

fixos ou naturais. A este respeito, Pessoa et al. declara ainda que: 

Estamos assumindo, portanto, o estudo da constituição do sujeito 



86 

 

como um desenvolvimento constituído na e pela interação social e 
inserido em um contexto histórico e culturalmente demarcados. Com 
isso, não existe a ideia de algo pronto no homem, mas sim a noção 
de que as características de cada um se constroem nas relações 
com outros homens (Ibidem.). 
 

Não se pode, pois, descartar o elemento interativo que marca a relação 

ensino-aprendizagem. É sempre bom lembrar que a escola é o lugar privilegiado da 

experiência, tanto do indivíduo consigo mesmo, quanto em relação com o outro e o 

mundo e o ensino da filosofia deve abarcar essa dimensão da vida que nos 

atravessa a partir do intercâmbio com o mundo à nossa volta. 

A escola é o lugar da construção das narrativas históricas, entendendo a 

história aqui no seu aspecto biográfico (a história de cada indivíduo) e na sua 

dimensão estrutural (a história universal). Em suas reflexões sobre a epistemologia e 

educação, Menezes expõe essa questão de forma bastante esclarecedora ao 

afirmar que: 

É entendível que as narrativas das histórias de vida perpassam as 
experiências e constroem a escrita da vida, numa visão em que a 
escola é um dos lugares favoráveis para a experienciação filosófica 
da vida e com a vida no mundo. Destarte, a educação não pode 
esquecer que é na filosofia e demais disciplinas que se fazem os 
vários sentidos e significados perante o mundo, não permanecendo 
no pensamento do nosso aluno se faz meramente através de 
pequenos recortes, mas como um todo existencial (Menezes, 2022, p. 
105) 
 

Esse todo existencial descrito pelo autor marca profundamente a formação do 

aluno e jamais deve ser desconsiderado na prática educacional, sobretudo quando 

se trabalha com a filosofia. E a experiência do indivíduo é única e absolutamente 

irrepetível. Menezes enfatiza este elemento quando afirma o seguinte:  

Ao pensarmos no sujeito como ser em construção permanente, 
entenderemos que suas experiências serão novas a cada dia e que 
somente ele é quem pode vivenciá-las. Nesse sentido, é possível 
descrever a experiência como fazendo parte da escrita da vida do 
sujeito, pois poderíamos pensar em escrever a vida no mundo 
(Menezes, 2022, p. 105). 
 

À vista disso, a educação formal não se limita à simples transmissão de 

conteúdos; ela exerce um papel central na formação integral do indivíduo e na 

continuidade do processo de humanização. A escolarização deve oferecer aos 

alunos acesso às formas mais elaboradas da produção cultural, possibilitando o 

desenvolvimento de seu pensamento crítico, de valores éticos e de competências 

sociais.  



87 

 

O professor, por sua vez, assume a função de mediador desse processo, 

orientando a apropriação dos conteúdos de forma intencional, de modo a favorecer o 

aprendizado e o crescimento pessoal de cada aluno. Assim sendo, Pessoa et al. 

afirmam ainda que: 

O papel da escolarização deve ser o de apresentar aos alunos as 
formas mais elaboradas da produção cultural, para que se possa dar 
continuidade ao processo de humanização dos homens. A função do 
professor nesse processo é mediar os conteúdos para que estes 
possam ser apropriados pelos alunos, incidindo intencionalmente na 
sua aprendizagem e desenvolvimento (Ibidem). 
 

Para que o professor cumpra sua função de “mediar conteúdos” que serão 

apropriados pelos alunos, ele precisa se programar e estabelecer sua didática de 

ensino, planejar como conduzirá o processo ensino-aprendizagem, a fim de que o 

mesmo ocorra da melhor forma possível. Porém, é necessário ressaltar como se 

pode trabalhar a vivência dos valores éticos, sobretudo uma ética do discurso ao 

modo habermasiano, no ensino da filosofia. É o que vamos discutir no próximo 

capítulo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



88 

 

4 A EXPERIÊNCIA DOS VALORES ÉTICOS NO ENSINO DA FILOSOFIA 

Toda a discussão que realizamos até o presente momento deságua na 

questão da vivência dos valores éticos no ensino da filosofia. Pensarmos sobre essa 

temática diz respeito à educação, mas também está na raiz de nosso estar no 

mundo. Paulo Freire (1996) costumava destacar o aspecto ético da vida humana e 

como ele se expressa no ato de ensinar, devendo ser transfigurado em nossa prática 

docente. Mais do que transmitir saberes, dialogamos em busca do conhecimento. 

Esse diálogo, numa perspectiva freiriana, se dá na convicção de que os 

alunos também têm algo a nos ensinar. Mais ainda: somos aqueles que vivemos o 

que ensinamos, comprometendo-nos politicamente com uma visão libertária de 

mundo, a única capaz de encarar a realidade de forma transformadora, fazendo com 

que os alunos deixem de ser seres passivos para se tornarem sujeitos ativos da 

história (Freire, 1996). 

A ética é a casa do humano, o lugar no qual superamos nossa animalidade e 

construímos sociedade, relações afetivas, saindo de nós mesmos em direção ao 

outro, vendo-o não como um obstáculo, mas como a possibilidade mesma de nossa 

realização enquanto seres humanos. 

Eis um elemento fundamental na discussão sobre o papel e a importância da 

vivência dos valores éticos no ensino da filosofia. Não podemos ver o ser humano 

como um ente passivo, uma vez que é, sobretudo, um ser que avalia, cria e dá 

sentido à natureza e à própria existência.  

Produzimos normas de convivência e respostas aos dilemas essenciais da 

existência, como a morte, o sofrimento e a eternidade. Quando compreendemos a 

importância dessas reflexões éticas, somos capazes de construir uma prática 

pedagógica que transforma alunos e professores em seres mais ativos e 

construtivos. 

Para compreendermos a dimensão teórica da ética, é importante recorrer a 

Vazquez, que nos lembra que ela vai além de prescrições ou recomendações 

práticas, oferecendo uma análise profunda sobre a moralidade humana em sua 

diversidade e complexidade assim o teórico destaca que:  

É teoria, investigação ou explicação de um tipo de experiência 
humana ou forma de comportamento dos homens, o da moral, 
considerado, porém na sua totalidade, diversidade e variedade. O 
que nela se afirme sobre a natureza ou fundamento das normas 
morais deve valer para a moral da sociedade grega, ou para a moral 



89 

 

que vigora de fato numa comunidade humana moderna. É isso que 
assegura o seu caráter teórico e evita sua redução a uma disciplina 
normativa ou pragmática. O valor da ética como teoria está naquilo 
que explica, e não no fato de prescrever ou recomendar com vistas à 
ação em situações concretas (Vazquez, 2017, p. 21). 
 

A ética é uma explicação compreendida a partir da experiência existencial 

humana, ou seja, da experiência moral, que nos recorda que o ser humano é alguém 

que valora, que dá medida e sentido às coisas. Como lembra Vazquez, a ética não 

pode ser reduzida a um receituário de ações concretas. Não é um manual que 

prescreve os dez passos para a felicidade. 

A dimensão ética reside na possibilidade de que o ser humano venha a ser 

plenamente. Por isso, é tão fundamental ir além do modelo tradicional de educação, 

que forma autômatos em vez de pensadores e problematizadores. Discutir essas 

questões no ensino da filosofia é extremamente salutar, pois nos permite vislumbrar 

a construção de uma sociedade democrática, alicerçada na busca do entendimento 

por meio da argumentação. 

 

4.1 Formando cidadãos mais éticos, justos e solidários 
 

Enquanto educadores, testemunhamos alunos que, por diversos motivos, 

interromperam seus estudos e retornaram para finalizá-los por meio da Educação de 

Jovens e Adultos (EJA). Essa foi nossa primeira experiência docente. 

Posteriormente, ao lecionarmos para jovens no Ensino Médio Integral, deparamo-

nos com novos desafios. 

Em ambas as modalidades de ensino, o desrespeito observado — tanto nas 

relações entre os alunos quanto na interação com os professores —, somado às 

situações de violência moral, compromete os princípios fundamentais da convivência 

e afeta profundamente as relações intersubjetivas, elementos essenciais para o 

desenvolvimento saudável de qualquer comunidade escolar. Esses comportamentos 

reforçam a necessidade de um trabalho urgente e contínuo voltado ao resgate e ao 

fortalecimento dos valores éticos, os quais podem se constituir como um caminho 

para restaurar o respeito mútuo e promover uma cultura de paz e solidariedade. 

Essa problemática encontra-se diretamente alinhada à proposta desta 

pesquisa, que busca refletir sobre como o Ensino de Filosofia pode se constituir 

como um espaço privilegiado de aprendizagem e de vivência prática dos valores 

éticos. 



90 

 

Atuando em uma comunidade carente no município de Jaboatão dos 

Guararapes (PE), participamos de atividades voltadas à promoção da 

conscientização dos alunos na busca pela autonomia. Compreendemos que esse 

contexto exige um olhar mais atento e cuidadoso, em razão das inúmeras 

dificuldades enfrentadas por essas realidades sociais, o que reforça a importância 

de uma educação comprometida com o desenvolvimento integral e emancipatório 

dos estudantes. 

Tendo o privilégio de lecionar Filosofia, utilizamos essa disciplina como uma 

ferramenta fundamental para a formação de cidadãos comprometidos com a justiça, 

a solidariedade e o respeito a si mesmos e aos outros, de maneira ética. 

Acreditamos que a eticidade — entendida como a capacidade de agir eticamente — 

nasce da articulação entre as emoções e a razão de cada indivíduo, sendo essencial 

que essa construção se realize a partir da autonomia na escolha de ações e 

posturas. Trata-se de um processo que une coração e razão, constituindo uma base 

sólida para decisões éticas conscientes. 

Dessa forma, torna-se essencial promover a construção de valores que 

orientem nossos comportamentos, assegurando que sejam guiados pela 

racionalidade, pela equidade e pela honestidade. Esses princípios não apenas 

fortalecem as relações interpessoais, mas também contribuem para a formação de 

uma sociedade mais justa e ética, comprometida com o bem-estar coletivo. 

A reflexão sobre a educação dos valores cívicos mostra-se crucial para a 

formação de cidadãos conscientes e engajados nas questões sociais, econômicas e 

políticas. Entretanto, a ética cívica é compreendida como pluralista e própria dos 

membros de uma comunidade civil, e não do Estado. Isso implica reconhecer que, 

embora essa ética pública — característica do cidadão — legitime as instituições 

políticas, cabe ao Estado respeitá-la e observá-la, sem impor uma moral única 

(Cortina, 2008). 

Além disso, a ética cívica emerge da própria realidade social, refletindo um 

conjunto de valores e princípios compartilhados no interior da diversidade de 

perspectivas que compõem o pluralismo social. Dessa maneira, ela não é imposta 

de forma vertical, mas nasce das interações e experiências dos cidadãos, 

constituindo-se como base para a convivência democrática e o fortalecimento da 

sociedade civil. 

Nesse processo, os valores morais desempenham um papel central, pois 



91 

 

servem de fundamento para a construção de outros valores, como a justiça, a 

solidariedade e o respeito. Ao integrarmos esses valores ao currículo escolar, 

promovemos uma formação que não se limita ao domínio do conhecimento 

acadêmico, mas que também prepara os alunos para o exercício da cidadania de 

modo ético e responsável. 

Assim, a educação dos valores cívicos não apenas contribui para a 

convivência social, mas fortalece a capacidade dos indivíduos de se posicionarem 

criticamente diante das complexidades da vida em sociedade. Ao discutirmos a 

formação moral do cidadão, é fundamental considerar que os valores morais não 

apenas orientam comportamentos, mas influenciam diretamente a forma como os 

indivíduos se relacionam em sociedade, promovendo o respeito, a justiça e a 

empatia — características indispensáveis para uma convivência comunitária 

harmoniosa. 

Identificamos, nesta jornada, que a educação para os valores cívicos deve 

envolver uma análise crítica dos problemas contemporâneos, como a desigualdade 

social, a corrupção e a injustiça, possibilitando que os cidadãos desenvolvam uma 

visão mais ampla e informada da realidade e se tornem capazes de contribuir 

ativamente para a construção de soluções eficazes. 

No contexto de um pensamento contemporâneo acerca da educação em 

valores, compreendemos que a formação moral constitui um elemento estruturante 

da experiência humana e da vida em sociedade. Partindo dessa compreensão, 

Adela Cortina enfatiza a centralidade da educação dos valores morais, ao defender 

que a moralidade não se apresenta como um conjunto de normas externas ao 

sujeito, mas como uma dimensão intrínseca à própria condição humana.  

Dessa forma, os valores morais revelam-se inevitáveis, pois atravessam todas 

as ações e escolhas humanas, orientando tanto práticas éticas quanto condutas 

imorais. É a partir dessa perspectiva que a autora relata a importância em falar de 

educação de valores morais ao declarar que: 

E isso que ocorre no mundo dos valores: eles são componentes tão 
inevitáveis do mundo humano que é impossível imaginar uma vida 
sem eles. e é o que acontece concretamente com os valores morais, 
porque a moral “está entranhada em nós”, já que não existe nenhum 
ser humano que possa se situar além do bem e do mal morais, pois 
todos somos inevitavelmente morais. quer agindo de acordo com 
algumas normas morais determinadas, quer atuando de forma imoral 
em relação a essas mesmas normas, estando em um nível alto ou 
baixo de moral, em forma ou desmoralizados, o certo é que não 



92 

 

podemos fugir desse âmbito da moralidade que coincide com o da 
humanidade. toda pessoa humana é inevitavelmente moral (Cortina, 
2005, p. 172).  
 

Contudo, a discussão sobre os valores morais torna-se crucial, pois eles 

fazem parte do cotidiano da vida do estudante. Precisamos, em nossos estudos, 

identificar o que é essencial para conduzir a formação de um cidadão ético e 

consciente. É necessário reproduzir o que está expresso na teoria bibliográfica, nas 

bases curriculares e na legislação pertinente, para que possamos avançar em 

direção a ações atitudinais que direcionem as aulas práticas. 

A partir dessas referências, podemos desenvolver estratégias pedagógicas 

que não apenas transmitam conhecimentos teóricos, mas também fomentem a 

vivência desses valores no ambiente escolar. Isso permitirá uma formação integral, 

onde o estudante não apenas compreenda a ética em termos abstratos, mas a 

prática em seu cotidiano, fortalecendo a construção de um espaço escolar mais justo, 

solidário e respeitoso. 

 No momento atual em que se discute a BNCC e a reformulação dos currículos 

estaduais, enquanto Pedagogo e docente da disciplina do Ensino de Filosofia, 

sentimo-nos na incumbência de conduzir a pesquisa em questão. Pensar sobre os 

valores morais no contexto educacional é fundamental para a formação integral do 

estudante. Para que essa formação seja eficaz, é necessário pesquisar conteúdos 

teóricos e práticos que promovam a vivência desses valores no cotidiano escolar. 

As bases curriculares e a legislação pertinente oferecem diretrizes que podem 

orientar essa integração. Ao utilizar essas referências, os educadores podem 

desenvolver planos de aula que promovam a discussão e atividades práticas, como 

debates, projetos sociais e trabalhos em grupo, que incentivem os alunos a 

questionar sobre suas ações e decisões. 

Ao implementar esses valores nos estudos, podemos contribuir para a 

formação de cidadãos críticos e ativos, capacitados a enfrentar os desafios da 

sociedade. Dessa forma, a educação vai além do conhecimento teórico, abrangendo 

também a construção do caráter e da cidadania. 

Entretanto, e primordial identificar quais valores morais são essenciais para a 

formação do cidadão. Isso pode incluir, por exemplo, a honestidade, o respeito, a 

solidariedade e a responsabilidade. Esses valores devem ser integrados de forma 

consistente aos conteúdos curriculares, estabelecendo conexões entre a teoria e a 



93 

 

prática. 

Nesse linear, é relevante ressaltar a perspectiva de Cortina (2005), ao afirmar 

que os valores fundamentais de uma ética cívica são a liberdade, a igualdade, a 

solidariedade, o respeito ativo e o diálogo. Esses valores, além de indispensáveis 

para uma convivência democrática e justa, possuem significados distintos, sendo 

que alguns já estão profundamente consolidados em práticas sociais e culturais. 

Compreendemos que a liberdade se refere à autonomia e ao direito de 

manifestar opiniões e fazer escolhas de forma responsável. A igualdade busca 

assegurar oportunidades justas e equitativas para todos, combatendo qualquer 

forma de discriminação. A solidariedade implica responsabilidade mútua e apoio 

coletivo, enquanto o respeito ativo exige o reconhecimento e a valorização da 

dignidade do outro.  

Dessa maneira, entendemos o diálogo como o meio fundamental para a 

mediação de conflitos e a construção de consensos, promovendo compreensão e 

respeito mútuos. Esses valores, segundo Cortina (2005), constituem a base de uma 

ética que não apenas regula o comportamento individual, mas também orienta a 

construção de uma sociedade mais justa e democrática, consolidando a coesão 

social e promovendo o desenvolvimento ético das comunidades. 

O tema em debate nos remete ao pensamento de Freire (2007, p. 33), que 

enfatiza: "não é possível pensar os seres humanos longe, sequer, da ética, quanto 

mais fora dela. Estar longe, ou pior, fora da ética, entre nós, mulheres e homens, é 

uma transgressão". Para Freire, a transgressão ocorre quando não se reconhece 

que o processo educativo vai além da simples transmissão de conteúdos, devendo 

priorizar a formação moral do educando. Assim, educar significa, fundamentalmente, 

formar cidadãos éticos e conscientes de seu papel na sociedade. 

Entendemos que a educação deve visar a formação de indivíduos autônomos, 

capazes de tomar decisões responsáveis. Embora esse seja um desafio 

considerável, ele é imprescindível para a criação de uma sociedade justa e 

equitativa, na qual as ações se orientem por valores éticos, promovendo o bem 

comum e respeitando a dignidade de todos. A formação ética dos educandos 

constitui, portanto, um elemento central para a construção de uma convivência social 

harmoniosa e solidária. 

Além disso, ao examinar a importância dos valores éticos no contexto social, 

percebemos que sua aplicação transcende o âmbito educacional, estendendo-se a 



94 

 

todas as esferas da vida em comunidade. A ética não deve ser compreendida como 

um conjunto de normas restritivas, mas como alicerce para a construção de relações 

saudáveis e cooperativas. Ela atua como instrumento essencial para fortalecer o 

tecido social, prevenindo conflitos e promovendo uma convivência baseada no 

respeito e na solidariedade. 

A construção de uma sociedade justa exige um compromisso coletivo com a 

educação ética desde a infância. Conforme Kohlberg (1981), o desenvolvimento 

moral ocorre em estágios, e a escola desempenha papel fundamental nesse 

processo. O ambiente escolar deve ser um espaço de aprendizado não apenas 

acadêmico, mas também social e moral, oferecendo aos alunos oportunidades de 

desenvolver empatia, responsabilidade e capacidade de diálogo. Assim, a formação 

ética não pode ser negligenciada, pois influencia diretamente as atitudes e 

comportamentos dos futuros cidadãos. 

Outro aspecto relevante é o papel das instituições na promoção da ética e da 

justiça social. Para que os valores mencionados se efetivem na prática, é necessário 

que governos, empresas e organizações se comprometam com a equidade e o 

respeito aos direitos humanos. A adoção de políticas públicas que incentivem a 

inclusão e combatam desigualdades estruturais constitui passo fundamental para a 

consolidação de uma sociedade mais democrática. 

Além disso, a transparência e a responsabilidade social das instituições são 

essenciais para consolidar a confiança da população e garantir a justiça nas 

relações sociais. 

Dessa maneira, vale ressaltar que a ética não pode ser reduzida a um ideal 

teórico distante da realidade cotidiana. Ela deve ser vivenciada no dia a dia, nas 

pequenas e grandes escolhas, nas interações com os outros e nas decisões 

coletivas, manifestando-se no respeito à diversidade, na busca pela equidade e na 

promoção de um mundo mais justo e humano. 

Dessa forma, compreendemos que é responsabilidade de cada indivíduo e de 

toda a sociedade cultivar e fortalecer esses valores, pois somente assim poderemos 

avançar na construção de um futuro mais ético e solidário. 

Consequentemente, o papel do educador assume contornos ainda mais 

relevantes e desafiadores. Não se trata apenas de ensinar conteúdo ou preparar os 

estudantes para exames, mas de adotar uma postura ativa na formação de sujeitos 

críticos, reflexivos e comprometidos com a transformação social. 



95 

 

O professor torna-se, então, mediador de saberes e valores, facilitador de 

experiências significativas e promotor de uma educação ética e humanizadora. 

A prática docente exige, portanto, uma postura coerente com os valores que 

se pretende ensinar. É por meio do exemplo, do diálogo e da escuta atenta que 

conseguimos estabelecer vínculos com os estudantes, criando um ambiente propício 

ao desenvolvimento moral. A ética ensinada deve ser vivenciada no cotidiano escolar, 

por meio de ações concretas que evidenciem respeito, empatia e justiça. 

É importante lembrar que o processo educativo não ocorre de forma linear 

nem homogênea. Cada estudante traz consigo uma bagagem única, marcada por 

experiências de vida, contextos sociais e culturais distintos. Por isso, a educação 

ética precisa considerar a singularidade dos sujeitos, reconhecendo suas vozes e 

histórias, sem impor uma moral única, mas promovendo a convivência com a 

diversidade e o exercício da alteridade. 

Nesse contexto, destacamos o conceito de “ética da responsabilidade”, 

proposto por Hans Jonas (2006), que enfatiza a importância de considerar as 

consequências de nossas ações sobre as gerações futuras. No âmbito educacional, 

essa ética nos convida a formar sujeitos responsáveis não apenas por si mesmos, 

mas também pelo outro e pelo mundo que habitam. Tal abordagem amplia o 

horizonte da formação ética, conectando-a às questões ambientais, sociais e 

econômicas que desafiam a humanidade no século XXI. 

Diante dos desafios contemporâneos, como o avanço da intolerância, o 

crescimento das desigualdades e a crise de valores, torna-se urgente fortalecer uma 

educação que promova senso de pertencimento, compromisso com o bem comum e 

defesa dos direitos humanos. 

Verificamos que a Filosofia ocupa um lugar estratégico, pois proporciona aos 

alunos o exercício do pensamento crítico, o questionamento das normas 

estabelecidas e a busca por fundamentos racionais e éticos para suas escolhas. 

Nossa proposta é, portanto, fazer da sala de aula um espaço de construção 

coletiva do conhecimento, no qual o debate de ideias seja valorizado e os 

estudantes se percebam como sujeitos ativos de sua aprendizagem. Trabalhar com 

dilemas morais, situações-problema, rodas de conversa e projetos interdisciplinares 

constitui um caminho fecundo para integrar o ensino de conteúdos filosóficos à 

vivência de valores éticos. 

Ademais, é fundamental que a formação inicial e continuada dos professores 



96 

 

inclua uma abordagem consistente sobre ética, cidadania e direitos humanos. Só 

assim poderemos contar com educadores preparados para enfrentar os dilemas do 

cotidiano escolar e contribuir efetivamente para a construção de uma cultura ética 

nas instituições de ensino. 

Por conseguinte, a ética na educação não pode ser encarada como um 

conteúdo isolado, restrito a determinadas disciplinas ou momentos do currículo. 

Precisa ser compreendida como eixo transversal, perpassando todas as áreas do 

conhecimento e orientando as práticas pedagógicas, as relações interpessoais e a 

organização institucional da escola. 

Somente por meio de um compromisso ético coletivo — envolvendo 

educadores, estudantes, gestores, famílias e comunidade — será possível formar 

cidadãos conscientes, capazes de agir com responsabilidade, sensibilidade social e 

compromisso com a justiça. 

Como nos lembra Paulo Freire (2007), educar é um ato de amor e coragem, e 

é na prática transformadora da educação que reside a esperança de construir um 

mundo mais ético, humano e solidário. Compreendemos que isso implica a 

emancipação do ser humano das amarras sociais que limitam sua autonomia e sua 

capacidade de afirmar a própria humanidade. Tal condição impede a reificação do 

indivíduo, fenômeno que se observa especialmente em regimes totalitários. 

 

4.2 Educação e emancipação em Adorno 
 

Essa discussão nos remete também à experiência dos valores éticos no 

ensino da filosofia o que implica, por sua vez, em pensar a filosofia no âmbito da 

educação, uma vez está disciplina voltou a fazer parte do currículo do Ensino Médio, 

a partir das modificações trazidas pela nova BNCC (2017). Com efeito, a 

reintrodução da filosofia no espaço escolar e, consequentemente, na vida dos 

estudantes, precisa ser avaliada com base na própria noção que se tem do papel da 

educação na vida dos indivíduos. 

A esse respeito, vale à pena trazer as reflexões propostas por Adorno (1903-

1969) que discute a educação no âmbito de sua crítica à razão instrumental e como 

possibilidade de se contrapor à barbárie. Em sua Dialética do Esclarecimento, obra 

escrita em parceria com Horkheimer (1895-1973).  

Adorno faz uma severa crítica a um dos mais importantes legados da filosofia 



97 

 

ocidental, a saber, a razão. Aquela razão esclarecida, capaz de fazer o homem sair 

de sua menoridade, pensar com autonomia e poder expressar suas ideias em praça 

pública, submetendo-se ao crivo de seus pares, conforme indicava Kant (1985) em 

sua tarefa criticista. 

O caminho percorrido por Adorno (1998) na Dialética do Esclarecimento visa 

mostrar o elemento destruidor presente no esclarecimento. Posteriormente, em sua 

obra sobre a educação e o processo emancipatório, ele traz a educação para o 

centro da discussão, privilegiando o confronto com os elementos que conduzem à 

dissolução das relações humanas, que abre as portas para a impossibilidade de 

qualquer projeto verdadeiramente emancipador de sociedade. 

Não obstante as promessas de libertação das trevas da ignorância, a razão 

esclarecida fez a humanidade experimentar o abismo da lógica produtivista, 

conforme nos alertam Adorno e Horkheimer para a ambivalência do esclarecimento: 

embora busque libertar os indivíduos do medo e dotá-los de autonomia, a 

racionalidade puramente instrumental pode levar ao desencantamento do mundo e a 

efeitos desumanizadores, portanto, descrevem que: 

No sentido mais amplo do progresso do pensamento, o 
esclarecimento tem perseguido sempre o objetivo de livrar os 
homens do medo e de investi-los na posição de senhores. Mas a 
terra totalmente esclarecida resplandece sob o signo de uma 
calamidade triunfal. O programa do esclarecimento era o 
desencantamento do mundo. Sua meta era dissolver os mitos e 
substituir a imaginação pelo saber (Adorno; Horkheimer, 1998, p. 5). 

  
Os autores fazem inicialmente um recorte do que pressupunham ser o triunfo 

da razão, capaz de libertar os homens da ignorância que gerava medo e, 

consequentemente, impedia os avanços da humanidade. Esse medo tornava os 

indivíduos presas das forças da natureza e dos seres míticos que povoavam o céu, 

determinando o que era permitido ou proibido conhecer. 

Como resultado, a humanidade não era senhora de si mesma, pois os 

indivíduos permaneciam limitados ao horizonte metafísico, que lhes apresentava 

uma realidade restrita e submetida aos ditames religiosos. Porém, ao mesmo tempo 

em que liberta os sujeitos, a terra totalmente esclarecida encontra-se imersa em 

meio à calamidade. Isso ocorre porque a razão esclarecida reduz toda a realidade 

ao cálculo racional e busca dominar a natureza para satisfazer os desejos de 

acumulação do capital. 

Ao refletirmos sobre a relação entre conhecimento, poder e sociedade, 



98 

 

percebemos que o desenvolvimento científico e intelectual nem sempre se dá de 

forma neutra ou libertadora. É preciso reconhecer que, muitas vezes, o saber se 

entrelaça com estruturas de dominação, refletindo interesses sociais, econômicos e 

culturais específicos. 

Em consequência disso, percebemos que a ciência e o conhecimento, apesar 

de sua capacidade de iluminar a realidade, também podem servir a fins de controle e 

opressão. Nesse sentido Adorno e Horkheimer coloca que: 

Apesar de seu alheamento à matemática, Bacon capturou bem a 
mentalidade da ciência que se fez depois dele. O casamento feliz 
entre o entendimento humano e a natureza das coisas que ele tem 
em mente é patriarcal: o entendimento que vence a superstição deve 
imperar sobre a natureza desencantada. O saber que é poder não 
conhece nenhuma barreira, nem na escravização da criatura, nem na 
complacência em face dos senhores do mundo. Do mesmo modo 
que está a serviço de todos os fins da economia burguesa na fábrica 
e no campo de batalha, assim também está à disposição dos 
empresários, não importa sua origem (Ibid.).  

 

Esse saber despoja os indivíduos de todas as amarras que os colocava sob o 

jugo da superstição e amplia os horizontes do conhecimento, fazendo a humanidade 

dar um salto gigantesco rumo às conquistas até então inesperadas e inacessíveis 

aos homens. De certa forma, o processo educacional realiza essa virada. Na escola, 

a criança se depara com um mundo que vai muito além de seu minúsculo espaço de 

compreensão das coisas. 

O estudante se aproxima do saber com uma visão bastante limitada da vida, 

circunscrita ao seu círculo mais próximo, familiar, que o introduz nas regras do 

mundo, mas sob uma ótica particularista, restrita aos seus valores. O conhecimento 

proporcionado pela escola rompe essas barreiras familiares e particularistas e insere 

o indivíduo em um mundo totalmente novo, no qual a realidade pode ser apreendida 

de forma mais ampla. 

Todavia, esse é o alerta dos filósofos frankfurtianos: a razão esclarecida une 

saber e poder de forma indissociável, resultando em uma ação ilimitada sobre a 

subjugação da natureza e do outro. Todas as barreiras parecem cessar; o mundo 

deve ser conhecido, mares inexplorados e as possibilidades de compreensão do 

humano se ampliam infinitamente — tudo a serviço do processo produtivo, da 

racionalidade técnica, que reduz o trabalho à exploração da matéria-prima contida 

na natureza e da força de trabalho humana. 

Esse saber fica à disposição da burguesia, de seus intérpretes e também 



99 

 

daqueles que buscam auferir o maior lucro possível, promovendo a acumulação de 

capital por meio da exploração irrefreável da natureza e do homem. Marx já havia 

discutido essa adulteração das possibilidades de emancipação quando analisou, por 

exemplo, a transformação da compreensão do trabalho para o ser humano. 

No capitalismo, a razão de ser do trabalho deixa de ser a produção de 

condições para a existência humana e se torna exclusivamente a busca pelo lucro, 

numa lógica em que tudo se transforma em mercadoria. O trabalho continua sendo 

uma das atividades mais importantes para a constituição da sociedade e para a 

transformação do homem, permitindo que ele deixe de ser mero animal reprodutor e 

coletor para se tornar sujeito de sua própria existência. 

O que nos diferencia dos outros animais é justamente nossa capacidade de 

transformar a natureza, adaptando-a às nossas necessidades, e fazemos isso por 

meio da atividade do trabalho. Karl Marx (2007) enfatiza a importância dessa prática, 

mostrando como ela contribui para que o homem faça a sua própria história. 

Os seres humanos precisam trabalhar para criar as condições materiais que 

possibilitem a reprodução de sua vida e, posteriormente, a de seus sucessores. 

Trabalhamos para viver e garantir uma realidade digna para nós e para aqueles que 

virão. Essa é uma condição preliminar e essencial para a existência humana. 

Ao ponderarmos acerca da centralidade do trabalho na constituição da vida 

humana e da história, Marx observa que: 

Devemos começar por constatar o primeiro pressuposto de toda a 
existência humana e também, portanto, de toda a história, a saber, o 
pressuposto de que os homens têm de estar em condições de viver 
para poder “fazer história”. Mas, para viver, precisa-se, antes de tudo, 
de comida, bebida, moradia, vestimenta e algumas coisas mais. O 
primeiro ato histórico é, pois, a produção dos meios para a satisfação 
dessas necessidades, a produção da própria vida material, e este é, 
sem dúvida, um ato histórico, uma condição fundamental de toda a 
história, que ainda hoje, assim como há milênios, tem de ser 
cumprida diariamente, a cada hora, simplesmente para manter os 
homens vivos (Marx, 2007, p. 32-33). 

 

Assim, para fazer história os homens realizam então a primeira condição que 

é a de produzir os meios para a satisfação de suas necessidades materiais. Esta é 

uma condição fundamental de toda história humana. Os homens realizam esta 

primeira condição por meio do trabalho. É por isto que o pensador alemão dá tanto 

valor ao estudo do desenvolvimento do trabalho humano, atividade muito antiga, 

mas que de acordo com Karl Marx (2007) foi transformada em instrumento de 



100 

 

exploração pelo capitalismo.  

Por conseguinte, a razão esclarecida se subordinou ao espírito capitalista, 

orientado à maximização da produção a menor custo, subjugando tanto a natureza 

quanto os próprios trabalhadores. No caso destes últimos, observa-se 

especialmente como a força de trabalho de um contingente significativo de 

indivíduos, deslocados para as fábricas, foi reduzida à repetição mecânica de 

movimentos e tarefas simples, servindo exclusivamente à geração de lucro para o 

detentor do capital. 

É sabido que o capitalismo modificou radicalmente as relações de trabalho 

que ocorriam na Idade Média. Nesse período, a produção concentrava-se no campo, 

predominando o artesão, que realizava todas as etapas do processo produtivo e 

consumia os próprios produtos. Com a Revolução Industrial, observamos que as 

atividades passaram a se concentrar nas cidades, em torno das fábricas, atraindo 

um grande contingente de trabalhadores. 

O trabalho tornou-se fragmentado e repetitivo, com cada um de nós 

responsável por apenas uma operação durante várias horas. As condições de 

trabalho eram precárias: homens, mulheres e crianças trabalhavam até doze horas 

diárias, sem acesso aos direitos básicos que conhecemos hoje. Esse cenário 

marcou o desenvolvimento do capitalismo, que alcançou seu auge no século XIX, 

com a queda da monarquia na França e a expansão da tecnologia industrial em toda 

a Europa, especialmente na Inglaterra. 

No início do capitalismo, não contávamos com um sistema legal que 

protegesse os trabalhadores. O avanço tecnológico contribuiu para reduzir o custo 

da produção, dispensando mão de obra e substituindo gradualmente o trabalho 

humano por máquinas. Diante desse cenário, percebemos que as relações de 

trabalho consolidavam um regime de exploração, beneficiando o lucro do capitalista 

e mantendo o proletariado em condições de vulnerabilidade extrema. 

A mais-valia, conceito denunciado por Marx, correspondia à parcela do 

trabalho excedente não remunerada pelo burguês, ampliando a distância entre a 

riqueza acumulada pela burguesia e a vida de exploração e falta de perspectivas de 

nós, trabalhadores industriais. 

As condições de vida e trabalho dos operários durante o capitalismo industrial 

revelam que a exploração era não apenas evidente, mas estrutural e sistemática. 

Hobsbawm, em seu texto, ao escrever que: 



101 

 

Qualquer que fosse a verdadeira situação dos trabalhadores pobres, 
não pode haver nenhuma dúvida de que todos aqueles que 
pensavam um pouco sobre sua situação – isto é, que aceitavam as 
aflições dos pobres como parte do destino e do eterno rumo das 
coisas – consideravam que o trabalhador era explorado pelo rico, 
que cada vez mais enriquecia, ao passo que os pobres ficavam cada 
vez mais pobres. [...] O mecanismo social da sociedade burguesa era 
profundamente cruel, injusto e desumano (Hobsbawm, 2010, p. 332). 
 

Mesmo aqueles que viam sua condição como algo natural percebiam que, de 

fato, se tratava de uma situação de exploração, e que todas as inovações 

apresentadas para aumentar a produtividade tinham como objetivo principal tornar 

os burgueses cada vez mais ricos, em detrimento do desenvolvimento da classe 

trabalhadora. Os artesãos, que levavam uma vida relativamente independente e 

tiravam seu sustento do trabalho manual, foram reduzidos a meros apêndices das 

máquinas, passando a ser tratados como objetos de produção. 

O avanço tecnológico também não trouxe melhorias significativas para os 

trabalhadores, pois a crescente mecanização transformou as tarefas produtivas em 

operações repetitivas, rápidas e limitadas, além de gerar desemprego, uma vez que 

as máquinas podiam substituir diversos operários simultaneamente. Com isso, as 

condições econômicas da classe trabalhadora tornaram-se ainda mais precárias. 

Observando essa realidade, percebemos que a modernização da produção 

gerava mais opressão do que libertação ou melhoria das condições de vida dos 

trabalhadores. Hobsbawm (2010, p. 330) reforça essa constatação ao afirmar que o 

avanço das inovações industriais fez com que “homens independentes se 

transformassem em dependentes, e pessoas se transformassem em mãos. Criava 

multidões de desclassificados, empobrecidos e famintos — tecelões manuais, 

tecelões mecânicos etc.”. 

Diante desse cenário, constatamos que a precariedade das condições de 

trabalho exigia uma ação firme por parte dos trabalhadores para reivindicar seus 

direitos e confrontar a exploração imposta pelos capitalistas. 

Surgiu, então, a necessidade de exigir regras mais claras em relação ao 

horário de trabalho, às horas e dias de descanso, bem como melhores condições 

para alimentação e para a realização de outras atividades essenciais. A tomada de 

consciência da classe trabalhadora possibilitou o surgimento de grupos e 

associações de proteção aos trabalhadores, garantindo-lhes o direito de não serem 

explorados e de serem tratados com dignidade, revelando, assim, o outro lado da 



102 

 

razão esclarecida, tecnicista e instrumental. 

Diante disso, torna-se necessário fazer uma crítica a essa razão. Não se trata 

de renunciar à racionalidade, mas de reelaborar o esclarecimento com vistas à 

emancipação dos indivíduos, e não à sua subjugação, como ocorre, por exemplo, no 

mundo do trabalho 

Para compreender a complexidade da razão esclarecida e suas implicações 

na sociedade, é necessário interrogar criticamente a aporia destacada por Adorno e 

Horkheimer. No prefácio de Dialética do Esclarecimento, eles examinam essa 

contradição da seguinte maneira: 

A aporia com que defrontamos em nosso trabalho revela-se assim 
como o primeiro objeto a investigar: a autodestruição do 
esclarecimento. Não alimentamos dúvida nenhuma – e nisso reside 
nossa petitio principii – de que a liberdade na sociedade é 
inseparável do pensamento esclarecedor. Contudo, acreditamos ter 
reconhecido com a mesma clareza que o próprio conceito desse 
pensamento, tanto quanto as formas históricas concretas, as 
instituições da sociedade com as quais está entrelaçado, contém o 
germe para a regressão que hoje tem lugar por toda parte (Adorno; 
Horkheimer, 1998, p. 3). 
 

Como podemos observar, Adorno e Horkheimer não negam a importância da 

racionalidade nem o papel que ela desempenhou na superação da imagem mítica 

do mundo, abrindo possibilidades de transformação econômica, política, social, 

cultural e educacional. Não desconsideramos, porém, o caráter autodestrutivo que 

as formas históricas do esclarecimento podem assumir. 

A regressão à barbárie, exemplificada pela ascensão de regimes totalitários, 

especialmente os de cunho fascista, evidencia o retrocesso que se instaura quando 

a razão instrumental passa a determinar os parâmetros éticos da existência humana. 

Por isso, é necessário compreender esse elemento reacionário, destrutivo, 

que ao invés de elevar as possibilidades de uma vida calcada na ética, nos valores 

da solidariedade, respeito ao diferente, cria uma lógica do ódio, da intolerância, da 

aniquilação de tudo o que se apresente como alteridade, conforme as palavras de 

Adorno e Horkheimer: 

Se o esclarecimento não acolhe dentro de si a reflexão sobre esse 
elemento regressivo, ele está selando seu próprio destino. 
Abandonando a seus inimigos a reflexão sobre o elemento destrutivo 
do progresso, o pensamento cegamente pragmatizado perde seu 
carácter superador e, por isso, também sua relação com a verdade. A 
disposição enigmática das massas educadas tecnologicamente a 
deixar dominar-se pelo fascínio de um despotismo qualquer, sua 
afinidade autodestrutiva com a paranoia racista, todo esse absurdo 



103 

 

incompreendido manifesta a fraqueza do poder de compreensão do 
pensamento teórico atual (Ibid.). 
 

Portanto, faz-se necessário acolher e compreender esse elemento regressivo 

presente no esclarecimento, que se apresenta como razão instrumental, redução da 

vida e dos indivíduos a mercadorias e que reduz tudo à lógica do mercado, da alta 

performance, de onde se fazem cálculos sobre os resultados concretos de nossas 

ações e planejamentos.  

Isso pode nos levar à barbárie, ao invés de produzir uma realidade na qual os 

conflitos ampliam horizontes, direitos e apontam para novas formas de sociabilidade 

que acolhem as diferenças. 

É neste sentido que a educação pode assumir um caráter emancipatório, 

capaz de levar os homens a dialogar e superara as formas de dominação que 

reduzem tudo à lógica mercantil, reduzindo tudo à uma mera relação de troca.  

Contudo, Adorno entende que a verdadeira premissa emancipatória da 

educação consiste em evitar que Auschwitz se repita, isto é, em formar sujeitos 

capazes de resistir à barbárie e à desumanização, assim descreve Adorno: 

A exigência que Auschwitz não se repita é a primeira de todas para a 
educação. De tal modo ela precede quaisquer outras que creio não 
ser possível nem necessário justificá-la. Não consigo entender como 
até hoje mereceu tão pouca atenção. Justificá-la teria algo de 
monstruoso em vista de toda monstruosidade ocorrida. Mas a pouca 
consciência existente em relação a essa exigência e as questões que 
ela levanta provam que a monstruosidade não calou fundo nas 
pessoas, sintoma da persistência da possibilidade de que se repita 
no que depender do estado de consciência e de inconsciência das 
pessoas. Qualquer debate acerca de metas educacionais carece de 
significado e importância frente a essa meta: que Auschwitz não se 
repita. Ela foi a barbárie contra a qual se dirige toda a educação 
(Adorno, 2000, p. 117). 
 

O processo educacional tem como meta fundamental evitar que Auschwitz se 

repita, que a barbárie triunfe sobre a civilização. Educar é, sobretudo, exercer o 

pensamento crítico em sua radicalidade desnudando, por exemplo, o caráter 

reificador da sociedade de mercado, que reduz tudo à lógica do consumo e na qual 

as relações são medidas em termos de resultados concretos. A cultura coach 

floresce em meio a essas compreensões das relações pessoais.  

Uma educação filosófica verdadeiramente emancipadora, precisa 

esquadrinhar os discursos, inclusive os discursos oficiais dos gestores educacionais, 

a fim de mostrar que uma cultura individualista, baseada tão somente na lógica do 



104 

 

empreendedorismo, da busca individual dos nossos objetivos, se inscreve dentro de 

um mundo no qual o humano perdeu o seu valor.  

Evitar que Auschwitz se repita só é possível, se compreendermos as 

condições que favorecem a edificação de novos e sofisticados campos de 

concentração. 

Quando as relações sociais são vistas, única e exclusivamente, a partir da 

lógica consumista das trocas comerciais, os homens acabam sendo reduzidos a 

coisas e nada impede que se vislumbre novamente a emergência de regimes 

totalitários, ainda que apareçam sob a capa de um libertarismo que leva às últimas 

consequências a defesa irrestrita da liberdade.  

Ao narrar sua chegada ao Campo de Concentração de Auschwitz, Primo Levi 

faz uma descrição interessante do momento em que os presos são levados a uma 

sala enquanto aguardam a chegada de algum oficial para fazer a triagem e recepção 

dos condenados: 

Isto é o inferno. Hoje, em nossos dias, o inferno deve ser assim: uma 
sala grande e vazia, e nós, cansados, de pé, diante de uma torneira 
gotejante, mas que não tem água potável, esperando algo 
certamente terrível, e nada acontece, e continua não acontecendo 
nada. Como é possível pensar? Não é mais possível; é como se 
estivéssemos mortos. Alguns sentam no chão. O tempo passa, gota 
a gota (Levi, 1988, p. 20). 
 

A descrição do autor impressiona pelo tom das palavras, as quais descreve a 

visão do inferno. Estar ali, naquelas condições, é experimentar as dores e angústias 

de ser visto e tratado como uma coisa, um objeto qualquer, que é medido em termos 

de sua utilidade. Daí a pergunta do escritor: é isto um homem? Primo Levi relata que 

todos os presos possuem um número e passam ser referenciados por esse número. 

Pensar a educação filosófica na escola exige que adotemos um olhar que vá 

além da mera quantificação dos resultados educacionais. Educar é um processo 

intrínseco à humanidade, pelo qual o indivíduo desabrocha ao aprender a conviver, 

reconhecendo outros semelhantes não como objetos, mas como sujeitos. 

A partir dessa perspectiva, a tarefa educativa assume um caráter crítico: 

questionar o que se apresenta como único caminho para a prosperidade e 

problematizar a estrutura escolar que o sustenta. Auschwitz não pode ser visto como 

um desvio isolado da história; é consequência de uma lógica social que precisa ser 

examinada e debatida criticamente no espaço escolar. 

Ao verificarmos os limites do progresso e os perigos de banalizar a história, 



105 

 

Adorno nos alerta para a necessidade de reconhecer a persistência de estruturas 

sociais e comportamentos que permitiram atrocidades como Auschwitz. Senso assim 

o autor enfatiza que: 

A reflexão a respeito de como evitar a repetição de Auschwitz é 
obscurecida pelo fato de precisarmos nos conscientizar desse 
elemento desesperador, se não quisermos cair presas da retórica 
idealista. Mesmo assim é preciso tentar, inclusive porque tanto a 
estrutura básica da sociedade como os seus membros, responsáveis 
por termos chegado onde estamos, não mudaram nesses vinte e 
cinco anos. Milhões de pessoas inocentes — e só o simples fato de 
citar números já é humanamente indigno, quanto mais discutir 
quantidades — foram assassinadas de uma maneira planejada. Isto 
não pode ser minimizado por nenhuma pessoa viva como sendo um 
fenômeno superficial, como sendo uma aberração no curso da 
história, que não importa, em face da tendência dominante do 
progresso, do esclarecimento, do humanismo supostamente 
crescente. O simples fato de ter ocorrido já constitui por si só 
expressão de uma tendência social imperativa (Adorno, 2000, p. 119). 
 

A estrutura básica da sociedade mantém os mesmos elementos que 

propiciaram sua recaída na barbárie, frente aos quais a educação se volta para a 

formação de uma consciência crítica e verdadeira acerca da realidade. O aumento 

expressivo da intolerância política, bem como o ressurgimento do fascismo sob 

novas formas, é um aspecto que não pode ser negligenciado ao discutirmos o papel 

da Filosofia no processo educacional. 

Essa situação nos leva a repensar o que estamos construindo ao refletir 

sobre o Ensino da Filosofia, sobretudo no que se refere à problematização e à 

formação dos valores éticos. 

Diante da reflexão sobre a função da educação na sociedade, Adorno propõe 

uma visão que vai além da instrução ou da padronização do indivíduo, enfatizando a 

formação de uma consciência crítica e verdadeira como fundamento da 

emancipação social, apresentando seu conceito de educação da seguinte forma: 

A seguir, e assumindo o risco, gostaria de apresentar a minha 
concepção inicial de educação. Evidentemente não a assim chamada 
modelagem de pessoas, porque não temos o direito de modelar 
pessoas a partir do seu exterior; mas também não a mera 
transmissão de conhecimentos, cuja característica de coisa morta já 
foi mais do que destacada, mas a produção de uma consciência 
verdadeira. Isto seria inclusive da maior importância política; sua 
ideia, se é permitido dizer assim, é uma exigência política. Isto é: 
uma democracia com o dever de não apenas funcionar, mas operar 
conforme seu conceito, demanda pessoas emancipadas. Uma 
democracia efetiva só pode ser imaginada enquanto uma sociedade 
de quem é emancipado (Adorno, 2000, p. 141). 
 



106 

 

O problema da emancipação e da superação de um conceito de 

esclarecimento que contém, em germe, as condições para a barbárie supõem a 

produção de uma consciência verdadeira. Isso significa ir além dos discursos e 

práticas oficiais, reconfigurando as premissas da sociedade. E tudo isso, como 

Adorno faz questão de enfatizar, possui uma implicação política. A educação não se 

encontra apartada da política, na medida em que expressa as lutas de poder 

travadas na sociedade entre os diferentes atores que a compõem. 

Como podemos observar, não se trata de uma educação voltada para 

modelar as pessoas, doutrinando-as conforme os interesses de quem se beneficia 

de determinadas condições sociais, econômicas e políticas. Tampouco se trata de 

uma educação reduzida à mera transmissão de conteúdos, muitas vezes 

desconectados da realidade dos estudantes. O que propomos é rediscutir o papel da 

educação por meio de um embate político. 

A democracia supõe a liberdade de pensamento e também a possibilidade de 

organização da sociedade, visando à luta pela ampliação de direitos e à superação 

das desigualdades sociais. Adorno refere-se a uma democracia que não deve 

apenas funcionar em termos de sua lógica formal (direito ao voto, liberdade de 

expressão etc.), mas que opere segundo sua lógica intrínseca: a emancipação dos 

indivíduos e o questionamento das estruturas de poder. 

Quando falamos em emancipação dos indivíduos, tratamos de um processo 

coletivo, e não apenas individual. É equivocada a ideia de que ela se construa pela 

ação isolada do empreendedor que alcança tudo sozinho, sem a presença do 

Estado, como se este apenas limitasse o desenvolvimento das capacidades 

individuais. Assim, a emancipação se constitui enquanto projeto político, no qual a 

educação se apresenta como instrumento fundamental. 

Isso não significa que a educação deva abdicar de preparar os indivíduos 

para o mundo, incluindo o mercado de trabalho. No entanto, sua tarefa, enquanto 

inserida na política, é problematizar a sociedade, mostrando que as relações sociais 

não constituem verdades eternas ou naturais, mas são construídas socialmente e 

passíveis de transformação. 

Adorno nos convida a considerar a educação como um espaço de tensão 

entre adaptação social e formação crítica da consciência, alertando que não se trata 

apenas de ajustar o indivíduo ao mundo existente, mas de prepará-lo para 

compreendê-lo e questioná-lo, como expõe: 



107 

 

Seria impotente e ideológica se ignorasse o objetivo de adaptação e 
não preparasse os homens para se orientarem no mundo. Porém ela 
seria igualmente questionável se ficasse nisto, produzindo nada além 
de well adjuste a people, pessoas bem ajustadas, em consequência 
do que a situação existente se impõe precisamente no que tem de 
pior. Nestes termos, desde o início existe no conceito de educação 
para a consciência e para a racionalidade uma ambiguidade. Talvez 
não seja possível superá-la no existente, mas certamente não 
podemos nos desviar dela (Adorno, 2000, p. 143). 
 

Como podemos observar, Adorno não ignora a função de adaptação que 

atravessa o processo educativo, orientando os indivíduos a compreenderem e a 

interagirem com o mundo que os cerca. Contudo, essa dimensão instrumental não 

esgota a essência da educação enquanto projeto emancipador. Educar implica 

tornar os sujeitos conscientes de sua historicidade: compreender que sua condição 

no mundo não é um dado imutável, inscrito em tábuas divinas ou determinado por 

forças naturais inexoráveis, mas sim resultado das relações sociais e das formas 

como concebemos, organizamos e transformamos a natureza. 

Adorno (2000, p. 144) nos lembra que a educação, “por meio da família, na 

medida em que é consciente, por meio da escola, da universidade, teria neste 

momento de conformismo onipresente muito mais a tarefa de fortalecer a resistência 

do que de fortalecer a adaptação”. Tal posicionamento evidencia que o sentido mais 

profundo da educação não reside em submeter os indivíduos às exigências do 

mundo ou a modelos hegemônicos de conduta, mas em capacitá-los a questionar, 

resistir e reconstruir a realidade social de forma crítica. 

A emancipação, portanto, não é apenas um ideal abstrato, mas uma prática 

concreta e coletiva. Ela exige que nos posicionemos contra as normas e estruturas 

que naturalizam a desigualdade e a dominação, reconhecendo a educação como 

espaço de resistência e a Filosofia como instrumento de reflexão capaz de orientar a 

ação ética e consciente.  

É nesse movimento que a escola se torna, efetivamente, um território de 

liberdade, em que cultivar a capacidade crítica e a autonomia é também preparar os 

sujeitos para transformar, e não apenas sobreviver, no mundo. 

Ao se referir ao totalitarismo, Hannah Arendt discorre sobre a necessidade de 

resistir à realidade, ainda que seja necessário reconhecer sua existência, muitas 

vezes repleta de coisas abomináveis, e neste movimento ela declara que: 

A convicção de que tudo o que acontece no mundo deve ser 
compreensível pode levarmos a interpretar a história por meio de 



108 

 

lugares-comuns. Compreender não significa negar nos fatos o 
chocante, eliminar deles o inaudito, ou, ao explicar fenômenos, 
utilizar-se de analogias e generalidades que diminuam o impacto da 
realidade e o choque da experiência. Significa, antes de mais nada, 
examinar e suportar conscientemente o fardo que o nosso século 
colocou sobre nós — sem negar sua existência, nem vergar 
humildemente ao seu peso. Compreender significa, em suma, 
encarar a realidade sem preconceitos e com atenção, e resistir a ela 
— qualquer que seja (Arendt, 1999, p. 7). 
 

A prática filosófica na escola, inserida em um contexto político-educacional, 

não pode se reduzir à criação de um mundo que apenas se adapta aos desejos do 

professor, do pedagogo ou do cientista social. Devemos manter um olhar atento e 

crítico sobre a realidade que nos cerca. Isso, porém, não implica negar o que há de 

inaudito ou desconsiderar a necessidade de resistir por meio de um processo de 

crítica constante, que apresenta alternativas ético-morais e possibilita a reflexão 

sobre modelos distintos de sociedade e de relações humanas.  

Assim, torna-se necessário pensar a Filosofia como parte de uma educação 

emancipadora e problematizadora do mundo. 

Compreender a prática filosófica como componente de uma educação 

emancipadora exige, antes de tudo, percebê-la como uma atividade de formação 

crítica, e não como mero acúmulo de conteúdos prontos para assimilação mecânica. 

A Filosofia não deve ser concebida como um saber contemplativo ou ornamental no 

currículo, mas como um instrumento de reflexão que capacita os sujeitos a interrogar 

o mundo, a si mesmos e as estruturas sociais que os circundam. 

É dentro desse horizonte que a Filosofia se revela essencial para a formação 

da consciência crítica, pois estimula o pensamento autônomo, o questionamento das 

verdades estabelecidas e a superação da passividade intelectual. Em um contexto 

em que a razão instrumental — criticada por Adorno e Horkheimer — tende a moldar 

os sujeitos para adaptação e conformidade, a Filosofia se apresenta como uma força 

de resistência. 

Essa resistência não se reduz à negação ou à oposição abstrata, mas se 

manifesta como a capacidade de construir novos sentidos, formular juízos próprios, 

articular argumentos e imaginar outras possibilidades de organização social. Tal é a 

tarefa maior de uma educação verdadeiramente emancipadora: criar condições para 

que os sujeitos possam pensar e agir para além dos modelos hegemônicos de 

produção, consumo e convivência, frequentemente estruturados na exclusão, na 

competitividade e na indiferença ética 



109 

 

Por isso, o Ensino da Filosofia precisa ir além da mera exposição histórica de 

autores e teorias. Devemos conceber essa prática como dialógica, na qual os alunos 

não apenas conhecem os pensadores do passado, mas também são convidados a 

dialogar com eles, confrontando suas ideias à luz das experiências do presente. 

Essa abordagem deve valorizar a escuta, o debate, a problematização e o exercício 

da dúvida como instrumentos para a construção do pensamento crítico. 

É nesse movimento que se estabelece o encontro entre filosofia e ética. Em 

uma sociedade marcada pela desigualdade, pela violência simbólica e pela 

banalização do sofrimento, pensar a ética filosófica na escola torna-se imperativo. 

Ela não deve ser apresentada como um conjunto de regras externas, mas como 

uma experiência que emerge do diálogo com o outro, do reconhecimento da 

alteridade e da reflexão crítica sobre nossas ações. 

Adorno nos oferece uma chave de leitura fundamental: a ética como forma de 

resistência à barbárie. Evitar que Auschwitz se repita não é apenas uma referência 

histórica ao Holocausto, mas um chamado à vigilância constante sobre as 

manifestações cotidianas de violência, exclusão e desumanização que atravessam 

nossas práticas sociais, inclusive no âmbito educacional. Logo, essa abordagem 

contribui para formarmos sujeitos que não se conformam com a injustiça, que se 

sensibilizam diante do sofrimento alheio e que estão dispostos a agir eticamente, 

mesmo em contextos adversos. 

A escola, enquanto instituição social, não pode reproduzir de forma acrítica as 

lógicas de eficiência, produtividade e competição impostas pela racionalidade 

neoliberal. Ela deve ser um espaço de reflexão, de construção de sentidos e de 

aprendizagem do comum. O Ensino da Filosofia pode se tornar o lugar dessa 

subversão pedagógica, no qual questionamos a informação, revelamos o oculto e 

abrimos caminho para o novo. 

Não podemos desvincular essa prática da formação contínua dos próprios 

educadores. Adorno já nos alertava para o papel da educação na construção da 

consciência verdadeira e, por isso, nós, enquanto professores, devemos nos engajar 

em um processo constante de desenvolvimento crítico. Ser educador em filosofia é, 

portanto, um ato político: é escolher estar ao lado da reflexão, da dúvida, da crítica e 

do inacabado. 

Uma prática docente emancipadora não se apoia em respostas prontas, mas 

em perguntas provocadoras. Mais importante do que ensinar o que pensar é ensinar 



110 

 

a pensar. Nesse processo, não nos colocamos como detentores do saber, mas como 

mediadores de um esforço coletivo de construção do conhecimento. O diálogo com 

os alunos, o respeito às suas vivências e a valorização de suas experiências são 

pilares desse novo paradigma educativo. 

A formação docente também deve contemplar a consciência histórica sobre o 

papel da filosofia na constituição das sociedades modernas e seus desafios 

contemporâneos. Ao assumir essa tarefa, a escola compromete-se com a formação 

de sujeitos capazes de resistir à manipulação ideológica, ao discurso de ódio, ao 

conformismo e à naturalização da desigualdade. 

A filosofia, em diálogo com Adorno, evidencia a urgência de repensarmos os 

caminhos da educação. A razão, enquanto potência do humano, não pode ser 

sequestrada pela lógica instrumental do capital, nem desvinculada dos valores éticos 

e políticos que garantem a dignidade humana. Essa abordagem é, assim, uma 

aposta na capacidade dos sujeitos de se tornarem conscientes de si e do mundo, 

aptos à crítica e à ação transformadora. 

Educar filosoficamente é investir na liberdade, não como um fato, mas como 

uma conquista cotidiana. É afirmar que a emancipação não é uma meta distante, 

mas um processo contínuo de descolonização do pensamento, de desnaturalização 

das estruturas de poder e de construção coletiva de novos sentidos para a vida em 

sociedade. 

Portanto, ensinar filosofia é também ensinar a resistir: resistir à indiferença, ao 

conformismo, ao autoritarismo, à barbárie. É ensinar a duvidar, a questionar, a 

argumentar e, acima de tudo, a reconhecer no outro — ainda que diferente — um 

semelhante. Porque, como nos alerta Adorno, a única educação possível, aquela 

que faz jus ao nome, é a que impede que Auschwitz se repita. Essa tarefa é de 

todos nós, especialmente daqueles que acreditam na força libertadora do 

pensamento crítico. 

 

4.3 O ensino da filosofia e a sua problematização 

Nesse momento, nossa discussão se volta propriamente para a questão do 

Ensino da Filosofia, sobretudo levando em consideração sua reinserção no currículo 

do ensino médio. De fato, um dos acontecimentos mais importantes dos últimos 

anos foi o retorno da filosofia ao currículo escolar. 



111 

 

Tomando literalmente as palavras de Matos (2020, p. 23), “resta saber se a 

escola chegou à filosofia”. Dito de outra forma, é necessário investigar qual 

compreensão os professores de filosofia têm da escola e de sua atuação nela, 

considerando o lugar do trabalho pedagógico que devem realizar. 

A partir do momento em que a filosofia voltou a integrar o currículo escolar, 

sendo reinserida na BNCC (2017), o debate passou a se concentrar na formação 

docente. Era necessário preparar os professores para trabalhar com a disciplina em 

sala de aula. Entretanto, Matos (2020) critica a forma como essa questão foi 

apresentada, uma vez que se baseou em uma visão produtivista do saber, segundo 

o padrão neoliberal da eficiência. 

A pedra de toque da educação passou a ser a profissionalização do professor, 

colocando no centro do debate termos como qualidade total, capital humano, 

habilidades, competências e avaliação de desempenho — tudo em prol de uma 

escola mais eficiente, que respondesse às demandas do mercado de trabalho, às 

novas tecnologias e, de forma mais ampla, às exigências de uma sociedade líquida 

em constante mudança. 

Investir apenas na formação do professor não resolve a questão de como 

inserir a filosofia no cotidiano escolar. Caso contrário, o ensino filosófico apenas 

reproduziria os vícios do sistema, deixando de ser um instrumento de crítica das 

estruturas econômicas, políticas e sociais. Além disso, essa perspectiva impede a 

construção de uma filosofia da disciplina mais consistente. 

Nesse viés, Matos observa que o foco atual se desloca do ensino de 

conteúdos para a própria presença docente e suas possibilidades de atuação, e, 

nesse sentido, afirma: 

Começamos, talvez por isso, a despreocuparmo-nos daquilo que 
pode – ou deve – o professor de filosofia ensinar na escola e 
ocuparmo-nos mais com a sua presença nela. Ou seja, hoje estamos 
mais empenhados em tentar entender as possibilidades de atuação 
docente na escola, sua concepção, seu desenho pedagógico, sua 
dimensão institucional, do que com os conteúdos que, eventualmente, 
poderão lecionar (Matos, 2020, p. 25). 
 

O mais importante é discutir a presença do professor de filosofia na escola, 

para que se possa pensar melhor a sua atuação. Caso contrário, a inserção dessa 

disciplina no currículo não representará um avanço efetivo para a escola, que 

permanecerá reproduzindo os mesmos preconceitos e desigualdades que permeiam 

a sociedade. 



112 

 

É neste mesmo viés que surge uma reflexão ainda mais ampla, na qual Matos 

propõe pensar a filosofia na escola de maneira profunda e transformadora. Ele nos 

convida a deslocar o foco de preocupações meramente pedagógicas ou 

epistemológicas para a dimensão do vir-a-ser, das possibilidades institucionais e da 

própria construção de uma filosofia da escola. Assim está pontuado na citação 

abaixo: 

Visto assim, diríamos que a questão é mais política que pedagógica; 
mais filosófica que epistemológica; mais comprometida com o vir-a-
ser do que com o sendo. Nosso intento, com isso, é desde já 
declarar nossa maior preocupação: fazer uma filosofia da/na escola. 
Pensar a filosofia como scholé. Estamos perseguindo entender a 
escola em suas possíveis formatações e possibilidades (Matos, 2020, 
p. 25). 
 

É fundamental não apenas estabelecermos parâmetros curriculares e de ação 

para o professor, mas também propormos uma filosofia da escola, que se constrói 

no concreto, na realidade em que estamos inseridos enquanto professores e alunos. 

Deixamos claro que se trata de uma questão mais política que pedagógica, 

mais filosófica que epistemológica. Isso significa repensarmos a própria escola e seu 

papel diante da reprodução das estruturas sociais. 

A esse respeito, propomos seguir Kohan (2008, p. 18), que entende a escola 

como “um espaço e um tempo diferenciados que, de alguma maneira, colocam em 

questão os espaços e os tempos sociais”. Pensar o fazer filosófico no contexto 

escolar implica refletirmos sobre as formas de transmissão que lhe são inerentes, 

frequentemente orientadas por um modelo que privilegia resultados práticos — como 

a diminuição dos índices de reprovação, o aumento do número de aprovados no 

vestibular e a inserção no mercado de trabalho. 

Dando um passo adiante, torna-se imprescindível construirmos uma filosofia 

da educação capaz de compreendermos em que medida o modelo educacional 

vigente inibe a filosofia em sua dimensão iconoclasta. 

Tal reflexão pode ser desenvolvida, por exemplo, por meio do resgate da 

dimensão dialógica da educação, como nos propõe Kohan: 

A prática filosófica, entendida como um diálogo coletivo infinito sobre 
a dimensão contestável da existência humana, requer não apenas o 
desejo de saber (a philosophía) por parte dos co-investigadores e o 
seu questionamento sem limites de todo saber adquirido, mas 
também a disposição em buscar caminhos de pensamento onde a 
própria comunidade, e não apenas os indivíduos, seja doadora de 
sentido a esse caminho (Kohan, 2008, p. 31-32). 
 



113 

 

A inserção da comunidade nesse processo supõe a retomada do diálogo. Se 

não são os indivíduos isolados que conferem sentido ao processo educacional, 

então é necessário fortalecer a busca de saídas por meio do diálogo.  

Para que esse processo seja eficaz, ele não prescinde da crítica constante, 

promovida por meio do questionamento. O ensino da filosofia se realiza pela 

“perguntação”, conforme a provocação de Matos: 

Adianto que busco sugerir o processo de filosofar como 
Perguntação... Ouso pensar uma filosofia atrevida, que não pare de 
perguntar. Que não fique circunscrita à arte de responder. Por isso, 
navego rapidamente no processo de construção do pensamento 
filosófico amarrado ao propósito de questionar ideias construídas em 
torno dos conceitos de homem, mulher e mundo (Matos, 2021, p. 23). 
 

Ao adentrar a sala de aula, a Filosofia não pode se reduzir aos ditames de 

uma normatização excessiva, que avalia a disciplina apenas em termos de eficiência 

sistêmica. A reflexão sobre esse aspecto torna-se ainda mais pertinente nos dias 

atuais, em que o debate público tem sido desprovido de seu conteúdo político e a 

crítica frequentemente se limita à busca de curtidas e à chamada “lacração” nas 

redes sociais. 

No contexto das transformações recentes nas políticas educacionais, 

observamos o avanço de uma racionalidade neoliberal que redefine os sentidos da 

educação básica, subordinando-a progressivamente à lógica do mercado. Esse 

movimento repercute diretamente na organização curricular, esvaziando o caráter 

formativo, crítico e emancipatório da escola, ao mesmo tempo em que reforça 

discursos como o da profissionalização precoce, do empreendedorismo e do 

chamado “projeto de vida”.  

É a partir dessa perspectiva crítica que as reflexões de Matos contribuem 

para desvelar os interesses e contradições subjacentes às reformas educacionais 

em curso. Nesse contexto, é pertinente trazer à tona as palavras de Matos: 

Ora, estamos existindo em uma era em que o neoliberalismo cooptou 
argumentos da crítica expurgando seu conteúdo político e seu 
contexto de vizinhança com a militância em prol de causas sociais. É 
em tal horizonte que uma nova política curricular da educação básica 
chega abraçada em mentiras com aparência de verdades e 
patrocinando o apogeu de escolas privadas, que transmutaram a 
educação em mercadoria. Torna-se a questão da profissionalização 
um sinônimo de empreendedorismo e o projeto de vida uma 
armadilha extrema na seara de itinerários e formação geral (Matos, 
2021, p. 20). 
 

A transmutação da educação em mercadoria é algo que deve ser discutido e 



114 

 

pensado quando a filosofia retorna à sala de aula. Caso contrário, o próprio ensino 

da filosofia se amolda a essa lógica, reproduzindo esse modelo mecanicista e 

mercadológico da educação, no qual o ter, a eficiência, o empreender e mostrar 

resultados são o princípio e o fim do processo educacional.  

Ainda refletindo sobre as reformas educacionais atuais, observamos que a 

centralidade atribuída a métodos e técnicas tem relegado o sujeito do processo 

educativo a um plano secundário, priorizando o “quê” e o “como” em detrimento do 

“quem”. Essa lógica de padronização e controle fragiliza o pensamento crítico e o 

sentido formativo da educação. Diante desse cenário, Matos relata que: 

A pergunta fundadora em voga é o “quê” e “como”, escamotearam o 
“quem”. Métodos e técnicas antes de pessoas e necessidades. 
Disciplinas para o disciplinamento - negação - dos corpos e dos 
saberes. Tempos de ameaças fascistas que prenunciam o óbito 
compulsório do pensar (Matos, 2021, p. 20). 
 

Refletir sobre essas questões é fundamental para que se resgate a dimensão 

emancipadora, dialógica, política e problematizadora da educação. A Filosofia não 

pode se distanciar do mundo concreto nem dos indivíduos em sua concretude, com 

seus projetos, anseios e idiossincrasias. Compreendemos que a educação deve 

estar voltada para tudo o que é humano, demasiado humano, para retomar a 

expressão de Nietzsche. Uma das principais características da Filosofia é, 

justamente, a problematização do mundo e do próprio ser humano, realizada por 

meio de uma reflexão constante e crítica. 

Tomazetti (2008) defende que a Filosofia, ao contrário do que muitos pensam, 

não deve ser compreendida como um conjunto de conteúdos prontos a serem 

transmitidos de forma mecânica aos alunos. Concordamos com a autora ao 

entendermos que a prática filosófica deve ser concebida como um exercício reflexivo 

que se constrói no cotidiano, configurando-se como uma atividade que estimula o 

questionamento e favorece o desenvolvimento do pensamento crítico. Nesse 

percurso, reconhecemos a crítica à concepção tradicional da Filosofia concebida 

como uma disciplina voltada exclusivamente à transmissão de um saber fechado e 

imutável. 

A proposta de Tomazetti (2008) consiste em compreender a Filosofia como 

um processo dinâmico, que envolve a participação ativa dos estudantes. 

Defendemos que, em vez de se limitar à exposição de teorias filosóficas, o educador 

deve incentivar os alunos a refletirem sobre questões que emergem de seu próprio 



115 

 

contexto de vida, articulando o saber filosófico à experiência cotidiana.  

Ao adotarmos essa perspectiva, compreendemos que o professor contribui 

para o desenvolvimento da autonomia intelectual dos estudantes, estimulando-os a 

pensar por si mesmos. 

Ressaltamos, ainda, que a Filosofia deve assumir um caráter problematizador, 

partindo das questões que emergem da realidade dos alunos e da sociedade em 

que estão inseridos. Isso implica reconhecer que a prática filosófica não pode se 

dissociar das problemáticas sociais e existenciais enfrentadas pelos jovens em sua 

vivência cotidiana. 

Ao problematizarmos a prática docente em Filosofia, é imprescindível 

compreendê-la como uma práxis situada, realizada nas condições concretas da 

escola, onde o pensamento se constitui na tensão entre teoria e experiência. É 

nesse horizonte que Tomazetti e Moraes sustentam: 

O ensino da filosofia deve ser avaliado, refletido, planejado tendo 
como plano de fundo a análise crítica das questões acima suscitadas. 
O professor de filosofia deverá ser capaz de avaliar o horizonte dos 
condicionamentos de sua atividade docente com as ferramentas que 
a própria filosofia lhe dá. Tal ensino não ocorre no vácuo; não se dá 
em uma escola ideal ou inexistente, que permitiria ao aluno de 
filosofia dizer, quando de seu estágio docente, que a escola que lhe 
foi apresentada na universidade não é a mesma que está 
vivenciando como professor estagiário, ou que “na prática a teoria é 
outra” (Tomazetti & Moraes, 2016, p. 746-747). 
 

Constatamos que o Ensino da Filosofia nas escolas, em muitos contextos, 

ocorre de forma fragmentada, com ênfase em uma abordagem excessivamente 

sistemática e teórica dos grandes filósofos e das principais correntes filosóficas, sem 

a devida integração entre as diferentes áreas do conhecimento. 

Tomazetti & Moraes (2016) vê essa fragmentação como uma limitação, pois 

impede que os alunos compreendam a filosofia como uma ferramenta que pode ser 

aplicada em diversas áreas da vida e do saber. 

Diante disso, propõe que o ensino filosófico seja mais integrado e 

interdisciplinar, abordando temas filosóficos a partir de diferentes perspectivas e 

relações com outras disciplinas. Ao tratar, por exemplo, da ética, o professor pode 

não apenas explorar os conceitos filosóficos relacionados à moralidade, mas 

também problematizar questões contemporâneas de ética aplicada, como os 

dilemas éticos presentes nos campos da ciência, da tecnologia e da política. Com 

essa integração, torna-se possível que os estudantes percebam a Filosofia como um 



116 

 

instrumento relevante para a análise crítica do mundo. 

Além disso, entendemos que a Filosofia deve orientar-se não apenas para a 

construção do conhecimento teórico, mas também para a ação transformadora na 

realidade. Ao ensinar filosofia, o educador deve buscar despertar nos alunos a 

compreensão de que a Filosofia tem um papel fundamental na transformação da 

sociedade, seja no campo político, social, ético ou cultural. 

Esse processo de transformação não se limita ao espaço escolar. 

Consequentemente, os alunos devem ser incentivados a levar as discussões 

filosóficas para além da sala de aula, aplicando os conceitos e reflexões filosóficas 

às situações concretas de seu cotidiano. Sob esse enfoque, concebemos a Filosofia 

como uma prática que contribui para a formação de uma sociedade mais reflexiva, 

crítica e democrática. 

Retomamos, assim, a questão do papel do professor, compreendendo-o 

como sujeito da práxis educativa e não como mero transmissor de conteúdos. 

Entendemos que o educador em Filosofia deve atuar como mediador do processo 

formativo, criando condições para que o pensamento se exerça de modo autônomo, 

crítico e reflexivo. Nessa visão, sua ação pedagógica consiste em abrir espaços para 

o questionamento, o diálogo e a construção compartilhada do saber, onde ensinar e 

aprender se entrelaçam como momentos de um mesmo movimento formativo. 

Reconhecemos, ainda, que essa mediação não se realiza de forma abstrata, 

mas se inscreve no contexto histórico, social e cultural dos estudantes. Atentar para 

suas experiências, linguagens e visões de mundo constitui condição fundamental 

para que a prática filosófica se torne significativa.  

Tal compreensão exige uma postura pedagógica flexível e aberta, que 

favoreça a apropriação dos conceitos filosóficos de maneira pessoal e 

contextualizada. Além disso, essa abordagem pressupõe uma atitude de escuta e 

acolhimento por parte do docente, possibilitando a participação ativa dos estudantes 

nas discussões e fortalecendo seu engajamento crítico. 

Aproximar as discussões filosóficas da vida do estudante é algo essencial, 

conforme aponta Sílvio Galo (2007), o qual desenvolve a ideia de que a filosofia 

deve ser entendida como uma reflexão crítica sobre a realidade social.  

Para Gallo, a Filosofia não pode assumir um caráter abstrato nem se 

distanciar da vida concreta dos estudantes; ao contrário, deve funcionar como uma 

ferramenta de análise e compreensão crítica do mundo em que vivem. Assim: 



117 

 

A filosofia não pode ser uma disciplina isolada, desvinculada da 
realidade social e das questões que afligem os alunos. Ao contrário, 
ela deve ser uma prática crítica que os ajude a compreender e a 
transformar o mundo ao seu redor (Galo, 2007, p. 34). 
 

Essa visão crítica está em sintonia com a proposta de Elisete Tomazetti, que 

também enfatiza a necessidade de tornar a Filosofia acessível e conectada ao 

cotidiano dos estudantes.  

No entanto, compreendemos que Gallo avança ainda mais ao defender que a 

Filosofia não se reduz a uma prática reflexiva individual, mas se constitui como uma 

prática orientada para a transformação social. Para o autor, os estudantes devem 

ser estimulados a mobilizar a Filosofia como instrumento de questionamento das 

estruturas sociais, econômicas e políticas que moldam suas vidas. 

Outro aspecto central de sua proposta diz respeito ao papel do debate e do 

diálogo na prática filosófica. Gallo (2007) defende que a sala de aula deve 

configurar-se como um espaço no qual os alunos possam expressar suas ideias, 

ouvir o outro e, a partir dessas trocas, desenvolver uma compreensão mais crítica e 

articulada dos temas discutidos. Nesse sentido, o autor sugere que a Filosofia não 

deve ser concebida apenas como transmissão de conteúdos teóricos, mas como 

uma prática permanente de diálogo, que envolve tanto os estudantes quanto o 

professor. Tal posicionamento encontra-se em consonância com os demais 

pensadores mobilizados nesta pesquisa. 

O debate filosófico, afirma Gallo (2007, p. 52), não é “apenas uma técnica de 

ensino, mas uma atitude pedagógica fundamental, que permite aos alunos 

confrontar suas ideias com as de outros e, a partir disso, construir uma 

compreensão mais ampla e crítica da realidade”. Compreendemos, portanto, que o 

professor de Filosofia deve atuar como facilitador desse debate, criando um 

ambiente de respeito e escuta, no qual as diferentes opiniões possam ser discutidas 

de forma construtiva.  

Assim, a prática do debate não se configura apenas como um método 

didático, mas também como um modo de formar estudantes capazes de pensar 

criticamente e de questionar as informações que recebem, desenvolvendo uma 

postura reflexiva diante da realidade. 

A filosofia é vista como uma disciplina essencial para a formação de cidadãos 

críticos, capazes de questionar as injustiças e os problemas sociais que estes 

enfrentam. O ensino de Filosofia deve ir além do simples aprendizado de conceitos e 



118 

 

teorias, configurando-se como um instrumento para formarmos cidadãos 

conscientes e comprometidos com a transformação da sociedade. Conforme 

afirmamos a partir de Galo (2007, p. 61), “a filosofia deve ser uma prática de 

formação ética e política, que ajude os alunos a se posicionarem diante das 

questões sociais e a agirem de forma consciente em favor da justiça e da igualdade”. 

Essa perspectiva resgata uma ideia central do pensamento filosófico: a capacidade 

de questionar o mundo e agir para transformá-lo. 

Consideramos que o ensino de Filosofia se constitui como um processo 

formativo que extrapola os limites da sala de aula, influenciando a postura ética e 

política dos alunos em sua vida cotidiana. Destacamos também a importância de 

que os professores se mantenham em constante formação, refletindo sobre suas 

práticas pedagógicas e buscando sempre novas maneiras de ensinar Filosofia. 

Seguindo essa linha de pensamento, Galo sustenta que: 

O professor de filosofia precisa ser, antes de tudo, um filósofo, que esteja 

sempre disposto a questionar e a repensar suas práticas, para que possa 

proporcionar uma educação de qualidade e realmente transformadora para seus 

alunos (GALO, 2007, p. 70). 

Ao refletirmos sobre o pensamento de Sílvio Galo, entendemos que, em 

primeiro lugar, devemos assegurar a presença efetiva da Filosofia no cotidiano da 

sala de aula. Somente após consolidarmos esse espaço de reflexão e diálogo é que 

poderemos aprofundar a discussão sobre a formação do professor. 

Acreditamos que garantir o ensino filosófico enquanto prática viva e crítica 

permite que a disciplina cumpra sua função ética, estimulando nos alunos a 

capacidade de questionar, refletir e intervir de maneira consciente na sociedade. 

Todas essas questões nos mostram que o ensino de Filosofia é uma prática 

complexa, permeada por desafios, mas também dotada de grande potencial 

transformador. Reconhecemos que a Filosofia não se limita a uma disciplina a ser 

ensinada, mas se apresenta como uma experiência de vida capaz de modificar a 

maneira como os alunos se relacionam com o mundo. 

Portanto, entendemos que a problemática do ensino de Filosofia não se 

restringe a questões técnicas ou metodológicas, mas diz respeito à forma como a 

Filosofia pode ser vivenciada no cotidiano escolar e na vida dos estudantes. A partir 

disso, avaliamos como a BNCC (2017) articula esses elementos, permitindo-nos 

trabalhar os valores éticos no âmbito da Filosofia. 



119 

 

Ao analisarmos a reinserção da Filosofia no currículo escolar, especialmente 

no Ensino Médio, concluímos que não podemos compreendê-la apenas como uma 

conquista formal ou normativa. Devemos considerar as condições concretas em que 

essa reinserção ocorre, assim como as contradições internas do próprio currículo, 

em especial da BNCC (2017), que podem tensionar ou limitar o potencial 

transformador da disciplina. 

A crítica dos autores analisados — Matos (2020), Kohan (2014), Tomazetti 

(2008) e Galo (2007) — nos mostra um conflito estrutural entre o ideal filosófico e o 

modelo educacional hegemônico, ancorado em princípios neoliberais. Como já 

denunciado por Matos (2021), o discurso da qualidade educacional, amplamente 

propagado pela Base Nacional, oculta uma agenda de controle, produtividade e 

gestão eficiente do ensino. Observamos que a profissionalização do professor passa 

a ser moldada por critérios de desempenho e empregabilidade, reduzindo a 

docência a um ato técnico, desvinculado de suas dimensões éticas, políticas e 

existenciais. 

Diante desse cenário, reconhecemos que o ensino de Filosofia corre o risco 

de ser esvaziado de sua potência crítica e reflexiva, tornando-se uma prática 

instrumental e distante de sua vocação emancipatória. Ao inserirmos a disciplina em 

um currículo orientado por competências e habilidades, percebemos que ela pode 

perder sua vocação originária: o questionamento dos fundamentos dos discursos, 

das instituições e dos valores vigentes.  

Como lembra Galo (2007), não podemos permitir que a Filosofia seja 

transformada em mais uma ferramenta de adaptação social ou de 

empreendedorismo juvenil, pois isso equivaleria a amputar sua dimensão radical e 

crítica. 

Defendemos que a Filosofia não deve se limitar a ensinar “o que pensar” ou 

“como pensar”. Ela deve nos permitir questionar por que pensamos como pensamos 

e quais são as consequências políticas, sociais e históricas desses modos de 

pensamento. Isso exige que o ensino filosófico se oponha frontalmente ao modelo 

que transforma a educação em mercadoria e o estudante em consumidor de 

conteúdos. Como afirma Kohan (2014), devemos reposicionar a escola eticamente e 

temporalmente, compreendendo-a como espaço de suspensão do produtivismo e de 

abertura ao pensamento gratuito, lento e incômodo — em suma, à scholé. 

Tomazetti (2008) propõe que rompamos com o paradigma transmissivo da 



120 

 

Filosofia, que reduz a disciplina à exposição de teorias, doutrinas e sistemas prontos. 

Percebemos que tal paradigma distancia a disciplina dos alunos e a transforma em 

uma linguagem cifrada, acessível apenas àqueles que detêm a chave interpretativa 

dos “grandes filósofos”. Como consequência, o estudante não se reconhece nas 

questões discutidas em sala de aula, gerando alienação e desinteresse. 

Defendemos que o ensino de Filosofia deve ser reconfigurado como 

experiência vivida, enraizada nas inquietações existenciais e sociais dos alunos. 

Partimos da realidade concreta para, a partir dela, problematizar conceitos como 

liberdade, justiça, bem, mal, verdade, poder e identidade. Nessa perspectiva, a 

Filosofia não se apresenta como um saber aplicado à vida; ela emerge como a 

própria vida interrogada, pensada e reimaginada. 

Essa concepção rompe com a fragmentação curricular e propõe uma 

abordagem interdisciplinar e dialógica, na qual a Filosofia se abre às ciências, às 

artes, à literatura e aos problemas da comunidade. Compreendemos que a escola 

não deve se limitar à reprodução de saberes, mas constituir-se como espaço de 

produção coletiva de sentidos. 

Todos os autores analisados destacam a centralidade do professor na 

construção de um ensino filosófico significativo. Para Galo (2007), o professor de 

Filosofia precisa ir além da aplicação de técnicas didáticas; ele se configura como 

um intelectual em permanente formação, um pensador de sua própria prática e um 

sujeito sensível à complexidade do contexto escolar. 

Matos (2020) reforça que devemos pensar o professor a partir de sua 

presença concreta na escola, e não apenas de sua qualificação técnica. Ao habitar a 

escola, o professor de Filosofia tensiona seus espaços, seus tempos e seus modos 

de subjetivação, assumindo o papel de agente de problematização e resistência à 

lógica da normalização e da homogeneização. 

Kohan (2008), por sua vez, enfatiza que a prática filosófica é essencialmente 

relacional, construída no diálogo coletivo e no exercício contínuo da escuta. 

Reconhecemos que o professor, nessa perspectiva, não ocupa o lugar de detentor 

do saber, mas o de co-investigador, criando as condições para que o pensamento 

aconteça em meio à diversidade de vozes. 

Defendemos que o ensino de Filosofia exige de nós, professores, uma 

disposição simultaneamente afetiva e política: estar com os alunos, escutar suas 

inquietações e provocar o pensamento não por meio de respostas prontas, mas pelo 



121 

 

estímulo à dúvida, à curiosidade e à crítica. Tal postura demanda coragem, pois, 

como adverte Matos (2021), vivemos tempos em que o próprio ato de pensar se vê 

ameaçado por discursos autoritários que promovem o “óbito compulsório do 

pensamento”. 

Diante das ameaças que atravessam o espaço escolar — censura, 

negacionismo, conservadorismo moral e vigilância ideológica —, entendemos que 

ensinar Filosofia torna-se também um ato de resistência. Precisamos lutar pelo 

direito de perguntar, de duvidar e de imaginar alternativas. A Filosofia, nesse sentido, 

assume um papel contra-hegemônico, resgatando a escola como espaço de 

invenção democrática e de crítica radical às estruturas que oprimem e invisibilizam 

sujeitos. 

Como enfatiza Galo (2007), a Filosofia deve formar sujeitos éticos e 

politicamente engajados, capazes de se posicionar diante das injustiças e de atuar 

na transformação do mundo. Compreendemos que essa concepção de ensino 

ultrapassa os muros da escola e nos convoca, alunos e professores, a sermos 

protagonistas de nossa própria história. 

A partir das reflexões de Matos, Kohan, Tomazetti e Galo, entendemos que o 

ensino de Filosofia não pode ser reduzido a uma técnica ou a um conjunto de 

conteúdos normatizados pela BNCC. Ele se configura como um modo de existência 

na escola, uma prática ética e política que desafia as estruturas estabelecidas e nos 

convoca, professores e estudantes, à criação de novos sentidos para a vida em 

comum. 

Diante de tais reflexões chegamos à conclusão de que é necessário: 

1. Superar a lógica tecnocrática e neoliberal que orienta o currículo oficial; 

2. Reposicionar o professor como agente crítico e mediador da experiência      

    filosófica; 

3. Reconhecer a escola como espaço de tensão, resistência e possibilidade; 

4. Articular o ensino da Filosofia à vida concreta dos sujeitos que habitam a  

    escola; 

5. Resgatar a dimensão ética, política e emancipadora do filosofar. 

A Filosofia, quando vivida de forma plena, tem o poder de reencantar a escola, 

resgatando-a como lugar do pensamento, da escuta e da imaginação política. E isso, 

talvez, seja um dos maiores desafios — e também das maiores esperanças — da 

educação em tempos sombrios. 



122 

 

Continuar esse caminho filosófico dentro da escola significa, antes de tudo, 

romper com a lógica tecnicista que transforma o aprendizado em mera preparação 

para o mercado. Significa reabrir espaços para o diálogo autêntico, onde perguntas 

importam mais do que respostas prontas, e onde o conhecimento é construído 

coletivamente, a partir da experiência e da sensibilidade de cada sujeito. 

A filosofia na escolar não deve ser encarada apenas como disciplina, mas 

como prática de liberdade — como exercício constante de questionar o mundo, de 

estranhar o que parece natural, de imaginar o que ainda não é. Para tanto, ela 

convoca educadores e educandos a se colocarem em movimento, não apenas 

intelectual, mas também ético e político. 

Quando o pensamento é estimulado a florescer, quando a escuta se torna um 

gesto pedagógico radical e a imaginação política é reconhecida como potência 

transformadora, a escola deixa de ser um espaço de adestramento para se tornar 

um território de formação crítica.  

É nesse espaço que se cultivam sujeitos capazes de resistir à barbárie, de 

sonhar coletivamente e de reconstruir, com coragem e sensibilidade, as 

possibilidades de um mundo mais justo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



123 

 

5 COMO A NOVA BNCC (BASE NACIONAL CURRICULAR COMUM) TRAZ 
ELEMENTOS IMPORTANTES QUE CONTRIBUEM PARA A EXPERIÊNCIA DOS 
VALORES ÉTICOS NO ENSINO MÉDIO  
 

Neste capitulo estaremos abordando a reforma da BNCC (2014), como é de 

nosso conhecimento, a Lei federal nº 14.945/2024 alterou a composição da matriz 

curricular do Ensino Médio. Essa reforma propõe oferecer aos estudantes uma 

formação integral, de acordo com suas aspirações. Dentre as alterações presentes 

na lei estão a ampliação da carga horária da Formação Geral Básica (FGB) de 

1.800h para 2.400h e a integração dos Itinerários Formativos (IF) à FGB em forma 

de aprofundamento, de acordo com o interesse dos estudantes. 

A reintrodução da Filosofia no currículo do Ensino Médio, promovida a partir 

das reformulações da BNCC, reacendeu discussões acerca de seu papel no 

processo formativo dos estudantes. Embora sua presença represente um avanço no 

reconhecimento da importância do pensamento crítico na educação, é necessário 

analisar em que condições essa inserção ocorre e quais são as contradições 

internas ao novo documento que podem restringir o potencial emancipador da 

disciplina. 

No contexto do Estado de Pernambuco, a reforma curricular tem buscado 

alinhar-se às diretrizes nacionais, propondo uma formação voltada ao 

desenvolvimento de competências e habilidades. No entanto, esse modelo tende a 

priorizar resultados mensuráveis e utilitaristas, o que pode esvaziar a dimensão 

filosófica da reflexão e do diálogo.  

Assim, tornamo-nos conscientes da importância de compreendermos como o 

ensino de Filosofia pode afirmar sua especificidade dentro desse novo paradigma, 

mantendo viva sua vocação ética, crítica e humanizadora.  

 

5.1 A nova Base Nacional Comum Curricular (BNCC) e a reforma do ensino 
médio 
 

Nas últimas décadas, a educação brasileira passou por diversas reformas 

com o objetivo de atender às novas demandas sociais, econômicas e culturais. A 

promulgação da nova BNCC (BRASIL, 2017) e a Reforma do Ensino Médio, 

instituída pela Lei nº 13.415/2017, representam dois marcos centrais nesse processo. 

Ambas iniciativas vieram com a promessa de modernizar a escola, flexibilizar 



124 

 

percursos formativos e tornar o ensino mais alinhado às expectativas 

contemporâneas. 

Contudo, a implementação simultânea dessas mudanças suscitou, a despeito 

de suas promessas e debates intensos entre educadores, pesquisadores e gestores 

públicos. Os impactos foram sentidos ao longo deste período, gerando mudanças no 

currículo e na formatação do Ensino Médio.  

Contudo, surgem contradições nesse novo cenário, especialmente quando se 

analisam os pontos de convergência e tensão entre a BNCC e a Reforma do Ensino 

Médio. Ambas as propostas representam uma tentativa ambiciosa de repensar a 

escola brasileira, buscando torná-la mais dinâmica, significativa e voltada para o 

desenvolvimento integral dos estudantes.  

No entanto, embora apresentem avanços conceituais e metodológicos, sua 

efetividade depende de condições concretas de implementação e de um 

compromisso real com a redução das desigualdades educacionais.  

Sem assumirmos esse compromisso ético e político, corremos o risco de que 

tais políticas reforcem, em vez de superar, as disparidades históricas que marcam o 

sistema educacional brasileiro. O debate atual nos evidencia que, para além das 

reformas curriculares, precisamos repensar o próprio modelo de financiamento e 

gestão da educação pública no Brasil, garantindo a todos os estudantes o direito a 

uma educação de qualidade e a possibilidade de construirmos projetos de vida 

dignos 

A Base Nacional é um documento normativo que define o conjunto de 

aprendizagens essenciais que todos os estudantes brasileiros devem desenvolver 

ao longo da Educação Básica.  

Ao propor a garantia da equidade e da qualidade educacional, o documento 

reafirma seu compromisso com a redução das desigualdades e com a efetivação 

dos direitos de aprendizagem como princípio orientador da educação básica.  

Tal diretriz busca assegurar que todos os alunos, independentemente de seu 

contexto social, cultural ou econômico, tenham acesso a uma formação integral, que 

contemple o desenvolvimento de competências cognitivas, éticas e cidadãs 

necessárias à participação consciente e responsável na sociedade.  

Nesse contexto, o Ensino da Filosofia assume papel essencial, pois contribui 

para que o estudante compreenda criticamente o mundo e a si mesmo, refletindo 

sobre os valores que orientam suas ações. 



125 

 

A Base Nacional está estruturada em dez competências gerais, que orientam 

toda a prática pedagógica. Entre elas, destacam-se a valorização da diversidade 

cultural, o desenvolvimento do pensamento crítico, a formação ética e cidadã. Essas 

competências dialogam com as necessidades de uma sociedade em constante 

transformação, onde a capacidade de aprender continuamente se torna essencial. 

Sob a perspectiva de Sacristán (2000), o currículo não é apenas um conjunto 

de conteúdos, mas uma construção social e histórica. Assim, a BNCC pode ser vista 

tanto como uma resposta às demandas contemporâneas quanto como um 

instrumento político de regulamentação do ensino. Aprovada em 2017, a Reforma do 

Ensino Médio propôs mudanças estruturais significativas, como a ampliação da 

carga horária, a flexibilização curricular e a organização de itinerários formativos. 

De acordo com a nova legislação, 60% da carga horária é composta pela 

formação geral básica, e 40% reservados para itinerários formativos. Esses 

itinerários são divididos nas áreas de Linguagens, Matemática, Ciências da Natureza, 

Ciências Humanas e Formação Técnica e Profissional. 

Segundo Krawczyk e Ferretti (2018, p. 42), a Reforma do Ensino Médio 

pretende “oferecer maior protagonismo aos estudantes”, ao propor uma organização 

curricular mais flexível e centrada no desenvolvimento de competências que 

valorizem os interesses e os projetos de vida dos jovens. Essa proposta, em 

consonância com a Base Nacional Curricular, busca aproximar a escola da realidade 

dos estudantes, promovendo uma aprendizagem significativa e contextualizada.  

No entanto, essa perspectiva exige condições pedagógicas e estruturais que 

garantam a efetiva participação dos alunos nas decisões sobre seu percurso 

formativo. Do contrário, o protagonismo estudantil corre o risco de se tornar apenas 

um discurso retórico, desvinculado da prática escolar e das reais possibilidades de 

emancipação e autonomia crítica que a educação deve proporcionar. 

No entanto, essa intenção enfrenta barreiras concretas, como a falta de 

infraestrutura e a formação docente insuficiente. 

A proposta de itinerários formativos pretende favorecer a autonomia do 

estudante e a construção de projetos de vida mais personalizados. Entretanto, em 

contextos escolares marcados por desigualdades estruturais, existe o risco de que a 

Reforma do Ensino Médio aprofunde as disparidades educacionais, uma vez que 

estudantes de regiões periféricas podem ter acesso a um número reduzido de 

opções formativas e oportunidades de desenvolvimento integral (Frigotto, 2017). 



126 

 

A prática docente é significativamente impactada pela implementação da 

BNCC, uma vez que os professores precisam adaptar-se a novas metodologias, 

desenvolver projetos interdisciplinares e orientar os estudantes em suas escolhas de 

itinerários formativos. Para que essas mudanças sejam efetivas, torna-se 

imprescindível uma formação continuada de qualidade, capaz de promover reflexão 

crítica sobre a prática pedagógica e o desenvolvimento de competências 

profissionais alinhadas aos princípios da educação integral, conforme defendem 

Libâneo (2012) e Perrenoud (2000). 

Com efeito, a implementação e a sustentabilidade dessas mudanças 

enfrentam diversos desafios. Entre os principais obstáculos para a consolidação e: a 

formação adequada de professores para lidar com os novos currículos; a 

infraestrutura escolar suficiente para atender aos itinerários formativos; a garantia de 

equidade no acesso às diferentes áreas de conhecimento; a participação efetiva da 

comunidade escolar na elaboração dos currículos locais e o financiamento 

adequado das redes de ensino. 

Esses desafios evidenciam que os avanços normativos precisam ser 

acompanhados de ações concretas e planejadas, garantindo que as propostas 

educacionais promovam efetivamente a aprendizagem integral e contribuam para a 

redução das desigualdades educacionais. 

No que concerne à questão do financiamento, vale à pena trazer o alerta de 

Cury (2018), quando este afirma que sem políticas de financiamento e apoio técnico 

às redes de ensino, a promessa de inovação corre o risco de se tornar apenas um 

discurso vazio. 

Com a nova lei, a carga horária anual do Ensino Médio passou a ser de 

oitocentas horas (BRASIL, 2017). Há elementos destacados pela lei, como a 

obrigatoriedade do ensino da arte na educação básica e não necessariamente no 

ensino médio. Porém, cabe aqui destacar a modificação que ocorreu no artigo 36 da 

LDB, a respeito do currículo do ensino médio.  Essa modificação aparece no artigo 

4º da lei 13.415/2017 (BRASIL, 2017): 

Art. 4º O art. 36 da Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, passa 
a vigorar com as seguintes alterações: 
Art. 36. O currículo do ensino médio será composto pela Base 
Nacional Comum Curricular e por itinerários formativos, que deverão 
ser organizados por meio da oferta de diferentes arranjos 
curriculares, conforme a relevância para o contexto local e a 
possibilidade dos sistemas de ensino, a saber: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm#art36..


127 

 

I - linguagens e suas tecnologias; 
II - matemática e suas tecnologias; 
III - ciências da natureza e suas tecnologias; 
IV - ciências humanas e sociais aplicadas; 
V - formação técnica e profissional. 
 

Já não se fala mais em Filosofia e Sociologia como disciplinas obrigatórias, 

mas em itinerários formativos, que estão inclusos em cinco áreas de formação. A 

filosofia e a sociologia se enquadrariam, então, na área de concentração IV, das 

Ciências Humanas e Sociais Aplicadas.  

Elas continuam obrigatórias, mas como estudos e práticas, não como 

disciplinas autônomas. As únicas disciplinas obrigatórias, em todas as séries do 

Ensino Médio, são a língua portuguesa e a matemática, conforme dispõe os 

parágrafos 2º e 3º, do artigo 3º da Lei 13.415/2017 (BRASIL, 2017): 

Art. 3º A Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, passa a vigorar 
acrescida do seguinte art. 35-A: 
§ 2º A Base Nacional Comum Curricular referente ao ensino médio 
incluirá obrigatoriamente estudos e práticas de educação física, arte, 
sociologia e filosofia. 
§ 3º O ensino da língua portuguesa e da matemática será obrigatório 
nos três anos do ensino médio, assegurada às comunidades 
indígenas, também, a utilização das respectivas línguas maternas. 
  

A despeito do discurso em torno da formação integral do aluno, observa-se, 

na referida lei, uma tendência ao fomento do ensino técnico e profissional. Nesse 

sentido, vale destacar o que Maurício descreve a respeito da formação integral que: 

A educação integral reconhece a pessoa como um todo e não como 
um ser fragmentado, por exemplo, entre corpo e intelecto. Que esta 
integralidade se constrói através de linguagens diversas, em variadas 
atividades e circunstância. O desenvolvimento dos aspectos afetivo, 
cognitivo, físico, social e outros se dá conjuntamente (Maurício, 2009, 
p. 54-55). 
 

Quando o foco da educação recai exclusivamente a formação técnica, ele se 

distancia desta premissa da formação integral. Na nova redação do artigo 36 da LDB 

e visto que o: 

Art. 36 § 6º A critério dos sistemas de ensino, a oferta de formação 
com ênfase técnica e profissional considerará:  
I – A inclusão de vivências práticas de trabalho no setor produtivo ou 
em ambientes de simulação, estabelecendo parcerias e fazendo uso, 
quando aplicável, de instrumentos estabelecidos pela legislação 
sobre aprendizagem profissional;  
II – A possibilidade de concessão de certificados intermediários de 
qualificação para o trabalho, quando a formação for estruturada e 

organizada em etapas com terminalidade. (Brasil, 2017) 
 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm#art36i..
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm#art36ii..
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm#art36iii..
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm#art36iv..
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm#art36v.
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm


128 

 

É possível notar essa ênfase na formação técnica, o que de certa forma 

contradiz o discurso da preocupação com a formação integral do ser humano que 

foi, de certa forma, o aspecto mais relevante da LDB, (Lei 9.394/96), como se pode 

depreender do que está posto em seu artigo 1º da LDB:  

A educação abrange os processos formativos que se desenvolvem 
na vida familiar, na convivência humana, no trabalho, nas instituições 
de ensino e pesquisa, nos movimentos sociais e organizações da 
sociedade civil e nas manifestações culturais (Brasil, 1996). 
  

Por outro lado, o artigo 2º da (LDB) reforça de modo significativo a concepção 

de educação integral, ao compreender o processo educativo como uma 

responsabilidade compartilhada entre a família e o Estado, orientada pelos princípios 

da liberdade, da solidariedade humana e da formação plena do sujeito. Nessa 

entoada, a educação não se limita à transmissão de conteúdos, mas visa ao 

desenvolvimento integral do educando, conforme expressa o próprio texto legal: 

A educação e dever da família e do Estado, inspirada nos princípios 
de liberdade e nos ideais de solidariedade humana, tem por 
finalidade o pleno desenvolvimento do educando, seu preparo para o 
exercício da cidadania e sua qualificação para o trabalho (Brasil, 
1996).  
 

Diferentemente do que ocorria na legislação anterior, a lógica do mercado 

parece ditar os rumos e a razão de ser do processo educativo. Neste cenário de 

prevalência da dimensão mercantil, o Ensino da Filosofia acaba sofrendo sérias 

ranhuras, exigindo dos educadores uma criatividade ainda maior, de modo a se criar 

uma trincheira intelectual e pedagógica de resistência.  

Tal resistência implica pensar e trabalhar estes saberes dentro de uma 

perspectiva mais reflexiva, a partir dos elementos abordados no tópico anterior, 

quando se falava das habilidades que devem ser buscadas na formação do aluno do 

ensino médio.  

 A este respeito, vale à pena refletir acerca das palavras de Krawczyk, quando 

diz que: 

A renovação da racionalidade pedagógica não pode ser um projeto 
individual nem técnico, pois envolve repensar o trabalho escolar no 
marco da construção de uma sociedade democrática e pluralista. A 
pergunta que nós devemos fazer para iniciar um processo de 
renovação pedagógica é: como pode a instituição escolar participar 
dessa construção? Sem dúvida, a escola precisa mudar e 
reencontrar seu lugar como instituição cultural em face das 
mudanças macroculturais, sociais e políticas e não apenas das 
transformações econômicas. Uma mudança que não seja uma 



129 

 

simples adaptação passiva, mas que busque encontrar um lugar 
próprio de construção de algo novo, que permita a expansão das 
potencialidades humanas e a emancipação do coletivo: construir a 
capacidade de reflexão (Krawczyk, 2011, p. 767). 
 

As palavras de Krawczyk coadunam-se perfeitamente com o que nos 

propomos a discutir, a saber: a relevância do ensino de Filosofia na construção dos 

valores morais, dentro de uma perspectiva democrática e pluralista de sociedade. 

Quando o aluno do Ensino Médio é confrontado com a produção, a legitimação e a 

importância dos valores morais, entendemos que ele é convidado a exercitar a 

capacidade reflexiva própria do ser humano. 

Nesse processo, dialogamos que a Filosofia, ainda que atue como itinerário 

formativo e não como disciplina autônoma, pode oferecer uma contribuição 

significativa ao possibilitar a análise crítica, a construção de valores éticos e o 

desenvolvimento da autonomia moral e intelectual dos estudantes. A BNCC, 

concluída em 2018, expressa, de certo modo, essas contradições e possibilidades 

no que se refere ao ensino de Filosofia na escola, evidenciando tanto os desafios 

quanto as oportunidades para a formação ética, crítica e cidadã. 

Embora a BNCC e a Reforma do Ensino Médio compartilhem a retórica da 

flexibilização e da centralidade do aluno, reconhecemos a existência de tensões 

importantes entre as duas propostas. A obrigatoriedade de componentes como 

Matemática e Língua Portuguesa nos três anos do Ensino Médio contrasta com a 

ideia de liberdade de escolha (SILVA, 2019). Adicionalmente, observamos que a 

forma como a diversidade regional e cultural do Brasil é tratada revela limites 

importantes.  

A BNCC propõe uma homogeneização curricular que pode desconsiderar 

especificidades locais, conforme apontam Apple (2000) e Torres (2001), ao 

discutirem a relação entre globalização e educação. Essa questão configura-se 

como particularmente complexa em um país de dimensões continentais como o 

Brasil, no qual diferentes regiões apresentam realidades sociais, econômicas e 

culturais profundamente distintas, o que impõe desafios adicionais à implementação 

de políticas educacionais equitativas.  

Além disso, concordamos com Saviani (2017) ao chamar atenção para o fato 

de que a reforma favorece uma visão instrumental da educação, centrada na 

empregabilidade, em detrimento de uma formação integral e humanista. Essa crítica 



130 

 

é reforçada por Frigotto (2017), que alerta para o risco de a educação técnica e 

profissionalizante suplantar a formação crítica. 

Uma dimensão igualmente relevante em nossa análise diz respeito ao 

impacto da implementação dos itinerários formativos nas redes públicas de ensino. 

Enquanto escolas privadas de elite conseguem oferecer uma ampla variedade de 

itinerários, constatamos que muitas escolas públicas enfrentam sérias limitações de 

infraestrutura, escassez de professores com formação específica e dificuldades de 

gestão, o que compromete a efetivação do princípio da equidade educacional 

defendido pela BNCC. 

Como resultado, a promessa de liberdade de escolha tende a se transformar 

em uma escolha limitada ou inexistente para a maioria dos estudantes, 

aprofundando as desigualdades educacionais já existentes. 

Nesse debate, consideramos imprescindível levar em conta também o papel 

das avaliações externas. Se, por um lado, exames como o ENEM (Exame Nacional 

do Ensino Médio) buscam alinhar-se às novas diretrizes da BNCC, por outro, 

entendemos que podem reforçar uma padronização que esvazia o ideal de um 

currículo diversificado e contextualizado. Segundo Lopes e Macedo (2011), há o 

risco de que as escolas passem a “ensinar para o teste”, restringindo a criatividade 

pedagógica e a construção de aprendizagens significativas. 

Defendemos que a eficácia de qualquer reforma educacional está diretamente 

relacionada ao papel do professor como sujeito da transformação pedagógica. No 

caso da BNCC e da Reforma do Ensino Médio, essa relação revela-se ainda mais 

evidente, uma vez que a complexidade das mudanças propostas exige dos docentes 

uma postura ativa, reflexiva e inovadora diante do novo currículo. No entanto, 

reconhecemos que o sistema educacional brasileiro historicamente negligencia as 

condições objetivas necessárias para que essa atuação docente se realize de forma 

plena. 

Observamos que a formação inicial, muitas vezes excessivamente teórica ou 

tecnicista, não prepara adequadamente os futuros professores para o enfrentamento 

dos desafios concretos da escola pública. Além disso, conforme aponta Nóvoa 

(1992), compreendemos que o professor não deve ser concebido apenas como um 

técnico transmissor de conteúdos, mas como um intelectual que constrói saberes 

pedagógicos a partir da prática. Faz-se, portanto, urgente repensarmos os currículos 



131 

 

dos cursos de licenciatura, articulando teoria e prática de maneira dialógica e 

significativa. 

No que diz respeito à formação continuada, ainda que presente no discurso 

oficial das reformas, constatamos que essa proposta se materializa de forma 

fragmentada, esporádica e desconectada dos contextos locais. A lógica de cursos 

pontuais, frequentemente ofertados em formato remoto e despersonalizado, pouco 

contribui para a construção de uma comunidade docente crítica e colaborativa. 

 Como destaca Tardif (2002), reconhecemos que o saber docente é um saber 

prático, construído no cotidiano da sala de aula, que precisa ser valorizado e 

sistematizado como conhecimento profissional legítimo. 

Cabe ainda destacar a questão da carga de trabalho dos professores. Com a 

ampliação da carga horária do Ensino Médio, os docentes passaram a enfrentar 

uma demanda ainda maior de planejamento, avaliação e atendimento aos 

estudantes, o que exige suporte institucional adequado e políticas de formação 

continuada que reconheçam e fortaleçam seu papel na efetivação das mudanças 

curriculares.  

Em muitos casos, observamos que são obrigados a assumir componentes 

curriculares para os quais não possuem formação específica, especialmente nos 

itinerários formativos, o que gera insegurança pedagógica e compromete a 

qualidade da aprendizagem. 

Conforme aponta Oliveira (2021), identificamos que o professor é 

frequentemente tratado como mero executor das reformas, e não como protagonista 

de sua construção. Diante disso, defendemos que qualquer política educacional que 

almeje uma transformação efetiva precisa partir da escuta e da valorização dos 

docentes, reconhecendo-os como sujeitos históricos e políticos da educação. 

Um dos pilares discursivos da Reforma do Ensino Médio é o protagonismo 

juvenil, compreendido como a capacidade de o estudante tomar decisões sobre seu 

percurso formativo com base em seus interesses e projetos de vida. Avaliamos que 

essa perspectiva, embora atraente à primeira vista, apresenta limitações estruturais 

profundas quando confrontada com a realidade das escolas públicas brasileiras. A 

liberdade de escolha pressupõe, antes de tudo, a existência de opções reais e 

acessíveis.  

Entretanto, constatamos que a maioria das escolas públicas, especialmente 

nas periferias urbanas e nas zonas rurais, enfrenta sérias restrições em termos de 



132 

 

infraestrutura, número de professores, laboratórios, bibliotecas e acesso à 

tecnologia. 

Como consequência, verificamos que os itinerários formativos são, muitas 

vezes, definidos não a partir da escuta dos estudantes, mas das limitações materiais 

da própria escola. Assim, aquilo que deveria configurar-se como escolha acaba se 

transformando em imposição. Frigotto (2019) evidencia que a lógica da reforma 

ignora as desigualdades sociais e culturais, tratando o estudante como um sujeito 

abstrato, desprovido de contexto. Dessa forma, a promessa de personalização do 

ensino converte-se, na prática, em mais uma expressão da seletividade do sistema 

educacional. 

Ao compararmos realidades distintas, observamos que, enquanto em escolas 

privadas de elite os estudantes têm acesso a todos os itinerários formativos, 

orientação vocacional qualificada, oficinas extracurriculares e apoio psicológico, nas 

escolas públicas os jovens frequentemente se deparam com um modelo 

fragmentado e limitado, voltado para o mercado de trabalho de baixa qualificação. 

Essa disparidade evidencia profundas desigualdades educacionais e compromete a 

efetivação da formação integral defendida pela nova Base Nacional Curricular 

Comum. 

Além disso, argumentamos que a valorização excessiva da formação técnica 

e profissional, sem uma base sólida de formação humanista, pode conduzir 

estudantes das camadas populares a uma inserção precoce e precarizada no 

mercado de trabalho. Tal realidade contraria o princípio da formação integral e 

contribui para a reprodução das desigualdades sociais. Saviani (2008), ao discutir o 

papel histórico da escola pública, alerta que ela deve garantir o acesso aos 

conhecimentos universais como condição indispensável para a emancipação 

individual e coletiva. 

Ao relativizar o acesso a disciplinas como Filosofia, Sociologia, História e 

Artes, compreendemos que a reforma fragiliza a formação crítica dos jovens, 

convertendo a escola em um espaço funcional à lógica do capital. Nesse contexto de 

tensão entre mercado e educação, defendemos que a Filosofia — mesmo 

desvalorizada institucionalmente — emerge como um campo de resistência 

epistêmica e ética. Ainda que inserida nos itinerários formativos e não mais como 

disciplina obrigatória em todas as séries, ela permanece como espaço privilegiado 

de formação crítica, reflexiva e emancipatória. 



133 

 

Conforme argumenta Marilene Chauí (2000), compreendemos que a função 

da Filosofia na escola não é oferecer respostas prontas, mas auxiliar os estudantes 

na formulação de perguntas relevantes sobre si mesmo, sobre a sociedade e sobre 

o mundo. Desse modo, promove-se o exercício da dúvida, da problematização e da 

argumentação, competências essenciais para a vida democrática e para a 

construção da autonomia intelectual. Ademais, ressaltamos que, por seu caráter 

interdisciplinar, a Filosofia pode dialogar com todas as áreas do conhecimento, 

contribuindo para projetos pedagógicos que articulem teoria e prática, saber escolar 

e vida cotidiana, convidando o estudante a pensar o mundo em sua complexidade. 

Nesse sentido, defendemos que a presença da Filosofia nos currículos não 

deve ser compreendida como algo decorativo ou circunstancial, mas como elemento 

estruturante de uma educação verdadeiramente humanista. Como afirma Morin 

(2002), uma educação voltada para o futuro precisa preparar os sujeitos para lidar 

com a incerteza, a complexidade e a diversidade, exigindo, cada vez mais, um 

pensamento crítico e ético. 

Entendemos, ainda, que a BNCC e a Reforma do Ensino Médio não se 

configuram apenas como construções técnicas, mas como produtos de disputas 

políticas e ideológicas. O modo como a educação é organizada, os conhecimentos 

que são valorizados e os sujeitos que são priorizados refletem projetos distintos de 

sociedade. Apple (2003), aponta que as reformas educacionais frequentemente se 

apresentam como neutras ou técnicas, mas carregam intencionalidades políticas 

profundas, muitas vezes alinhadas aos interesses do capital e à lógica da 

produtividade. 

Diante disso, afirmamos que a defesa da escola pública, laica, gratuita e de 

qualidade deve ser compreendida também como uma luta política, sustentada por 

uma visão crítica da educação e do papel do Estado. Não basta resistir aos 

retrocessos; é necessário construir alternativas que coloquem no centro da política 

educacional os sujeitos historicamente marginalizados: os pobres, os negros, os 

indígenas, as mulheres, as populações LGBTQIA+ e os moradores das periferias. 

Como propõe Dussel (2007), compreendemos que uma pedagogia da 

libertação implica escutar os excluídos e construir, com eles, novos horizontes de 

sentido para a educação. A escola deve constituir-se como espaço de encontro, 

diálogo, reconhecimento e construção de futuros possíveis. Assim, defendemos que 



134 

 

a formação integral — frequentemente proclamada e, não raras vezes, esvaziada — 

precisa ser resgatada em sua potência transformadora. 

A análise das reformas educacionais recentes no Brasil revela, portanto, um 

cenário complexo, no qual promessas de inovação convivem com riscos de 

regressão e aprofundamento das desigualdades. As reformas curriculares em nível 

nacional, embora apresentem aspectos positivos, como a flexibilização curricular e o 

foco nos projetos de vida dos estudantes, incorrem em contradições profundas 

quando não são acompanhadas por políticas públicas efetivas. A retórica da 

modernização, quando dissociada da realidade concreta das escolas públicas, tende 

a produzir apenas adaptações superficiais, reforçando a lógica da exclusão. 

Cabe, assim, à comunidade educativa, à universidade, aos movimentos 

sociais e à sociedade civil realizar uma leitura crítica dessas políticas e intervir 

ativamente na construção de uma escola democrática, plural, crítica e comprometida 

com a emancipação dos sujeitos.  

À luz desta pesquisa, observamos que o ensino de Filosofia — mesmo em um 

cenário adverso — continua sendo uma trincheira fundamental para o pensamento 

livre e para a formação de cidadãos conscientes e ativos. Em tempos de 

homogeneização curricular e tecnicismo educacional, pensar filosoficamente 

constitui um ato de resistência. 

Em suma, concluímos que a articulação entre a BNCC e a Reforma do Ensino 

Médio apresenta potenciais avanços, mas também reproduz e, em alguns casos, 

aprofunda contradições históricas da educação brasileira, exigindo reflexão crítica 

permanente e acompanhamento rigoroso de sua implementação. 

 

5.2 A nova BNCC frente ao ensino da Filosofia 

 
A promulgação da BNCC em 2017 representou um marco na educação 

brasileira, estabelecendo diretrizes unificadas para a Educação Básica. No que 

tange ao ensino de Filosofia, a BNCC provocou uma reconfiguração de sua inserção 

curricular, antes amparada pela obrigatoriedade instituída pela Lei nº 11.684/2008 

(BRASIL, 2008). A nova base integra a Filosofia como componente da área de 

Ciências Humanas e Sociais Aplicadas, submetendo-a a uma estrutura por 

competências e habilidades, em detrimento de uma abordagem puramente temático-

histórica. 



135 

 

Essa mudança suscita debates sobre a natureza do filosofar na escola: seria 

a Filosofia reduzida a instrumento de "pensamento crítico" genérico, ou mantém sua 

especificidade como campo do saber? Para Gallo (2012), a filosofia escolar deve 

equilibrar formação conceitual e aplicabilidade, evitando tanto o academicismo 

estéril quanto o pragmatismo vazio. 

Na verdade, o grande desafio pedagógico para o ensino da filosofia é como 

equilibrar o estudo dos grandes problemas filosóficos, que transcendem tempo e 

espaço, com a demanda por um ensino que dialogue com as realidades concretas 

dos estudantes? Essas questões acabam ressoando na questão ética, relacionada à 

construção da cidadania. 

A Filosofia, desde suas origens, caracteriza-se por abordar questões 

universais, tais como a natureza da justiça, a possibilidade do conhecimento e o 

sentido da existência. Autores como Platão, Kant e Hegel, para citar alguns 

exemplos, construíram sistemas de pensamento que buscam respostas válidas para 

além de contextos específicos.  

Diante dos fatos, o ensino filosófico tradicionalmente privilegia o contato com 

textos canônicos, entendendo que a formação filosófica exige o engajamento com 

ideias que desafiam noções imediatas e cotidianas. 

Sendo assim, uma abordagem puramente universalista pode apresentar dois 

riscos principais: o primeiro é o distanciamento da realidade discente. Quando a 

Filosofia é ensinada como um conjunto de teorias abstratas, sem conexão com o 

mundo vivido pelos estudantes, corre-se o risco de torná-la hermética e 

desinteressante. Como aponta Gallo (2012, p. 32), "o filosofar só se efetiva quando o 

aluno percebe que aquelas questões dizem respeito à sua própria existência".  

O segundo risco é a desconsideração de marcadores sociais: Temas como 

colonialidade, gênero e desigualdade social, que são centrais para a experiência de 

muitos estudantes brasileiros, podem ser negligenciados em prol de uma "história da 

filosofia" eurocêntrica e descontextualizada (DUSSEL, 1993, p. 22).   

A BNCC ao organizar o Ensino de Filosofia em eixos temáticos (Existência, 

Conhecimento, Linguagem e Política), busca superar esses riscos ao aproximar a 

reflexão filosófica de problemas contemporâneos. Por exemplo, a discussão sobre 

ética não se restringe a Kant ou Aristóteles, mas inclui debates sobre direitos 

animais, ética digital e bioética. 



136 

 

A filosofia política não se limita a Hobbes e Locke, mas aborda movimentos 

sociais, democracia participativa e justiça ambiental. Essa abordagem tem 

vantagens pedagógicas evidentes. Uma delas é o maior engajamento dos alunos, 

uma vez que temas próximos da realidade juvenil facilitam a participação e o 

interesse. 

Um dos aspectos positivos dessa proposta é a interdisciplinaridade. A 

Filosofia dialoga de modo fecundo com áreas como a Sociologia, a História e as 

Ciências quando parte de problemas concretos da realidade. Contudo, a excessiva 

contextualização também apresenta riscos, entre eles a fragilização do rigor 

conceitual.  

Quando a Filosofia é reduzida a meros “debates de atualidades”, sem o 

devido aprofundamento teórico, perde-se sua capacidade de oferecer ferramentas 

conceituais consistentes para a compreensão da realidade. Como alerta Chauí 

(2010), não há pensamento crítico sem o domínio dos conceitos. 

É necessário, ainda, evitar o relativismo epistemológico, pois a abordagem da 

Filosofia restrita a contextos locais pode conduzir a uma visão fragmentada do 

conhecimento, na qual se perde de vista a dimensão universal dos problemas 

filosóficos. 

A partir de nossa prática pedagógica, conforme exposto na Introdução, 

compreendemos que é possível superar essa tensão por meio de uma abordagem 

dialética. Tal perspectiva parte dos problemas contemporâneos para alcançar os 

clássicos: em vez de iniciar diretamente por Platão, propomos começar por questões 

do cotidiano — como a circulação de fake news — e, a partir delas, evidenciar como 

a alegoria da caverna contribui para sua compreensão. 

Além disso, consideramos fundamental manter o foco na construção 

conceitual. Assim, mesmo ao abordar temas locais e contemporâneos, é 

imprescindível garantir que os estudantes se apropriem de conceitos como 

“ideologia”, “dialética” e “ontologia”, assegurando a densidade teórica e formativa do 

ensino filosófico. 

Um exemplo concreto dessa tensão aparece no eixo “Filosofia e Existência”, 

no qual a BNCC propõe a discussão dos direitos humanos. Nessa abordagem, 

consideramos fundamental ir além de intervenções superficiais: limitar-se à 

enumeração dos artigos da Declaração Universal não é suficiente. Sob uma 

perspectiva filosófica rigorosa, o ensino envolve múltiplas operações cognitivas e 



137 

 

reflexivas, especialmente quando articulamos a questão da cidadania aos valores 

éticos e morais. 

Pontuamos que é possível contextualizar historicamente o conceito de direitos 

— relacionando-o à Revolução Francesa e às lutas anticoloniais —, problematizar 

suas contradições — por que os direitos humanos são violados justamente por 

Estados que os professam? — e estabelecer diálogos com filósofos como Hannah 

Arendt, ao tratar do “direito a ter direitos”, e Frantz Fanon, ao refletir sobre a 

violência colonial, sempre preservando o universalismo da dignidade humana sem 

perder de vista a contextualização das violações específicas vivenciadas no Brasil 

contemporâneo. 

A BNCC, ao enfatizar a contextualização, abre possibilidades para um ensino 

mais vivo da Filosofia, mas exige dos educadores um cuidado redobrado para que 

não se perca a profundidade conceitual que caracteriza a disciplina. Tal como 

argumenta Cerletti (2009, p. 19), “o desafio é transformar o cotidiano em problema 

filosófico, sem transformar a Filosofia em mero comentário do cotidiano”. 

Defendemos que esse equilíbrio somente será alcançado quando cada tema local 

for tratado com o rigor dos conceitos universais e quando cada conceito universal for 

confrontado com as realidades concretas. 

No que se refere à incorporação da estrutura por competências, entendemos 

que a nova BNCC não constitui um fenômeno isolado, mas se insere em um 

movimento global iniciado nos anos 1990, fortemente influenciado por organismos 

internacionais como a OCDE — por meio do PISA — e o Banco Mundial, refletindo 

tendências de padronização curricular e de avaliação educacional em escala global.  

Essa abordagem deriva da pedagogia behaviorista (Skinner, 1953), baseada 

em objetivos mensuráveis e na fragmentação do conhecimento; das teorias do 

capital humano (SCHULTZ, 1961), que convertem a educação em investimento 

econômico; e do gerencialismo educacional (BALL, 2012), que transpõe lógicas 

empresariais para o espaço escolar. 

No caso específico da Filosofia, essa transição representa uma ruptura 

significativa com a tradição hermenêutica, que privilegia a compreensão em 

detrimento da mensuração. Corre-se, assim, o risco de perder de vista uma 

pedagogia problematizadora fundada na dialogicidade, conforme propunha Freire.  

Por essa razão, defendemos a necessidade de retomar a noção de formação 

integral (SAVIANI, 2003), que recusa a fragmentação do saber e valoriza a 



138 

 

totalidade do processo formativo. 

A forma como a Reforma do Ensino Médio e a elaboração da nova BNCC 

foram concebidas, sobretudo quando aplicadas ao ensino de Filosofia, pode gerar 

um reducionismo conceitual, ao transformar sistemas filosóficos complexos em 

“habilidades” isoladas. Como exemplo, observamos que a ética aristotélica — com 

noções como eudaimonia, virtude e justa medida — acaba sendo reduzida à 

habilidade EF09FIL02, que se limita a “discutir conceitos éticos”, esvaziando sua 

densidade teórica. 

É igualmente necessário evitar a ilusão da neutralidade. A BNCC apresenta 

as competências como dispositivos técnicos neutros, ocultando sua vinculação à 

racionalidade instrumental (HORKHEIMER, 1947) e seu alinhamento às demandas 

do mercado (LAVAL, 2019). Outro problema a ser evitado é a artificialidade didática, 

que cria uma falsa linearidade no processo filosófico (KOHAN, 2018). É 

imprescindível ter em mente que o filosofar é não linear (DELEUZE, 1991), 

contraditório (ADORNO, 1966) e inacabado (JASPERS, 1953). 

Há, portanto, o risco de inserir a Filosofia na escola sob um modelo 

burocrático e tecnicista, o que pode resultar na perda de sua dimensão ética, crítica 

e reflexiva voltada à cidadania. No entanto, reconhecemos que existem caminhos 

possíveis para enfrentar esses desafios.  

Uma alternativa consiste na adoção de um ensino centrado em problemas 

filosóficos (GALLO, 2015), capaz de estimular o pensamento crítico e a 

argumentação. Uma via possível é a organização do currículo em torno de aporias 

— como liberdade e determinismo —, paradoxos — como o do mentiroso — e 

antinomias — como finitude e infinitude. Soma-se a isso a abordagem temático-

conceitual (CERLETTI, 2008) e a pedagogia da pergunta (KOHAN, 2020), que 

favorecem um aprendizado filosófico orientado pelo questionamento e pela 

construção autônoma do conhecimento. 

Diante desse quadro, defendemos a substituição da lógica estrita das 

habilidades por práticas mais condizentes com o espírito filosófico, tais como a 

constituição de comunidades de investigação, o desenvolvimento de diálogos 

aporéticos e o incentivo à escrita filosófica experimental. Essas práticas favorecem a 

escuta, a reflexão compartilhada e a criação de sentidos próprios no processo 

educativo, reafirmando a Filosofia como espaço privilegiado de formação crítica e 

emancipatória. 



139 

 

5.3 Sobre a implantação da nova BNCC em Pernambuco 

 

A partir dessa perspectiva, realiza-se uma breve reflexão acerca da 

implementação da nova BNCC no Estado de Pernambuco. As informações 

apresentadas baseiam-se, em grande parte, em documentos oficiais do governo 

estadual. 

 Daí o seu tom mais otimista, destacando os feitos do governo, algo que 

procuramos balancear com algumas observações críticas. No tópico seguinte, 

apresentamos as questões mais problemáticas referentes à BNCC vis a vis o ensino 

da filosofia. 

A implementação da BNCC em Pernambuco ocorreu de maneira planejada e 

progressiva, envolvendo diversas frentes de trabalho, desde a construção de um 

currículo estadual até a formação de professores e gestores. Em 2018, após a 

homologação da BNCC (BRASIL, 2017) para a Educação Infantil e o Ensino 

Fundamental, a Secretaria de Educação e Esportes de Pernambuco (SEE-PE) 

iniciou a mobilização das redes públicas e privadas para a construção do Currículo 

de Pernambuco, documento orientador que respeita as diretrizes nacionais, mas 

preserva especificidades locais. 

O processo foi articulado por meio de ações em três eixos principais:  

1 – Mobilização e escuta das redes de ensino,  

2 – Formação de grupos de trabalho  

3 – Desenvolvimento de documentos preliminares com posterior validação 

social.  

A SEE-PE organizou fóruns regionais, audiências públicas e seminários 

pedagógicos em diferentes regiões do estado, garantindo a participação ativa dos 

professores, gestores, estudantes e comunidade escolar. De acordo com Souza e 

Carvalho:  

O envolvimento direto de professores da rede estadual e municipal 
no processo de escuta foi um passo importante para legitimar o novo 
currículo, ainda que, em alguns casos, o espaço de participação 
tenha se mostrado limitado em termos de efetiva decisão (Souza; 
Carvalho, 2021, p. 25).   
 

Apesar dessas limitações apontadas, o processo representou um avanço 

significativo no que diz respeito ao debate democrático sobre a educação pública em 

Pernambuco. 



140 

 

Além disso, a criação de comissões de currículo dentro das Gerências 

Regionais de Educação (GREs) foi um diferencial importante, permitindo que as 

discussões se adaptassem às realidades locais. Essa descentralização foi 

fundamental para considerar aspectos socioculturais, econômicos e geográficos de 

Pernambuco, estado caracterizado por forte diversidade regional entre o litoral, 

agreste e sertão. 

O Currículo de Pernambuco foi finalizado e homologado em 2019 para a 

Educação Infantil e Ensino Fundamental, seguindo-se a elaboração da proposta 

curricular para o Ensino Médio, já em consonância com a Reforma do Ensino Médio 

(Lei nº 13.415/2017) e a BNCC específica para esta etapa. A partir de então, 

intensificaram-se as ações de formação continuada e de acompanhamento 

pedagógico para garantir que as diretrizes saíssem do papel e chegassem de fato às 

salas de aula. 

Segundo o documento oficial da Secretaria de Educação e Esporte de 

Pernambuco – SEE-PE: 

Entende-se que o currículo não é meramente uma prescrição, mas, 
acima de tudo, um campo de lutas e tensões que traduz a escola e a 
sociedade que se pretende construir. Compreendido como fruto de 
uma construção coletiva e democrática, ele não visa aqui apenas 
definir os conhecimentos a serem aprendidos e ensinados, mas 
permitir práticas educativas críticas, reflexivas e contextualizadas, 
que estejam pautadas na dialogicidade como ato primordial na busca 
do conhecimento daqueles que fazem o processo educativo no seu 
dia a dia (Brasil, 2021, p. 16). 
 

A formação continuada dos docentes foi, sem dúvida, uma das estratégias 

mais centrais no processo de implantação da BNCC (2017) em Pernambuco. 

Sabendo que qualquer mudança curricular só se concretiza de verdade na prática 

cotidiana da sala de aula, a SEE-PE (2020) desenvolveu uma política de formação 

robusta, com ações planejadas em diferentes escalas e etapas. 

Logo após a homologação do Currículo de Pernambuco, a SEE-PE (BRASIL, 

2020) organizou ciclos de formação para gestores, coordenadores pedagógicos e 

professores. Inicialmente, houve a capacitação dos formadores das GREs, que, por 

sua vez, replicavam as formações para os profissionais das escolas em seus 

territórios. Esse formato, conhecido como “formação em cascata”, buscou garantir o 

alcance a todos os 184 municípios do estado, além da capital, Recife. 

Além dos encontros presenciais, a pandemia de COVID-19 obrigou o estado a 

adaptar rapidamente as formações para o ambiente virtual. Plataformas como o 



141 

 

Google Classroom, Zoom e Meet passaram a ser utilizadas para cursos de 

atualização, webinários e oficinas pedagógicas sobre a BNCC e o Novo Ensino 

Médio.  

Essa mudança também abriu espaço para a ampliação do acesso dos 

professores a cursos de formação continuada, muitos dos quais antes eram inviáveis 

devido à distância ou à falta de recursos. 

A SEE-PE, em parceria com universidades públicas, como a Universidade de 

Pernambuco (UPE) e a Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), também 

fomentou programas de formação para aprofundamento dos conhecimentos nas 

áreas específicas, focando principalmente no desenvolvimento das competências e 

habilidades previstas pela BNCC. No entanto, apesar dos esforços, o processo de 

formação enfrentou desafios.  

De acordo com Silva e Andrade, foi observado que:  
 

Muitos professores relataram dificuldades de compreensão do novo 
currículo, principalmente no que tange ao trabalho com as 
competências socioemocionais e a interdisciplinaridade, elementos 
que exigem mudança de paradigma em relação às práticas 
tradicionais (Silva; Andrade, 2022, p. 33). 

 

Esse dado revela que a formação continuada precisa ser pensada como um 

processo permanente e não como algo pontual. Outro ponto relevante foi a produção 

e a distribuição de materiais de apoio para a prática docente.  

A SEE-PE elaborou guias pedagógicos, roteiros de aula e sequências 

didáticas baseadas na BNCC, disponibilizando-os para todas as escolas da rede. 

Essas ferramentas serviram como suporte para que os professores se sentissem 

mais seguros para promover a adaptação curricular em sala de aula. 

A implementação da BNCC em Pernambuco, embora marcada por avanços, 

enfrentou uma série de desafios que evidenciam a complexidade do processo de 

mudança educacional. Um dos principais obstáculos foi a resistência de parte dos 

professores frente às novas metodologias propostas.  

A BNCC exige a superação de práticas pedagógicas tradicionais baseadas na 

mera transmissão do conteúdo para a promoção do desenvolvimento de 

competências e habilidades, o que demanda uma transformação profunda na 

concepção de ensino e aprendizagem. 

Além disso, a necessidade de atualização dos materiais didáticos foi um 

desafio concreto. Muitos livros e recursos existentes nas escolas ainda estavam 



142 

 

alinhados a estruturas curriculares anteriores, gerando uma defasagem entre o que 

era trabalhado em sala e o que a BNCC preconizava.  

Salienta-se ainda a desigualdade de infraestrutura entre as escolas da capital 

e aquelas localizadas no interior do Estado. Enquanto algumas unidades de ensino 

dispõem de boas condições para implementar práticas pedagógicas inovadoras, 

outras enfrentam sérias carências em recursos tecnológicos e na formação de seus 

docentes. Tais disparidades regionais contribuíram para tornar o processo de 

implementação da BNCC mais fragmentado. 

Santos e Almeida (2022) salientam que a participação dos professores na 

elaboração e revisão do currículo constituiu tema de debate significativo. Em áreas 

como as Ciências da Natureza, muitos educadores relataram que suas contribuições 

foram pouco consideradas durante a construção dos documentos curriculares, o que 

comprometeu a apropriação e o sentimento de pertencimento ao novo projeto 

educacional. 

Portanto, os desafios enfrentados em Pernambuco apontam para a 

necessidade de políticas contínuas de suporte, formação e investimento em 

infraestrutura para que o novo modelo curricular não se limite ao campo normativo, 

mas seja de fato incorporada nas práticas escolares. 

A aprovação da Reforma do Ensino Médio (Lei nº 13.415/2017) impulsionou a 

reestruturação curricular também em Pernambuco, alinhando o novo desenho das 

etapas finais da BNCC. A partir de 2022, as escolas da rede estadual começaram a 

implementar as novas matrizes curriculares, que combinam uma Formação Geral 

Básica (FGB) obrigatória a todos os estudantes com a oferta dos Itinerários 

Formativos. 

A Formação Geral Básica (FGB) contempla os conhecimentos comuns a 

todos, orientados pelas competências da Base Nacional, enquanto os Itinerários 

Formativos permitem aos estudantes escolhas mais alinhadas a seus interesses e 

projetos de vida, entre áreas como Linguagens, Matemática, Ciências da Natureza, 

Ciências Humanas e Formação Técnica e Profissional. 

Pernambuco organizou sua rede em módulos, possibilitando que as escolas 

ofertassem diferentes trajetórias aos alunos. Essa flexibilidade foi apontada por 

Andrade (2022, p. 18) como “uma oportunidade para tornar o Ensino Médio mais 

atrativo, reduzindo a evasão escolar, que historicamente é alta nessa etapa de 

ensino no Estado”. Conforme destaca Andrade, essa estrutura pode contribuir para 



143 

 

tornar a escola mais significativa para os jovens, na medida em que amplia as 

possibilidades de escolha e aproxima o currículo de seus projetos de vida. Além 

disso, ao enfrentar a evasão escolar — problema historicamente recorrente nessa 

etapa da educação básica no Estado —, tal proposta sinaliza uma tentativa de 

responder às demandas contemporâneas por uma educação mais contextualizada, 

atrativa e alinhada às expectativas dos estudantes. 

Consequentemente, implementar os itinerários também trouxe desafios: 

faltam professores especializados em algumas áreas, especialmente no interior, e 

nem todas as escolas conseguem oferecer uma variedade significativa de opções, o 

que pode comprometer o princípio da escolha livre para o estudante. 

A participação ativa dos municípios foi decisiva para o alinhamento curricular 

em Pernambuco. Logo após a homologação da BNCC, a União dos Dirigentes 

Municipais de Educação de Pernambuco (Undime-PE) mobilizou esforços para 

apoiar a construção dos currículos municipais, garantindo que todos os 185 

municípios — além do arquipélago de Fernando de Noronha — estivessem 

alinhados à nova base. 

Cada município teve liberdade para adaptar seu currículo às especificidades 

locais, respeitando sua identidade cultural, socioeconômica e geográfica, mas sem 

se distanciar das competências e habilidades previstas nacionalmente.  

Segundo o Observatório Movimento Pela Base (2022, p. 1) Todos os 185 

municípios pernambucanos “já têm seus currículos alinhados à BNCC. O esforço da 

Undime, das secretarias municipais de educação e dos conselhos municipais de 

educação de todo o estado são essenciais para construir esse cenário”. 

O esforço de alinhamento demandou não apenas a revisão de documentos 

como o Projeto Político-Pedagógico (PPP) das escolas, mas também a readequação 

de propostas pedagógicas, planejamentos e avaliações.  

Municípios de menor porte, com menos capacidade técnica, contaram com o 

apoio direto da SEE-PE e de instituições como o SEBRAE e o SENAC, 

principalmente nos Itinerários Formativos voltados à educação profissional. 

Na Educação Infantil e no Ensino Fundamental, a BNCC provocou uma 

mudança significativa de paradigma. Deixou-se de pensar apenas em conteúdos a 

serem transmitidos para se focar em competências integradoras, que envolvem 

aspectos cognitivos, socioemocionais, culturais e éticos. 



144 

 

Contudo, o êxito dessa abordagem depende, em grande medida, da formação 

continuada dos professores e do suporte pedagógico oferecido pelas equipes 

gestoras. Portanto, o monitoramento da implementação da BNCC em Pernambuco 

tem sido realizado por meio de diferentes instrumentos, tais como a análise de 

indicadores de aprendizagem, avaliações internas e externas e o acompanhamento 

pedagógico nas escolas. 

O Observatório do Movimento Pela Base (2022) disponibilizou relatórios 

periódicos com dados sobre a evolução da implantação, destacando avanços e 

pontos críticos.  

Em 2023, o estado lançou um painel de acompanhamento específico para o 

Novo Ensino Médio, integrando informações sobre matrícula nos itinerários 

formativos, taxas de aprovação, abandono escolar e desempenho em avaliações 

diagnósticas. 

Além disso, a SEE-PE, criou o Programa de Monitoramento da Aprendizagem 

(PMA), que realiza avaliações sistemáticas dos estudantes em Língua Portuguesa e 

Matemática, aferindo o desenvolvimento das competências previstas pela BNCC. 

Como nos diz o documento do governo federal sobre a avaliação de políticas 

públicas:  

A avaliação das políticas públicas deve começar no nascedouro, por 
meio da análise ex ante, a fim de verificar, fundamentalmente, se 
respondem a um problema bem delimitado e pertinente. Em função 
disso, observa-se se há um objetivo claro de atuação do Estado e se 
propõe um desenho que efetivamente possa ser alcançado. Entre 
outros tópicos, é necessário que as políticas públicas contem com 
essa análise ex ante para que os recursos públicos e o bem-estar da 
sociedade sejam otimizados. Desse modo, evita-se a detecção 
posterior de erros de formulação e de desenho, que, com maior 
racionalidade no processo inicial de implantação da política, 
poderiam ter sido previstos e eliminados (Brasil, 2018, p. 11). 
 

A avaliação contínua tem permitido ajustar rotas, reformular estratégias de 

formação e aperfeiçoar o currículo em consonância com os desafios concretos 

identificados nas escolas.  

Porém, vejamos como essas questões se articulam de forma problemática 

quando as colocamos em diálogo com o ensino da filosofia. 

A implantação da BNCC no Estado de Pernambuco, como vimos, foi marcada 

por esforços significativos de articulação entre os diversos entes federativos, 

instituições formadoras, gestores e professores. Quando analisamos 



145 

 

especificamente o caso do ensino de Filosofia — particularmente no Ensino Médio 

— surgem tensões importantes entre os objetivos da BNCC e as características 

próprias da disciplina, que merecem ser discutidas de forma crítica. 

A Filosofia, tradicionalmente, se estrutura como um campo de saber voltado à 

formação do pensamento crítico, da argumentação, da reflexão ética e da 

problematização dos fundamentos da realidade, do conhecimento e da ação 

humana.  

Esses objetivos, embora em parte estejam contemplados nos princípios da 

BNCC — como o desenvolvimento do pensamento crítico, a formação integral e a 

cidadania ativa —, acabam muitas vezes sendo ofuscados por uma lógica curricular 

mais voltada ao desenvolvimento de “competências e habilidades” mensuráveis, 

geralmente associadas a resultados em avaliações externas padronizadas. 

A Reforma do Ensino Médio (Lei nº 13.415/2017), ao reorganizar o currículo 

em torno da Formação Geral Básica e dos Itinerários formativos, criou um cenário 

ambíguo para a Filosofia. Por um lado, manteve a obrigatoriedade mínima da 

disciplina dentro da Formação Geral, como previsto nas Diretrizes Curriculares 

Nacionais. Por outro, permitiu ampla flexibilização na composição dos currículos 

escolares, o que, na prática, levou à redução da carga horária de Filosofia em 

muitas escolas da rede estadual de Pernambuco. 

Além disso, relatos de professores da disciplina indicam uma crescente 

pressão para que a Filosofia se encaixe nos formatos propostos pelos itinerários — 

como projetos integradores ou trilhas interdisciplinares — o que, embora 

potencialmente enriquecedor, pode descaracterizar a especificidade do campo 

filosófico quando mal implementado.  

Como observa Almeida (2022, p. 41), “a interdisciplinaridade imposta, sem o 

devido preparo teórico-metodológico, tende a diluir as disciplinas em projetos 

genéricos, comprometendo sua profundidade conceitual”. O alerta de Almeida 

evidencia que a interdisciplinaridade não pode ser aplicada de forma mecânica ou 

sem preparação adequada.  

Quando os professores não recebem o suporte teórico e metodológico 

necessário, corre-se o risco de transformar o trabalho interdisciplinar em atividades 

superficiais, que comprometem a profundidade e a consistência conceitual das 

disciplinas. Isso nos leva a refletir sobre a importância de investir na formação 



146 

 

docente e no planejamento colaborativo, garantindo que a integração entre os 

conteúdos contribua efetivamente para a aprendizagem significativa dos estudantes. 

É pertinente refletirmos sobre a formação dos docentes de Filosofia para 

atuarem de acordo com a lógica das competências propostas pela BNCC. Observa-

se que grande parte dos professores da rede estadual de Pernambuco possui 

formação tradicional, centrada no estudo histórico dos filósofos e das correntes do 

pensamento ocidental.  

A transição para uma abordagem baseada em competências exigiu, portanto, 

um processo de ressignificação pedagógica que, frequentemente, não foi conduzido 

de maneira adequada. 

Como aponta Silva (2023), muitos professores relatam dificuldade em traduzir 

conceitos filosóficos complexos em habilidades operacionais e situações de 

aprendizagem contextualizadas. 

A situação é agravada pela escassez de materiais didáticos adequados à 

nova proposta curricular. Enquanto outras disciplinas receberam maior investimento 

na produção de sequências didáticas alinhadas à BNCC, a Filosofia seguiu com 

poucos recursos específicos, levando muitos docentes a recorrerem a adaptações 

improvisadas ou a conteúdos desatualizados. Nesse contexto, reforça-se a 

percepção de negligência em relação à disciplina, que, embora prevista no currículo, 

ocupa uma posição marginal nas prioridades pedagógicas e políticas. 

No tocante à avaliação, o desafio é ainda mais evidente. A tendência à 

padronização e à quantificação do desempenho escolar, expressa em instrumentos 

como o SAEB e nas avaliações estaduais de larga escala, contrasta com a natureza 

dialógica, aberta e crítica do trabalho filosófico. O risco é reduzir o ensino de 

Filosofia a uma mera “preparação para provas”, esvaziando sua função formativa e 

reflexiva. 

É necessário destacar, porém, que nem todos os impactos foram negativos. 

Em algumas escolas, sobretudo na capital e em municípios com maior estrutura, o 

novo modelo curricular permitiu experiências inovadoras. Projetos interdisciplinares 

envolvendo Filosofia, Sociologia, Arte e Literatura têm sido desenvolvidos com 

sucesso, promovendo debates sobre ética, política, identidade, direitos humanos e 

meio ambiente — temas que dialogam diretamente com os desafios 

contemporâneos enfrentados pelos estudantes.  



147 

 

Tais experiências mostram que a BNCC, quando interpretada de forma crítica 

e adaptada com sensibilidade pedagógica, pode ser uma aliada da Filosofia e não 

uma ameaça. 

Ainda assim, permanece o desafio de garantir condições estruturais, 

formativas e institucionais para que o ensino de Filosofia não seja apenas mantido 

formalmente, mas efetivado de maneira qualitativa. Isso envolve a valorização da 

disciplina nos currículos escolares, pela escuta dos professores no processo de 

implementação das políticas, pela produção de materiais específicos e pela oferta 

contínua de formação adequada. 

Ao pensarmos o papel da Filosofia no currículo escolar, percebe-se que sua 

presença não se resume à simples inserção como disciplina. Araújo e Horn (2009) 

destacam a importância de garantir um espaço de legitimidade para o ensino 

filosófico, seja na forma de disciplina, oficina ou outras modalidades de efetivação, 

ressaltando que tal abordagem não apenas se compatibiliza com a Filosofia como 

eixo norteador do currículo, como também fortalece a prática educativa filosófica, 

assim relata os autores: 

É preservar um espaço de legitimidade, no qual a filosofia e seu 
ensino possam ser exercidos, seja na forma de disciplina, seja como 
oficina, ou outras formas de efetuação do ensino, de que falaremos 
adiante. Essa concepção do ensino da filosofia não exclui, 
obviamente, a proposta de se considerar a filosofia como um dos 
eixos norteadores do currículo, antes, pelo contrário, fortalece essa 
atividade (Araújo; Horn, 2009, p. 28). 
 

Esse ambiente requer tempo, espaço, liberdade de pensamento e um 

currículo que valorize a reflexão tanto quanto a aplicação prática de conhecimentos. 

Em Pernambuco, o sucesso da implementação da BNCC, na área de Filosofia 

dependerá, portanto, do compromisso político e pedagógico em reconhecer a 

importância de formar sujeitos críticos, autônomos e capazes de pensar o mundo 

com profundidade. 

A análise da implementação da BNCC em Pernambuco, especialmente sob a 

lente do ensino de Filosofia, nos permite lançar luz sobre um dos debates mais 

centrais da educação contemporânea: qual é a finalidade última da escola e do 

currículo escolar? Essa pergunta, longe de ser meramente técnica ou burocrática, é 

de natureza profundamente política, cultural e ética. 

A BNCC, propõe uma reorganização do currículo com base em competências 

e habilidades que os estudantes devem desenvolver ao longo da Educação Básica. 



148 

 

Tal abordagem busca garantir uma formação comum a todos os brasileiros, além de 

promover a equidade e a melhoria dos indicadores de aprendizagem.  

Entretanto, ao privilegiar uma lógica de desempenho e operacionalização, o 

documento corre o risco de reduzir o processo educativo a um conjunto de técnicas 

e resultados mensuráveis, enfraquecendo a dimensão formativa mais profunda da 

educação: aquela voltada à constituição de sujeitos críticos, éticos e socialmente 

comprometidos. 

No caso de Pernambuco, observamos que houve um esforço significativo de 

adaptação da BNCC, às realidades regionais. A mobilização de diferentes atores 

educacionais e a articulação entre estado e municípios foram pontos positivos. 

Contudo, como demonstrado na análise do ensino de Filosofia, persistem 

fragilidades estruturais, formativas e conceituais que desafiam a efetivação de um 

currículo verdadeiramente humanizador. 

A questão central aqui diz respeito ao equilíbrio entre o desenvolvimento de 

competências e a formação integral do sujeito. Competências são importantes — 

ninguém nega a necessidade de formar estudantes aptos a se comunicar, resolver 

problemas, trabalhar em equipe, lidar com a diversidade e utilizar tecnologias.  

Sendo assim, uma formação integral exige mais: exige tempo para a dúvida, 

espaço para o questionamento, cultivo da imaginação, da sensibilidade, do diálogo e 

da reflexão crítica — aspectos que nem sempre se encaixam facilmente nos quadros 

avaliativos da BNCC. 

A Filosofia é emblemática nesse sentido porque sua presença no currículo 

representa, por excelência, o compromisso com a formação do pensamento 

autônomo. Ao tensionar certezas, estimular o questionamento e valorizar a 

argumentação racional, a Filosofia coloca em evidência a importância de pensar o 

mundo antes de simplesmente agir sobre ele.  

E é justamente essa capacidade de pensar — de pensar o outro, de pensar o 

justo, de pensar o possível — que muitas vezes está em risco quando a educação 

se torna excessivamente voltada a resultados. 

Em um cenário de crescentes desigualdades sociais, crises ambientais e 

ameaças à democracia, a função social da escola não pode se limitar a preparar 

para o mercado de trabalho ou para avaliações de larga escala. A escola precisa ser 

espaço de resistência e resiliência, de criação de sentido, de construção de 

cidadania ativa.  



149 

 

Como nos alerta Paulo Freire (1987, p. 40), “a educação como prática da 

liberdade, ao contrário naquela que é prática da dominação, implica na negação do 

homem abstrato, isolado, solto, desligado do mundo, assim também da negação do 

mundo como uma realidade ausente dos homens”. Freire destaca que a verdadeira 

educação não pode se limitar à transmissão mecânica de conteúdos, mas deve ser 

compreendida como prática de liberdade, capaz de articular o sujeito com o mundo 

em que vive. Ao negar o homem isolado e o mundo desligado da ação humana, 

Freire nos alerta para a necessidade de uma educação que considere a realidade 

social, cultural e histórica dos estudantes, promovendo sua autonomia, consciência 

crítica e engajamento cidadão 

Na leitura da BNCC, enquanto política pública nacional, seu papel 

democrático só poderá ser efetivamente cumprido se for apropriada de maneira 

crítica pelas escolas, pelos professores e pelas comunidades. Dentro desse 

contexto, propomos interpretá-la não como um “manual de aplicação”, mas como um 

ponto de partida para o debate pedagógico, aberto à escuta, à diversidade e à 

criação de novas possibilidades educativas. 

Em Pernambuco, o desafio agora é consolidar os avanços e enfrentar com 

coragem as limitações do processo. A efetiva implementação da BNCC, precisa 

estar acompanhada de: investimentos contínuos na formação crítica de professores, 

especialmente nas áreas das humanidades; valorização das disciplinas que 

promovem a reflexão e a construção de sentido, como Filosofia, Sociologia e Artes; 

fortalecimento da autonomia curricular das escolas, para que possam adaptar as 

diretrizes nacionais a seus projetos pedagógicos; combate às desigualdades 

estruturais que inviabilizam a implementação plena do currículo em diferentes 

contextos. 

Em síntese, o currículo deve ser concebido não apenas como um conjunto de 

conteúdos ou competências, mas como um projeto coletivo de formação humana, 

social e ética. Isso exige mais do que normativas ou metas: demanda diálogo, 

escuta, tempo e um compromisso ético com a construção de uma sociedade justa, 

democrática e plural.  

No ensino da Filosofia, essa dimensão ética se torna ainda mais central, pois 

envolve não apenas a transmissão de conhecimento, mas a formação de sujeitos 

capazes de refletir criticamente sobre suas ações, reconhecer a importância da 

alteridade e assumir responsabilidade moral em suas escolhas. 



150 

 

5.4 Trabalhando a cidadania à luz dos valores éticos 

 

A crítica ao modelo de organização curricular por competências não implica a 

rejeição de qualquer forma de sistematização do currículo, mas a exigência de uma 

proposta que respeite a natureza não algorítmica do filosofar, preserve o contato 

direto com as fontes filosóficas, privilegie a experiência filosófica em detrimento da 

certificação de habilidades e, sobretudo, reconheça o caráter político da educação 

filosófica. 

É verdade que a BNCC estabelece como um dos principais objetivos do 

ensino de Filosofia a formação de “cidadãos autônomos, participativos e críticos” 

(BRASIL, 2017, p. 464). Essa formulação, aparentemente consensual, encerra uma 

tensão fundamental entre duas concepções antagônicas de autonomia. 

A primeira concepção, de matriz kantiana, compreende a autonomia como a 

capacidade de autolegislação racional. Conforme desenvolvido na Fundamentação 

da metafísica dos costumes (1785), o sujeito autônomo é aquele que age segundo 

máximas universalizáveis, libertando-se das determinações heterônomas. Sendo 

assim, o pensamento filosófico constitui-se como espaço privilegiado para o 

exercício da razão pública (HABERMAS, 1997). 

A segunda concepção compreende a autonomia como competência 

adaptativa. Inserida na lógica das economias contemporâneas do conhecimento, a 

autonomia passa a ser associada à autorregulação, ao empreendedorismo pessoal 

e à adaptação flexível às demandas do mercado (BROWN, 2015). Dentro desse 

enquadramento, o pensamento crítico tende a ser instrumentalizado como uma 

habilidade voltada à resolução de problemas práticos e funcionais. 

A BNCC oscila entre essas duas concepções. Ao enfatizar habilidades como 

“analisar criticamente argumentos” (EF09FIL01) e “questionar mecanismos de 

naturalização das desigualdades” (EM13FIL302), aproxima-se da tradição crítica. 

Contudo, ao enquadrar tais capacidades em uma matriz de competências 

mensuráveis, acaba por alinhar-se a uma racionalidade instrumental que marca as 

reformas educacionais contemporâneas, tensionando o sentido formativo da 

Filosofia. 

A operacionalização do filosofar por meio de habilidades específicas — das 

quais a BNCC elenca quinze para o Ensino Médio — produz o que Cerletti (2009, p. 

12) denomina de “burocratização do filosofar”. Em tal contexto, conceitos filosóficos 



151 

 

complexos tendem a ser reduzidos a indicadores mensuráveis, o que se revela 

profundamente problemático. A chamada “capacidade de argumentar”, por exemplo, 

converte-se em um item de checklist, perdendo sua vinculação com a reflexão crítica 

e com a própria busca da verdade. 

Além disso, instaura-se uma lógica de aceleração do tempo filosófico: a 

estrutura por competências pressupõe resultados imediatos, o que contraria a 

natureza reflexiva, lenta e formativa do filosofar (HADOT, 2002). Soma-se a isso o 

fato de que a avaliação padronizada tende a substituir o diálogo. Testes de múltipla 

escolha voltados à identificação de falácias (EF09FIL04) podem eclipsar a 

experiência comunitária própria da investigação filosófica (LIPMAN, 2008). 

Dados empíricos corroboram esse risco. Pesquisa realizada em vinte escolas 

paulistas (SILVA & CARVALHO, 2021) revelou que 73% dos professores adaptaram 

seus planos de ensino para “encaixar” as habilidades previstas na BNCC, reduzindo 

em 40% a leitura de textos filosóficos integrais. 

Essa tensão atinge seu ápice na discussão sobre a formação cidadã. Para 

Freire (1996), a educação filosófica deve desvelar as estruturas de opressão e 

promover a conscientização. Contudo, a reforma do Ensino Médio e a BNCC podem 

resvalar no risco de domesticação da crítica social. Quando a habilidade 

EM13FIL304 propõe “analisar formas de exclusão social”, não explicita a 

necessidade de confrontar suas causas estruturais — como o capitalismo e o 

racismo —, limitando-se, muitas vezes, a uma abordagem meramente 

fenomenológica. 

Diante disso, faz-se necessário ressignificar a formação cidadã no interior da 

BNCC, algo que temos buscado desenvolver em nossa prática docente. Para tanto, 

é fundamental recuperar a dimensão ontológica do ensino filosófico, religando o 

ensino da ética (EF09FIL02) à questão “o que é o ser humano?”, em diálogo com a 

tradição da antropologia filosófica (FROMM, 1961). Do mesmo modo, mostra-se 

pertinente privilegiar o conflito de ideias, substituindo a mera “tolerância ao diferente” 

(EF09FIL05) pelo confronto dialético entre visões de mundo antagônicas 

(GRAMSCI, 1971). 

Sobretudo, seguindo a proposta freiriana, a vinculação entre Filosofia e práxis 

revela-se imprescindível, na medida em que articula a reflexão sobre justiça 

(EM13FIL301) a ações concretas, como a criação de observatórios de direitos 

humanos no espaço escolar. A realização plena da Filosofia enquanto formação 



152 

 

cidadã exige, portanto, transcender os limites impostos pela estrutura por 

competências. Conforme propõe Rancière (1987), é necessário restituir ao aluno a 

capacidade de “partilha do sensível”, tornando-o não apenas um sujeito crítico, mas 

também autor de novos modos de existência. 

A BNCC não deve ser compreendida como um limite, mas como um ponto de 

partida para a reinvenção do ensino filosófico. Não obstante os problemas 

identificados em sua formulação, é possível reconhecer elementos que contribuem 

para o avanço do debate sobre cidadania e vivência dos valores éticos. A Base 

Curricular propõe, ao menos em tese, a reafirmação de uma educação integral. 

Assim, o documento destaca, no âmbito do Ensino Médio, o compromisso do 

Estado brasileiro com a “promoção de uma educação integral e do desenvolvimento 

pleno dos estudantes, voltada ao acolhimento com respeito às diferenças e sem 

discriminação e preconceitos” (BRASIL, 2018, p. 5). Evidencia-se, assim, um 

discurso que valoriza a formação integral e o respeito à diversidade, aspectos 

centrais em um contexto marcado pela pluralidade e pela convivência com o 

diferente, características distintivas da contemporaneidade. 

Este respeito deve levar então a uma convivência democrática, afastada dos 

preconceitos e de quaisquer formas de discriminação, de modo a que se efetive o 

espaço democrático de convivência. Esse espaço deve ser marcado pelo diálogo.  

No contexto das reformas curriculares, a BNCC apresenta-se como um 

documento normativo voltado à redefinição dos sentidos da formação no Ensino 

Médio. No âmbito das Ciências Humanas e Sociais Aplicadas, evidencia-se a 

intenção de articular o currículo à promoção de valores éticos e à formação cidadã, o 

que demanda uma leitura crítica de seus alcances e limites. A esse respeito, o 

documento explicita que: 

A BNCC da área de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas – 
integrada por Filosofia, Geografia, História e Sociologia – propõe a 
ampliação e o aprofundamento das aprendizagens essenciais 
desenvolvidas no Ensino Fundamental, sempre orientada para uma 
formação ética. Tal compromisso educativo tem como base as ideias 
de justiça, solidariedade, autonomia, liberdade de pensamento e de 
escolha, ou seja, a compreensão e o reconhecimento das diferenças, 
o respeito aos direitos humanos e à interculturalidade, e o combate 
aos preconceitos de qualquer natureza (Brasil, 2018, p. 560). 
 

Essa é a proposta geral, que diz respeito às disciplinas que correspondem a 

este eixo formativo. Aqui se fez questão de destacar a expressão “sempre orientada 



153 

 

para uma formação ética”, pois tal assertiva e coaduna perfeitamente com a 

proposta desta investigação.  

Isso evidencia que a discussão da ética em sala de aula, sob uma perspectiva 

filosófica, está em consonância com a proposta curricular nacional, não se 

configurando como um elemento acessório, mas como parte essencial do processo 

formativo do estudante. 

Além de explicitar o compromisso com a formação ética e cidadã, a BNCC 

também apresenta orientações sobre as condições pedagógicas e cognitivas que 

caracterizam o Ensino Médio, destacando o potencial formativo desse nível de 

ensino para o aprofundamento das Ciências Humanas. O documento ressalta como 

componentes como Filosofia, Sociologia e História podem ser desenvolvidos de 

modo mais complexo, considerando as capacidades cognitivas dos estudantes 

nessa etapa, ao afirmar que: 

A exploração dessas questões sob uma perspectiva mais complexa 
torna-se possível no Ensino Médio, dada a maior capacidade 
cognitiva dos jovens, que lhes permite ampliar seu repertório 
conceitual e sua capacidade de articular informações e 
conhecimentos. O desenvolvimento das capacidades de observação, 
memória e abstração permite percepções mais acuradas da 
realidade e raciocínios mais complexos – com base em um número 
maior de variáveis –, além de um domínio maior sobre diferentes 
linguagens, o que favorece os processos de simbolização e de 
abstração (Brasil, 2018, p. 560). 

 

A questão da simbolização e da abstração remete também à capacidade de 

formular conceitos, algo importante para o filosofar, por exemplo, embora não seja a 

única característica do saber filosófico.  

No aprofundamento das finalidades formativas do Ensino Médio, a BNCC 

explicita um conjunto de capacidades consideradas fundamentais para o 

desenvolvimento integral dos estudantes. No âmbito das Ciências Humanas e 

Sociais Aplicadas, o documento enfatiza a centralidade do diálogo como princípio 

pedagógico e ético, reconhecendo-o como condição para a convivência democrática 

em contextos marcados pela diversidade cultural e social. O texto da Base destaca 

que: 

No Ensino Médio, a BNCC da área de Ciências Humanas e Sociais 
Aplicadas propõe que os estudantes desenvolvam a capacidade de 
estabelecer diálogos – entre indivíduos, grupos sociais e cidadãos de 
diversas nacionalidades, saberes e culturas distintas –, elemento 
essencial para a aceitação da alteridade e a adoção de uma conduta 
ética em sociedade (Brasil, 2018, p. 560). 



154 

 

Ao tratar dos desafios contemporâneos que atravessam a formação dos 

jovens no Ensino Médio, a BNCC amplia o foco da educação ética para além das 

relações interpessoais imediatas, incorporando a mediação tecnológica como 

elemento central da experiência social atual. Este documento reconhece que o 

diálogo com o Outro, hoje, encontra-se profundamente atravessado pelas novas 

tecnologias, o que exige da escola uma postura formativa crítica e reflexiva. O texto 

da Base reafirma que: 

Nessa direção, a BNCC da área de Ciências Humanas prevê que, no 
Ensino Médio, sejam enfatizadas as aprendizagens dos estudantes 
relativas ao desafio de dialogar com o Outro e com as novas 
tecnologias. Considerando que as novas tecnologias exercem 
influência, às vezes negativa, outras vezes positiva, no conjunto das 
relações sociais, é necessário assegurar aos estudantes a análise e 
o uso consciente e crítico dessas tecnologias, observando seus 
objetivos circunstanciais e suas finalidades a médio e longo prazos, 
explorando suas potencialidades e evidenciando seus limites na 
configuração do mundo contemporâneo (Brasil, 2018, p. 561). 

 

É sempre importante destacar aqui a referência ao diálogo com o outro. Esse 

é um dos elementos importantes que estão presentes na Ética Mínima de Adela 

Cortina (2009), fortalecendo a ideia de que a ética se constrói no diálogo 

intersubjetivo, que vê o outro não como inimigo a ser eliminado ou, na melhor das 

hipóteses, comum um alguém que não condiz com nossa moral e que, por isso 

mesmo, precisa ser tratado com indiferença. 

O diálogo com as novas tecnologias também se faz presente, uma vez que a 

disseminação das redes sociais tem aberto possibilidades inimagináveis há algumas 

décadas atrás, fazendo com que, inclusive, ressurjam práticas de intolerância muito 

características de sistemas totalitários.  

No que diz respeito ao papel da filosofia, inserida no conjunto dos saberes 

que compõem as Ciências Humanas e Sociais Aplicadas, a Base destaca o 

seguinte: 

[…] intensificar os questionamentos sobre si próprios e sobre o 
mundo em que vivem, o que lhes possibilita não apenas 
compreender as temáticas e conceitos utilizados, mas também 
problematizar categorias, objetos e processos. Desse modo, podem 
propor e questionar hipóteses sobre as ações dos sujeitos e, 
também, identificar ambiguidades e contradições presentes tanto nas 
condutas individuais como nos processos e estruturas sociais (Brasil, 
2018, p. 563). 

 

Aqui se retoma o que já foi evidenciado anteriormente a respeito do papel da 

Filosofia no Ensino Médio, a saber, incentivar o aluno à reflexão sobre si mesmo e 



155 

 

sobre o mundo em que vive, sempre levando em consideração o respeito ao outro, 

ao diferente.  

Com efeito, a utilização do arcabouço conceitual da Filosofia deve habilitar o 

aluno a não apenas perceber as contradições do mundo, mas igualmente 

estabelecer um diálogo crítico, capaz de problematizar aquilo que é tomado como 

um dado inquestionável. O estudante precisa desenvolver também sua capacidade 

de propor, de apresentar caminhos alternativos aos grandes dilemas vividos no 

mundo contemporâneo.  

No que concerne à ética, faz-se necessário que ela seja capaz de apontar 

caminhos diante do pluralismo dos valores, delimitando um núcleo mínimo 

indispensável à convivência plural, sem impedir que os indivíduos persigam seus 

projetos particulares de felicidade, desde que tais projetos encontrem balizamento 

em normas mínimas comuns, compartilhadas e vivenciadas por um número 

significativo de sujeitos. 

É nesse olhar que se insere, por exemplo, a proposta de Adela Cortina 

(2009), em sua Ética Mínima, a qual atribui centralidade ao elemento dialógico das 

relações humanas. Por sua vez, a BNCC enfatiza as competências — articuladas às 

habilidades — que o estudante deve desenvolver ao longo do itinerário formativo 

das Ciências Humanas e Sociais Aplicadas. 

Ao apresentar as competências do eixo formativo das Ciências Humanas e 

Sociais Aplicadas, a BNCC procura materializar, no plano curricular, um conjunto de 

intenções voltadas à formação ética, crítica e cidadã dos estudantes do Ensino 

Médio. Contudo, essa enumeração de competências suscita questões fundamentais 

acerca do modo como princípios complexos — como justiça, participação 

democrática, consciência crítica e responsabilidade social — são traduzidos em 

prescrições normativas e avaliáveis.  

Há, nesse movimento, o risco de que finalidades ético-políticas sejam 

reduzidas a enunciados funcionais, esvaziando sua densidade filosófica e crítica. 

Ainda assim, é nesse conjunto competências que se delineia a concepção de 

formação humana defendida pelo documento, como se pode observar a seguir: 

1. Analisar processos políticos, econômicos, sociais, ambientais e 
culturais nos âmbitos local, regional, nacional e mundial em 
diferentes tempos, a partir da pluralidade de procedimentos 
epistemológicos, científicos e tecnológicos, de modo a compreender 
e posicionar-se criticamente em relação a eles, considerando 



156 

 

diferentes pontos de vista e tomando decisões baseadas em 
argumentos e fontes de natureza científica. 
2. Analisar a formação de territórios e fronteiras em diferentes 
tempos e espaços, mediante a compreensão das relações de poder 
que determinam as territorialidades e o papel geopolítico dos 
Estados-nações. 
3. Analisar e avaliar criticamente as relações de diferentes grupos, 
povos e sociedades com a natureza (produção, distribuição e 
consumo) e seus impactos econômicos e socioambientais, com 
vistas à proposição de alternativas que respeitem e promovam a 
consciência, a ética socioambiental e o consumo responsável em 
âmbito local, regional, nacional e global. 
4. Analisar as relações de produção, capital e trabalho em diferentes 
territórios, contextos e culturas, discutindo o papel dessas relações 
na construção, consolidação e transformação das sociedades. 
5. Identificar e combater as diversas formas de injustiça, preconceito 
e violência, adotando princípios éticos, democráticos, inclusivos e 
solidários, e respeitando os Direitos Humanos. 
6. Participar do debate público de forma crítica, respeitando 
diferentes posições e fazendo escolhas alinhadas ao exercício da 
cidadania e ao seu projeto de vida, com liberdade, autonomia, 
consciência crítica e responsabilidade (Brasil, 2018, p. 570). 
 

Mais uma vez, destacamos alguns elementos essenciais que se referem ao 

tema de estudo desta dissertação. A identificação das diversas formas de violência, 

preconceito e injustiça passa, necessariamente, pela adoção de princípios éticos. 

Observamos, assim, que a questão dos valores morais permanece pertinente no que 

concerne ao saber filosófico trabalhado em sala de aula. 

Tais princípios éticos orientam-se para a construção de uma sociedade 

inclusiva, solidária e plural, fundamentada no respeito aos direitos humanos. Aliado 

a isso, consideramos imprescindível fomentar o debate político com maturidade e 

senso crítico, valorizando o diálogo e o respeito às diferentes posições, 

especialmente em um contexto marcado pela diversidade e pela pluralidade de 

perspectivas. 

Ainda que não se configure mais como uma disciplina específica, a Filosofia 

pode suscitar realizações significativas em sala de aula, elevando o nível de 

compreensão dos estudantes acerca dos valores morais. Esses valores podem ser 

trabalhados a partir de determinadas perspectivas filosóficas, sempre assegurando 

que o aluno desenvolva sua capacidade crítica e reflexiva. 

De certo modo, compreendemos que a disciplina possibilita a apreensão dos 

princípios que sustentam a convivência social, tais como justiça, liberdade, 

responsabilidade e respeito à dignidade humana. Esses princípios não são 



157 

 

impostos, mas construídos criticamente no diálogo entre razão e experiência, 

movimento que aproxima o ensino filosófico da formação ética. 

Como afirma Kant (2001), a ética não pode ser ensinada como uma ciência 

de verdades absolutas, mas deve ser vivenciada como prática da razão livre 

orientada pela busca do bem. Além disso, o ensino da Filosofia contribui para o 

fortalecimento da cidadania, compreendida como participação ativa e consciente na 

vida pública. Ao problematizarmos os fundamentos das leis, dos direitos e dos 

deveres, o saber filosófico estimula o estudante a reconhecer-se como agente 

transformador de sua própria realidade. 

Freire (1996) reforça essa perspectiva ao afirmar que a educação deve 

constituir-se como um ato político de libertação; desse modo, a atividade filosófica 

configura-se como instrumento essencial para a formação de cidadãos críticos, 

capazes de resistir às formas de opressão e de construir projetos coletivos pautados 

na justiça social. 

Desse modo, ao ser ensinada de maneira dialógica e reflexiva, a prática do 

filosofar não apenas transmite conhecimentos, mas também forma consciências, 

contribuindo para a construção de uma sociedade mais justa, ética e democrática. 

Todavia, consideramos de suma importância não perdermos de vista os aspectos 

problemáticos presentes na nova reforma curricular.  

Com efeito, a crítica à nova Base Nacional Curricular Comum e à Reforma do 

Ensino Médio impõe-se como parte da defesa do ensino de Filosofia enquanto 

espaço privilegiado de formação ética e cidadã. Sem práxis filosófica, a educação 

corre o risco de perder sua função emancipadora, reduzindo-se a um instrumento de 

reprodução das desigualdades sociais já existentes. Mais do que nunca, faz-se 

urgente reafirmar o direito dos jovens ao pensamento crítico. 

Dessa forma, passa a ser evidente que o desafio não consiste simplesmente 

em rejeitar a BNCC (BRASIL, 2017) ou ignorar suas diretrizes, mas em tensionar 

seus limites, interpretá-la criticamente e, sobretudo, ressignificá-la à luz de uma 

prática pedagógica verdadeiramente comprometida com a formação humana 

integral. 

A disciplina de Filosofia, nesse contexto, assume um papel estratégico: mais 

do que cumprir metas avaliativas, deve manter viva a chama do questionamento, da 

dúvida e da crítica às estruturas naturalizadas que sustentam as formas de 

dominação contemporâneas. 



158 

 

Para tanto, faz-se necessário que os professores de Filosofia não se tornem 

meros aplicadores de conteúdos ou habilidades previamente estipuladas, mas 

atuem como intelectuais orgânicos, no sentido gramsciano, comprometidos com a 

transformação da realidade escolar e social. A autonomia docente, frequentemente 

enfraquecida pelas exigências burocráticas e pelas avaliações padronizadas, precisa 

ser recuperada como condição para uma pedagogia verdadeiramente filosófica, 

capaz de cultivar a escuta, o dissenso e a problematização. 

Nesse cenário, o currículo deve ser entendido como construção coletiva e 

situada, não como um documento imutável a ser executado mecanicamente. A 

leitura crítica da nova Base Nacional Curricular Comum pode, portanto, abrir espaço 

para práticas educativas mais emancipatórias, em que a filosofia seja trabalhada não 

apenas como conteúdo, mas como forma de vida, como experiência transformadora 

da sensibilidade, do pensamento e da ação. 

A formação ética e cidadã, longe de ser um apêndice moralizante, deve 

atravessar todo o processo educativo. Isso implica promover, no espaço escolar, a 

discussão crítica dos dilemas morais contemporâneos, como a crise ambiental, as 

novas formas de exclusão digital, o avanço do discurso de ódio e da intolerância nas 

redes sociais, o racismo estrutural e a precarização do trabalho. 

 Tais questões, por afetarem diretamente a vida dos estudantes, exigem uma 

prática filosófica comprometida com a escuta, o diálogo e a construção coletiva de 

sentidos.  

Nesse horizonte, sustentamos que a reflexão filosófica se configura como um 

espaço privilegiado para o desenvolvimento de uma consciência ética e crítica, 

capaz de articular teoria e prática, subjetividade e coletividade, razão e afetividade 

— elementos indispensáveis à formação de cidadãos autônomos e solidários. 

Importa, ainda, construir metodologias que promovam a escuta ativa, o diálogo 

argumentativo, a pesquisa colaborativa e a articulação com movimentos sociais e 

experiências concretas de luta por direitos.  

Projetos interdisciplinares, rodas de conversa, cine-debates, estudos do meio, 

análise crítica de mídias, bem como a leitura de textos filosóficos clássicos e 

contemporâneos constituem apenas algumas das possibilidades de mobilizar o 

pensamento filosófico em direção a uma cidadania ativa. 

Partimos do pressuposto de que é igualmente necessário resgatar a 

dimensão estética da filosofia, entendida como sua capacidade de sensibilizar, 



159 

 

provocar estranhamento e despertar novas formas de ver o mundo. Em um tempo 

marcado pela aceleração e pela superficialidade das relações, o ensino filosófico 

pode configurar-se como um convite à pausa, à escuta de si e do outro e à 

contemplação crítica da realidade.  

Como bem afirmava Nietzsche (2011), é preciso aprendermos a pensar com o 

corpo inteiro, com a vida inteira — e não apenas com fórmulas e algoritmos que nos 

são impostos como pensamento. 

Sustentamos, portanto, que a reinvenção do ensino filosófico passa por uma 

atitude ética e política que recuse tanto o conformismo tecnocrático quanto o 

ceticismo paralisante. Nesse sentido, posicionamo-nos contra todas as formas de 

colonização da educação, afirmando o direito ao pensamento, à dúvida e à utopia. 

Como propôs Ernst Bloch (2005), defende que a educação filosófica deve ser 

também um exercício de esperança — não uma esperança ingênua, mas uma 

esperança crítica, enraizada na realidade e orientada para a possibilidade de um 

mundo diferente. 

Desse modo, ao tensionarmos a BNCC à luz dos valores éticos e da vocação 

emancipadora da filosofia, podemos reconstruir sentidos mais profundos para a 

prática docente. A escola, nesse processo, deixa de ser meramente reprodutora de 

competências e passa a configurar-se como espaço de formação de sujeitos 

históricos, conscientes de seus direitos e capazes de pensar, agir e transformar. A 

arte do filosofar, nesse contexto, não se reduz a uma disciplina escolar: ela se afirma 

como uma aposta radical na dignidade do pensamento humano. 

Para que essa reinvenção do ensino filosófico seja efetiva e não apenas 

retórica, afirmamos ser necessário compreender que os desafios enfrentados pelo 

pensamento filosófico na escola constituem sintomas de uma disputa mais ampla: a 

disputa pelo sentido da educação em tempos de hegemonia neoliberal. A lógica das 

competências, da performatividade e da mensurabilidade, longe de ser neutra, 

encontra-se profundamente articulada a um projeto político-econômico que 

reconfigura a função da escola, deslocando-a de espaço público de formação para 

espaço privado de treinamento funcional. 

Nesse cenário, defendemos que o pensamento filosófico representa uma 

ameaça à ordem estabelecida, na medida em que resiste à captura pela lógica 

produtivista. A prática reflexiva do filosofar implica suspender o automatismo das 

respostas prontas, desnaturalizar o que é apresentado como óbvio e romper com a 



160 

 

linearidade instrumental do pensamento. Em sala de aula, tal postura se traduz na 

criação de um tempo e de um espaço nos quais os sujeitos possam constituir-se 

como agentes éticos, políticos e existenciais, e não apenas como executores de 

tarefas. 

Assim, a educação deve ser concebida como um ato ético e político de 

resistência, tal como defende Paulo Freire (1996). O ensino da Filosofia, quando 

realizado de forma crítica e dialógica, alinha-se a esse projeto de resistência, 

produzindo fissuras na lógica da domesticação subjetiva. Não se trata apenas de 

“ensinar ética”, mas de criar as condições para que os sujeitos possam tornar-se 

éticos, o que exige processos de reflexão, reconhecimento, alteridade e prática. 

Como destaca Enrique Dussel (2000), a ética, especialmente no contexto 

latino-americano, não pode ser pensada à margem da opressão e da exclusão 

histórica. Sob esse prisma, propomos que a educação filosófica deve assumir o 

caráter de uma ética da libertação, na medida em que se vincula ao sofrimento das 

maiorias marginalizadas e busca superar a naturalização das injustiças.  

O pensamento filosófico, portanto, não pode ser neutro: ele precisa 

posicionar-se frente aos conflitos reais do mundo, assumindo explicitamente sua 

dimensão agonística. O desafio que se coloca, então, consiste em fazer da escola 

um espaço de subjetivação crítica, de modo que o trabalho com os estudantes não 

se limite à internalização de normas e valores previamente estabelecidos, mas 

favoreça a elaboração de juízos morais próprios, sustentados por argumentos, 

vivências e compromissos coletivos.  

É nesse ponto que a contribuição da Filosofia se revela insubstituível, pois ela 

oferece não apenas conteúdos, mas formas de pensar, modos de ver e maneiras de 

se relacionar com o mundo. 

Como apontam Michel Foucault (2008) e Judith Butler (2019), a formação 

ética implica práticas de si, isto é, processos por meio dos quais o sujeito se constitui 

em relação a normas, saberes e poderes, podendo tanto reproduzi-los quanto 

transformá-los. O ensino da Filosofia, ao possibilitar o exame crítico dessas normas 

e a problematização dos discursos hegemônicos, atua como um campo privilegiado 

de constituição de sujeitos éticos e políticos capazes de intervir na esfera pública. 

Por essa razão, defendemos que a formação cidadã não deve ser reduzida a 

uma simples adaptação ao chamado “consenso democrático”, compreendido apenas 

como convivência respeitosa ou tolerância formal. Quando isso ocorre, a cidadania 



161 

 

perde sua potência política e transforma-se em um produto de mercado. O que 

exigimos, ao contrário, é uma cidadania insurgente, capaz de questionar as bases 

da própria ordem social, como defende Boaventura de Sousa Santos (2010), e de 

reconhecer a democracia não apenas como regime, mas como um processo 

inacabado de luta por igualdade, justiça e reconhecimento. 

Ademais, partimos do pressuposto de que a construção de uma ética da 

alteridade, conforme propõe Emmanuel Lévinas (1987), exige ir além de um respeito 

meramente tolerante em relação ao outro. Implica reconhecer, no rosto do outro, 

uma interpelação ética incondicional, que nos desestabiliza, nos convoca e nos 

responsabiliza.  

Ao cultivarmos esse olhar, a escola pode se constituir como um espaço de 

hospitalidade ontológica, no qual a diferença não é apenas tolerada, mas acolhida 

como elemento constitutivo da própria identidade. Essa ética da alteridade afirma-se 

ainda mais urgente diante do avanço das práticas de desumanização promovidas 

pelo discurso tecnocrático e meritocrático. 

A escola que exclui, silencia ou padroniza não é neutra: ela legitima estruturas 

sociais de opressão. Podemos, assim, afirmar que o ensino filosófico pode atuar 

como contra-dispositivo, uma forma de revelar os não-ditos, de desconstruir os 

discursos que sustentam desigualdades e de abrir espaço para novas narrativas de 

si e do mundo. 

Nesse cenário, consideramos que o educador não é apenas um mediador de 

saberes, mas um intelectual engajado, que participa da produção de sentidos, 

denuncia injustiças e aposta na potência dos sujeitos para pensar e agir por si 

mesmos. 

O professor de filosofia, portanto, deve ser alguém que acredita no valor do 

pensamento como força transformadora — mesmo (e principalmente) quando este 

pensamento desestabiliza, incomoda e provoca rupturas. 

Assim, resgatamos o ensino filosófico como experiência ética e cidadã na 

escola, entendendo que isso é mais do que um ato pedagógico: é um ato político, 

uma recusa ativa à redução da educação a treinamento, da cidadania a consumo e 

do sujeito a gestor de si mesmo. O pensamento filosófico, nesse horizonte, constitui-

se como um gesto de liberdade, um exercício de lucidez e um convite ao 

inacabamento, à construção permanente de si e do mundo. 



162 

 

Novamente, defendemos que o ensino filosófico não cabe nos moldes de uma 

educação performativa. E isso não é uma falha, é sua maior virtude. Ele resiste 

porque é necessário. Em tempos de esvaziamento da linguagem, da ética e da 

política, ensinamos filosofia para afirmar o valor da pergunta, da escuta, da 

contradição e da esperança. Não se trata apenas de cumprir uma competência, mas 

de abrir mundos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



163 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
Ao longo destas páginas, discutimos o Ensino da Filosofia à luz dos valores 

éticos e da reformulação da BNCC, analisando suas repercussões nas discussões 

sobre cidadania. Traçamos um itinerário que abordou a distinção entre pedagogia 

tradicional e moderna, destacando algumas ideias de Paulo Freire acerca da 

educação bancária e da necessidade de construir uma pedagogia crítica e 

libertadora. 

Como o tema abordou a Filosofia e os valores éticos, tornou-se necessário 

traçar as bases filosóficas da ética e da moral, circunscrevendo as discussões à 

filosofia criticista de Kant, à ética do discurso de Habermas e à ética mínima de 

Adela Cortina. Kant evidenciou a necessidade de se constituir um tribunal para 

delimitar os limites da razão, propiciando a distinção entre razão pura e razão 

prática, e estabelecendo assim o imperativo categórico universal, fundamentado no 

dever. 

Habermas reconhece a importância da filosofia kantiana, mas vai além ao 

introduzir a dimensão da linguagem, dos atos de fala e da busca pelo consenso, 

fundamentada na comunicação, configurando uma razão comunicativa na qual os 

indivíduos utilizam argumentos racionais para validar seus posicionamentos e 

alcançar entendimento mútuo. 

Desse debate emerge a proposta de uma ética mínima, tal como propôs 

Adela Cortina. Vimos ao longo desta tese como a autora introduziu a ideias dos 

máximos e mínimos na compreensão da ética, como possibilidade de se constituir 

uma sociedade baseada no diálogo, que tende para a cidadania.  

Pensar o Ensino da Filosofia nesse contexto é reconhecer sua potência 

transformadora, compreendendo seu papel na formação de sujeitos críticos, éticos e 

autônomos, e refletindo sobre seu lugar na escola e na sala de aula como espaço de 

questionamento e construção de sentido. 

A tentativa de equilibrar os projetos pessoais de felicidade com o 

estabelecimento de um mínimo de regras de convivência é o escopo principal da 

teoria de Cortina, mas também surge como uma necessidade imperiosa no ambiente 

escolar, onde indivíduos das mais variadas origens e com visões de mundo tão 

díspares convivem num mesmo espaço. 



164 

 

Mais do que um local físico, a sala de aula é uma morada humana, calcada 

em valores, normas, consensos etc., sem os quais é impossível estabelecer um 

mínimo de respeito e tolerância ao outro. Equacionar os valores individuais com as 

regras sociais não é uma tarefa fácil e exige muita maturidade. No caso do professor 

em sala de aula, cabe a ele tal prerrogativa, a saber, estimular o aluno a refletir 

sobre a ética e as escolhas que deve fazer na vida, lembrando que elas trazem em 

si uma alta carga valorativa. 

É verdade que poucos se atrevem hoje a propor grandes narrativas e 

tampouco propõem um ideal de sociedade e modelo de homem. Seguindo esta 

mesma lógica, poucos são os teóricos que se arriscam a preconizar a superação de 

uma situação de opressão que daria lugar ao reino da liberdade.  

Em geral, a contemporaneidade esvazia esses modelos de perfeição, 

apresentando algo mais modesto, relacionado à capacidade de aceitar as diferenças 

e a ausência de um caminho pré-determinado para o mundo. Dessa forma, aos 

indivíduos resta viver o presente, aproveitando tudo o que a vida lhes oferece hoje, 

uma vez que não há um telos a ser alcançado. 

Porém, este raciocínio contém uma armadilha, podendo gerar uma atitude de 

mera adequação à realidade, quando não redunda em um discurso de conformismo 

do tipo, não há nada o que fazer, logo é preciso viver o presente e usufruir de tudo o 

que o mercado nos oferece. 

Com a aprovação da BNCC, o currículo do Ensino Médio passou a ser 

organizado por áreas do conhecimento e itinerários formativos. A Filosofia, junto 

com a Sociologia, deixou de ser disciplina obrigatória e passou a integrar a área de 

"Ciências Humanas e Sociais Aplicadas", muitas vezes de forma transversal e não 

estruturada. 

Essa mudança reflete uma orientação tecnicista e utilitarista da educação, 

alinhada aos interesses de um mercado cada vez mais voltado à produtividade e ao 

desempenho. A marginalização da Filosofia no currículo não é, portanto, um 

fenômeno isolado, mas parte de um projeto educacional mais amplo que privilegia a 

formação técnica em detrimento da formação ética e cidadã. 

Além disso, a retirada da obrigatoriedade compromete a continuidade de 

projetos pedagógicos baseados na reflexão filosófica e afeta diretamente a atuação 

de professores da área, que passam a enfrentar inseguranças quanto à carga 

horária, materiais didáticos e apoio institucional. 



165 

 

A prática da cidadania vai além do conhecimento das leis e do exercício do 

voto. Ela implica participação ativa, consciência dos direitos humanos e disposição 

para o diálogo democrático. A Filosofia, ao abordar os fundamentos do agir ético, 

propicia um ambiente formativo voltado à construção de valores como respeito, 

empatia, solidariedade e justiça. 

A ética, entendida não como um conjunto de normas fixas, mas como um 

processo de reflexão permanente sobre o viver com os outros, é a base da 

convivência democrática. Consequentemente, a Filosofia fornece os instrumentos 

para que os estudantes reflitam sobre suas escolhas, compreendam as 

consequências de seus atos e se posicionem diante das injustiças sociais. 

A exclusão ou diluição da Filosofia no currículo escolar, como previsto na 

atual BNCC, constitui um retrocesso significativo no projeto de uma educação 

emancipadora. Ao reduzir o espaço da reflexão crítica e da formação ética, a BNCC 

contribui para a formação de sujeitos adaptados ao sistema, mas pouco preparados 

para transformá-lo. Isso revela uma concepção tecnicista de educação, centrada em 

competências pragmáticas, muitas vezes orientadas para as exigências do mercado 

de trabalho, em detrimento da formação integral do ser humano. 

No entanto, a escola deve ser um espaço plural de construção de sentidos, 

um lugar onde o pensamento se desenvolve em liberdade, onde o diálogo, a escuta 

e a problematização do mundo são não apenas possíveis, mas incentivados. A 

Filosofia, nesse contexto, não é um luxo intelectual ou uma disciplina acessória, mas 

sim um pilar fundamental para o exercício consciente da cidadania e para o 

fortalecimento da democracia. 

Vivemos em tempos marcados por polarizações políticas, disseminação de 

discursos de ódio, banalização da violência e descrença nas instituições 

democráticas. Frente a esse cenário, é imprescindível que a escola forme sujeitos 

capazes de interpretar criticamente a realidade, de argumentar com coerência e 

respeito, e de agir de maneira ética e solidária. A Filosofia, ao propor o 

questionamento constante, a escuta do outro e a desconstrução de preconceitos, 

desempenha papel insubstituível nesse processo formativo. 

Além disso, é preciso reconhecer que a Filosofia contribui para o 

fortalecimento da dimensão política da educação, conforme propõe Paulo Freire. 

Educar é um ato político, e negar a Filosofia na escola é negar, também, o direito de 

alunos e alunas de participarem da construção crítica do conhecimento e da 



166 

 

sociedade. A cidadania, longe de se restringir a práticas formais como o voto, 

implica envolvimento ativo na vida pública, na defesa dos direitos humanos, na 

promoção da justiça social e na resistência a todas as formas de opressão. 

Reafirmar a importância da Filosofia no currículo é, portanto, lutar por uma 

educação mais humana, consciente e transformadora, insistindo na ideia de que a 

escola não pode abrir mão de formar sujeitos que pensam, questionam, 

problematizam e agem. Tal postura consiste em um compromisso ético com as 

futuras gerações e com a sociedade que desejamos construir. 

Dessa forma, a continuidade desse debate exige um posicionamento claro de 

educadores, gestores e formuladores de políticas públicas: precisamos repensar 

urgentemente o lugar da Filosofia na educação básica, especialmente no Ensino 

Médio. 

Se quisermos, de fato, formar cidadãos críticos, participativos e conscientes 

de seu papel social, a Filosofia não pode ser relegada a uma função periférica no 

currículo escolar. Mas deve ser reconhecida como um espaço privilegiado de 

formação do pensamento autônomo, de questionamento das normas estabelecidas 

e de cultivo da sensibilidade ética. Isso significa não apenas garantir sua presença 

formal nos documentos curriculares, mas assegurar condições reais para sua efetiva 

prática pedagógica: formação continuada dos professores, carga horária adequada, 

acesso a materiais didáticos de qualidade e valorização institucional. 

A escola, nesse cenário, deve se tornar cada vez mais um ambiente de 

resistência e de criação, onde o pensamento crítico seja estimulado desde cedo, e 

onde o jovem aprenda a construir sentido para sua existência e para sua ação no 

mundo. A Filosofia, enquanto espaço de problematização do cotidiano e de 

articulação entre razão e sensibilidade, cumpre um papel inestimável nessa tarefa. 

Não se trata de idealizar a Filosofia ou de atribuir-lhe um poder transformador 

absoluto. Mas sim de reconhecer que, num mundo marcado por incertezas, crises 

de valores e desafios complexos — como as mudanças climáticas, as desigualdades 

sociais, a inteligência artificial e os conflitos culturais —, o pensamento filosófico 

pode oferecer ferramentas importantes para lidar com a complexidade. Ele ensina a 

ouvir, argumentar, duvidar, revisar convicções, colocar-se no lugar do outro e 

imaginar alternativas. 

Portanto, ao final desta reflexão, é preciso reafirmar que o Ensino da Filosofia 

não é um adorno educacional, mas um componente essencial de qualquer projeto 



167 

 

educativo que pretenda formar sujeitos livres, críticos e éticos. Sua marginalização é 

sintoma de um empobrecimento da visão de educação que estamos construindo, e 

resistir a isso é um ato de compromisso com a dignidade humana. 

Em tempos de desinformação, intolerância e hiperindividualismo, a Filosofia 

pode — e deve — ser uma aliada na construção de uma cultura democrática, plural 

e solidária. Defender sua permanência e valorização é, em última instância, 

defender o direito de pensar. E como nos ensinou Kant, pensar por si mesmo é o 

cerne da maioridade intelectual — condição fundamental para a liberdade. 

A escola que queremos não é a que se limita a transmitir conteúdos, mas a 

que ousa formar consciências. A Filosofia, nesse processo, é mais do que 

necessária: é urgente.  

A valorização do Ensino de Filosofia deve figurar como prioridade nas 

políticas educacionais comprometidas com a democracia, a justiça e os direitos 

humanos. Representa não apenas uma defesa disciplinar, mas uma escolha 

pedagógica, ética e política que promove a liberdade de pensamento, fortalece a 

dignidade humana e possibilita a prática plena da cidadania, formando sujeitos 

capazes de pensar criticamente, agir com responsabilidade e transformar a 

sociedade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



168 

 

REFERÊNCIAS 

 
ADORNO, Theodor W. Educação e emancipação. 7. ed. Tradução: Wolfgang Leo 
Maar. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2000. 
 
ADORNO, Theodor; HORKHEIMER, Max. Dialética do esclarecimento. Rio de 
Janeiro: Zahar, 1998. 
 
ALMEIDA, Maria da Conceição de. Interdisciplinaridade, complexidade e 
educação. São Paulo: Cortez, 2022. 

ANDRADE, Luísa. A implementação da BNCC e os desafios do Novo Ensino Médio 
em Pernambuco. Revista Brasileira de Políticas Educacionais, v. 10, n. 2, 2022. 

APPLE, Michael W. Educación y poder. Barcelona: Paidós, 2000. 
 
AQUINO, Tomás de. Comentário à metafísica de Aristóteles IX-XII. Campinas: 
Vide Editorial, v. 3, 2020.  
 
ARAÚJO, Fabiana Muranaka; HORN, Geraldo Balduino. “Educação pela Filosofia” e 
a construção do currículo no ensino fundamental: perspectivas conflitantes. Revista 
UERN, ano II, n. 1, jan./jun. 2009. 
 
ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. Tradução: Roberto Raposo. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1999. 

BALL, Stephen J. Global education inc: new policy networks and the neo-liberal 
imaginary. Londres: Routledge, 2012. 

BAUER, Carlos. Introdução crítica ao humanismo dialógico de Paulo Freire. São 
Paulo: Editora Instituto José Luís e Rosa Sunsermann, 2008. 
 
BAUMANN, Zygmunt. Modernidade líquida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001. 
 
BLOCH, E. O Princípio Esperança. v. I. Tradução: Nélio Schneider e Werner 
Fuschs. São Paulo: Contraponto, 2005. 
 
BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil: 
promulgada em 5 de outubro de 1988. Brasília: Centro Gráfico, 1988.  
 
BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: 
MEC/SEB, 2017. Disponível em: http://basenacionalcomum.mec.gov.br. Acesso em:  
12 nov. 2024. 
 
BRASIL. Base Nacional Curricular Comum. 11 de maio de 2017. Disponível em: 
http://basenacionalcomum.mec.gov.br/images/BNCC_EI_EF_110518_versaofinal_sit 
e.pdf. Acesso em: 25 mar. 2025. 
 
BRASIL.  Avaliação de políticas públicas: guia prático de análise ex ante, v. 1 / Casa 



169 

 

Civil da Presidência da República, Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada. – 
Brasília: Ipea, v. 1, 2018.  
 
BUTLER, Judith. Vida precária: os poderes do luto e da violência. Tradução: 
Andreas Lieber. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 
 
CORTINA, Adela. Aliança e contrato. São Paulo: Loyola, 2008. 
 
CORTINA, Adela. Cidadãos do mundo: para uma teoria da cidadania. São Paulo: 
Loyola, 2005. 
 
CARNEIRO, Rosalvo Nobre; LIMA, Francisco Jozivan Guedes de. Uma abordagem 
da ética do discurso de Habermas para as didáticas da Filosofia e Geografia.  
Revista Reflexões, Fortaleza, ano 12, n. 23, jul./ dez. 2023. 

 
CERLETTI, A. O ensino de filosofia como problema filosófico. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2009. 
 
CHAUI, Marilena. Convite à filosofia. São Paulo: Ática, 2010. 
 
CORTINA, Adela. Aliança e contrato. São Paulo: Loyola, 2008. 
 
CORTINA, Adela. Cidadãos do mundo: para uma teoria da cidadania. São Paulo: 
Loyola, 2005. 
 
CORTINA, Adela. Ciudadanos del mundo: hacia una teoría de la ciudadania. 
Madrid: Alianza, 1999. 
 
CORTINA, Adela. Ética mínima: introdução à filosofia prática. Tradução: Marcos 
Marcionilo. São Paulo: Martins Fontes, 2009. 
 
CORTINA. Adela. Ética sem moral. Tradução: Marcos Marcionilo. São Paulo: 
Martins Fontes, 2010. 
 
CORTINA; Adela MARTÍNEZ, Emílio. Ética. 6. ed. Tradução: Silvana Conucci Leite. 
São Paulo: Loyola, 2015. 
 
CUNHA, Ricardo; PRADO, Vanessa. Monitoramento e avaliação de políticas 
curriculares: o caso da BNCC em Pernambuco. Cadernos de Educação Pública, v. 
5, n. 1, 2023. 
 
CURY, Carlos Roberto Jamil. Educação e direitos humanos: ensaios sobre justiça 
e igualdade. Campinas: Autores Associados, 2018. 
 
DESCARTES, René. Meditações metafísicas. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 
 
DEWEY, John. Vida e educação. 6. ed. São Paulo: Melhoramentos, 1967. 
 
DEWEY, John. Democracia e educação. 3. ed. São Paulo: Companhia Editora 
Nacional, 1959. 



170 

 

 
DREYER, Loiva. Alfabetização: o olhar de Paulo Freire. I seminário de 
representações sociais, subjetivas da educação-SIRSSE, 2019. Disponível em: 
https://educere.bruc.com.br/arquivo/pdf2011/5217_2780.pdf. Acesso em: 08 maio 
2024. 
 
DUSSEL, Enrique. 1492: o encobrimento do outro - a origem do mito da 
modernidade. Petrópolis: Vozes, 1993. 
DUSSEL. Ética da libertação na idade da globalização e da exclusão. Petrópolis, 
Vozes, 2000. 
 
FERNANDES, Maria. Os segredos da alfabetização. 2. ed. São Paulo: Cortez, 
2019. 
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. 2. ed.  organização, introdução e revisão 
técnica: Roberto Machado. Publicação: São Paulo: Paz e Terra, 2008. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 
 
FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 
1967. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à pratica educativa. 
São Paulo: Paz e Terra, 2007. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 
45. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2011. 
 
FRIGOTTO, Gaudêncio. A reforma do ensino médio e o projeto de educação para a 
exclusão social. Educação & Sociedade, v. 38, n. 139, 2017. 
 

GALLO, S. Ensino de filosofia: teoria e prática. Ijuí: Unijui, 2004. 
 
GALLO, S. Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para o Ensino Médio. 
Campinas – São Paulo: Papirus, 2012. 
 

GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: Atlas, 
2002. 
 
HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Rio de 
Janeiro, Tempo Brasileiro, 1990. 
 
HABERMAS, Jürgen. Agir comunicativo e razão destranscendentalizada. 
Tradução: Lucia Aragão. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2002. 
 
HABERMAS, Jürgen. Teoria do agir comunicativo, 1: racionalização da ação e 
racionalização social. Tradução: Paulo A. Soethe. Revisão: Flávio Beno 
Siebeneichler. São Paulo: Martins Fontes, 1984. 
 
HOBBES, Thomas. Leviatã ou matéria, forma e poder de um estado eclesiástico 

https://educere.bruc.com.br/arquivo/pdf2011/5217_2780.pdf


171 

 

e civil. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 
 

HOBSBAWM, Eric J. A era das revoluções: 1789-1848. São Paulo: Paz e Terra 
2010. 
 
KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. 5. ed. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 2001. 
 
KANT, Immanuel. Textos seletos. Tradução: Raimundo Vier. Petrópolis: Vozes, 1985. 
 
KANT, Immanuel. A paz perpétua e outros opúsculos. Tradução: Artur Morão. 
Lisboa: Edições 70, 1995. 
 
KILPATRICK, Willian Heard. Educação para uma civilização em mudança. 5. ed. 
São Paulo: Melhoramentos, 1967. 
 
KOHAN, Walter. Filosofia para crianças. Rio de Janeiro, Lamparina, 2008. 
 
KRAWCZYK, Nora; FERRETTI, Celso João. Reforma do ensino médio: 
considerações sobre o novo cenário educacional. Revista Brasileira de Política e 
Administração da Educação, v. 34, n. 1, 2018. 
 
LEONTIEV, A. O desenvolvimento do psiquismo. Lisboa: Horizonte, 1978. 
 
LEVI, Primo. É isto um homem? Tradução: Luigi Del Re. Rio de Janeiro: Rocco, 
1988. 
 
LÉVINAS, Emmanuel. Entre nós: ensaios sobre alteridade. Coordenador da 
tradução: Pergentino Stefano Pivatto. Petrópolis: Vozes, 1997 

LIBÂNEO, José Carlos. Didática. São Paulo: Cortez, 2012. 

LIMA, Francisco Jozivan Guedes de. Potencialidades normativas e limites da ética 
discursiva de Habermas: da superação metafísico-monológica ao déficit social. In: 
SOUZA, Draiton Gonzaga de; LIMA, Francisco Jozivan Guedes de (org.). Filosofia e 
interdisciplinaridade: Festschrift em homenagem a Agemir Bavaresco. Porto Alegre: 
Editora Fi, 2015. 
 
LIMA, Francisco Jozivan Guedes; CARNEIRO, Rosalvo Nobre. Uma abordagem da 
ética do discurso de Habermas para as didáticas da filosofia e geografia. Revista 
Reflexões, Fortaleza, ano 12, n. 23, jul./dez 2023. 
 

LIMA, Maria Eliene; JUNIOR, Antônio da Silva Menezes; BRZEZINSKI, Iria. 
Cidadania: Sentidos e Significados. Educere: XIII Congresso Nacional de 
Educação, Curitiba, p. 2481-2494, 2017. 

LIMA, Sérgio. Currículo, BNCC e a prática pedagógica: uma análise crítica. Recife: 
Editora Universitária da UFPE, 2021. 

LOCKE, John. Dois tratados sobre o governo. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 



172 

 

 
LURIA, A. R. A psicologia experimental e o desenvolvimento infantil. In: L. S. Vigotski, 
A. R. Luria, & A. N. Leontiev (org.). Linguagem, desenvolvimento e aprendizagem. 
13. ed. São Paulo: Ícone, 2014. (Trabalho original 1903). 
 
MAClNTYRE, Alasdair. História de la ética. Barcelona: Paidos básica, 2002. 
 
MARX, Karl. A ideologia alemã e teses sobre Feuerbach. São Paulo: Martins 
Fontes, 2007. 
 
MATOS, Junot Cornélio; LIMA, José Aparecido de O. (org.). Filosofia & Educação 
no espaço/tempo que chamamos hoje. 1. ed. Maceió: Editora Café com 
Sociologia, 2020. 
 
MENEZES, Anderson de Alencar (org.). Epistemologias e Educação: implicações a 
partir do cuidado, da escuta e da atenção. São Carlos: Pedro & João Editores, 2022. 
 
MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento. 11. ed. São Paulo: 
Hucitec, 2008. 

MORAIS, Leila. Base Nacional Comum Curricular: uma proposta para a equidade? 
São Paulo: Cortez, 2019. 

NIETZSCHE, Friedrich. Humano, demasiado humano: um livro para espíritos livres. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2005. 
 
NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falava Zaratustra: um livro para todos e para 
ninguém. Tradução, notas e posfácio: Paulo César de Souza. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2011. 

OBSERVATÓRIO MOVIMENTO PELA BASE. Relatório de Implementação da 
BNCC – Pernambuco. 2022. Disponível em: 
https://observatorio.movimentopelabase.org.br/municipios-de-pernambuco-e-o-
alinhamento-dos-curriculos-a-bncc/ Acesso em: 25 mar. 2025. 

OLIVEIRA, Cacilda Lages. Significado e contribuições da afetividade, no 
contexto da metodologia de projetos, na educação básica. 2006. Dissertação 
(Mestrado em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação, 
Universidade Federal de Belo Horizonte, Belo horizonte, 2006. 
 
OLIVEIRA, E. S., PANTOJA, A. M. S., & AZEVEDO, R. O. M. D. A superação do 
tecnicismo em uma perspectiva de formação humana integral na educação 
profissional e tecnológica. Revista Intersaberes, 14(31), p. 389-303, 2019. 

PERRENOUD, Philippe. Dez novas competências para ensinar. Porto Alegre: 
Artmed, 2000. 

PESSOA, Camila Turati. Concepções de educadores infantis sobre aprendizagem e 
desenvolvimento: análise pela psicologia histórico cultural. In: Psicologia Escolar e 
Educacional, São Paulo, v. 21, n. 2, p. 147-156, maio/ago. 2017. 



173 

 

 
REALE, Giovanni; ANTISERI, Dario. História da filosofia: do humanismo a Kant. v. 
2, 2. ed. São Paulo: Paulus, 1990. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. O contrato social. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 
1999. 

SACRISTÁN, José Gimeno. O Currículo: uma reflexão sobre a prática. Porto 
Alegre: Artmed, 2000. 

SÁNCHEZ VÁZQUEZ, Adolfo. Ética. 32. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2017. 

SANTOS, Juliana; ALMEIDA, Rodrigo. Participação docente na construção do 
currículo estadual de Pernambuco. Educação em Debate, v. 44, 2022. 

SAVIANI, Demerval. Escola e democracia. Edição Comemorativa. Campinas: 
Autores Associados, 2009. 

SAVIANI, Demerval. História das ideias pedagógicas no Brasil. Campinas: 
Autores Associados, 2017. 

SCHLICKMANN, Luciane; SCHMITZ, Lenir Luft.  Da escola tradicional a escola 
contemporânea: algumas considerações sobre a constituição do espaço escolar. 
2015. Disponível em:  
http://faifaculdades.edu.br/eventos/SEMIC/6SEMIC/arquivos/resumos/RES27.pdf.  
Acesso em: 10 maio 2024. 
 
SCHULTZ, Theodore W. Investment in human capital. The American Economic 
Review, v. 51, n. 1, p. 1–17, 1961. 
 
SECRETARIA DE EDUCAÇÃO E ESPORTES DE PERNAMBUCO. Currículo de 
Pernambuco 2021. Governo do Estado de Pernambuco, 2021. 

SILVA, Márcia; ANDRADE, Roberto. Formação continuada e a prática docente frente 
à BNCC: reflexões a partir de Pernambuco. Educação e Pesquisa, v. 48, e249124, 
2022. 

SILVA, Tomaz Tadeu da. Currículo: entre a tradição e a inovação. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2019. 

SOUZA, Cláudio; CARVALHO, Marina. Currículo e democracia: lições da construção 
da BNCC em Pernambuco. Revista Educação e Sociedade, v. 42, n. 154, 2021. 

TOMAZETTI, Elisete M. Ensino de filosofia: experiências, problematizações e 
perspectivas. Curitiba: Appris, 2008. 

TOMAZETTI, Elisete; MORAES, Simone Becher. O professor de filosofia e a 
superação da dicotomia teoria e prática. Rio de Janeiro, Perspectiva, 2016. 

http://faifaculdades.edu.br/eventos/SEMIC/6SEMIC/arquivos/resumos/RES27.pdf


174 

 

TORRES, Carlos Alberto. Globalização e educação: propostas e perspectivas. São 
Paulo: Cortez, 2001 

TOURAINE, Alain. Igualdade e diversidade: o sujeito democrático. Rio de Janeiro, 
EDUSC: 1998. 

VIGOTSKI, L. S. A construção do pensamento e da linguagem. Tradução: P. 
Bezerra. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

WEBER, Max. Ensaios de sociologia. Rio de Janeiro: LTC, 1982. 

 
 

 


