
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE ALAGOAS 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

COORDENADORIA DE PÓS-GRADUAÇÃO 

 

 

 

 

 

ISADORA VEIGA DE ASSUNÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Cantar como quem fala”: a invenção singular de João Gilberto 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Maceió 

2024 



ISADORA VEIGA DE ASSUNÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Cantar como quem fala”: a invenção singular de João Gilberto 

 

 

 

 

 

 
Dissertação apresentada à banca examinadora 

do Programa de Pós-Graduação em Psicologia 

da Universidade Federal de Alagoas como 

requisito para obtenção do grau de Mestre em 

Psicologia. 

Linha de Pesquisa: Saúde, clínica e práticas 

psicológicas 

Orientador: Prof. Dr. Cleyton Andrade 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Maceió 

2024 



UNIVERSIDADE FEDERAL DE ALAGOAS 

INSTITUTO DE PSICOLOGIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 

 

 

 

Catalogação na Fonte Universidade 
Federal de Alagoas Biblioteca Central 

Divisão de Tratamento Técnico 
Bibliotecário: Marcelino de Carvalho Freitas Neto – CRB-4 - 

1767 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 
A851c Assunção, Isadora Veiga de. 

“Cantar como quem fala” : a invenção singular de 

João Gilberto / Isadora Veiga de Assunção. – 2024. 
123 f. : il. 

 

Orientador: Cleyton Andrade. 

Dissertação (Mestrado em Psicologia) – Universidade 

Federal de Alagoas. Instituto de Psicologia. Programa de 

Pós-Graduação em Psicologia. Maceió, 2024. 

 

Bibliografia: f. 111-123. 

 

1. Gilberto, João, 1931-2019. 2. Canto-falado 

(Música). 3. Gesto cancional. I. Título. 

 

CDU: 159.964.2:78 



UNIVERSIDADE FEDERAL DE ALAGOAS 

INSTITUTO DE PSICOLOGIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 

 

 

TERMO DE APROVAÇÃO 

 
ISADORA VEIGA DE ASSUNÇÃO 

 
Título do Trabalho: “CANTAR COMO QUEM FALA”: A INVENÇÃO SINGULAR 

DE JOÃO GILBERTO. 

 

Dissertação aprovada como requisito para obtenção do grau de Mestre em 

Psicologia, pelo Programa de Pós-Graduação em Psicologia da Universidade Federal de 

Alagoas, pela seguinte banca examinadora: Orientador: 

 

Prof. Dr. Cleyton Sidney de Andrade (PPGP/UFAL) Examinadores: 

 

 

 

Prof. Dr. Guilherme Massara Rocha (PPGPSI/UFMG) 
 
 

 

 

 

Prof. Dr. Antônio Márcio Ribeiro Teixeira (PPGPSI/UFMG) 

 

 

Prof. Dr. Charles Elias Lang (PPGP/UFAL) 

 

 

 

 

 

Maceió, AL, 27 de junho de 2024. 

 



AGRADECIMENTOS 
 

 

 

As palavras aqui colocadas nunca alcançariam a dimensão exata do que gostaria de 

expressar. A emoção transborda só de pensar a quem devo a construção desse trabalho. Deixo 

então um agradecimento breve aos que, de alguma forma, me fizeram ser quem sou e me 

permitiram chegar até aqui: 

Agradeço ao meu pai, Armando Assunção, por ter me dado a música e, sobretudo, a sua 

música; e agradeço à minha mãe, Maria José, por ter me dado o amor pela escrita, conduzindo- 

me em todos os percursos acadêmicos que tracei até hoje. Aos meus pais: tudo que sou e um 

dia ainda serei; 

Agradeço à minha irmã Sophia por ser aconchego a qualquer tempo, dando-me a certeza 

diária de que o seu amor me faz melhor; 

Agradeço ao meu esposo, Guilherme, pela compreensão e afeto durante todo esse 

processo; e por ser a minha fortaleza diária; 

Agradeço aos participantes do nosso grupo de pesquisa – Samuel, Emmerson, Aline 

Karolinne, Ana Eliza, José Augusto, Melissa, Maria Gabriela e Nathália – pela leitura atenta 

que sempre fizeram dos meus escritos e pelas pontuações valiosas que me foram dadas em 

nossas partilhas; 

Agradeço mais especialmente à minha amiga que tanto admiro Aline Karolinne por sua 

presença potente em minha vida, pela sua escuta única e, acima de tudo, por suas palavras 

vindas sempre em boa hora; 

Agradeço mais especialmente às queridas colegas Nathália Bezerra e Maria Gabriela 

por serem respiro em tempos difíceis e pelas trocas dentro e fora do ambiente acadêmico; 

Agradeço ao meu querido professor de canto e amigo Kemesson Lemos por ter me 

soprado a sonoridade bossa-nova em nossos encontros musicais, propondo-me o grande desafio 

de cantar as minhas Desafinado e Chega de saudade. E, além disso, por ter me apresentado aos 

autores Luiz Tatit, Lorenzo Mammì e José Miguel Wisnik, figuras imprescindíveis à construção 

deste trabalho; 

Agradeço novamente à minha querida mãe, Maria José Veiga, mas agora na condição 

de professora e revisora ímpar deste texto; 

Agradeço ao meu orientador, o professor doutor Cleyton Andrade, por ter, 

pacientemente, me movimentado diante da ausência de um nome para o meu desejo de 

pesquisar. Obrigada por ter me apontado a música como um caminho de pesquisa, desafiando- 

me a sustentar essa escolha em diversos momentos de paralisia. Tens minha admiração; 



 

Agradeço a Charles Lang por ter aceitado o convite de compor a banca nesse momento 

final, tendo contribuído em meu percurso pela Psicologia desde o período em que eu ainda 

estava na graduação, introduzindo-me a algumas questões da psicanálise em sua aula de 

Fundamentos da clínica; 

Agradeço a Guilherme Massara também pela leitura do meu trabalho quando este ainda 

era um esboço no momento da qualificação; por ter me apresentado a Pascal Quignard; e pela 

indicação de leitura de um artigo de sua autoria e de Bernardo Maranhão O umbigo do samba: 

a interpretação analítica na obra de João Gilberto. Tudo mudou a partir daí; 

Agradeço a Antônio Teixeira – que, há muito, já me inspira por seus escritos e já se 

manifesta neste trabalho – e agora se faz presente efetivamente na composição da banca no 

momento final; 

Por fim, agradeço à Universidade Federal de Alagoas por me permitir retornar a esse 

espaço em que minha escrita acadêmica toma forma ao mesmo tempo que se desloca 

continuamente. Este trabalho me faz retomar a ideia de escrever para o outro no esforço 

constante de não me perder. 



 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“João Gilberto falava por sua música e nada mais”. 

(Zuza Homem de Mello, 2021). 



RESUMO 
 

 

 

Este trabalho parte da escuta do som de João Gilberto. Ao escutá-lo, observamos que a sua 

forma de colocar a palavra na canção como quem “fala cantando”, junto à forma como tocou 

seu violão indissociável de si, exibem seu ponto de singularidade fundamental, aqui nomeado 

de seu “gesto cancional”. Veremos que este se funda em uma busca constante de João Gilberto 

pelos “sons da vida” e pela essência de uma canção que, para ele, estaria no melhor modo de 

dizê-la. Diante de uma vida errante, a busca pelos sons – e sua posterior execução no formato 

voz-violão – forneceu-lhe uma forma de existir refugiando-se em sua música. “Cantar como 

quem fala” parece exibir sua condição de fala; ao passo que o violão parece ter sido o 

instrumento através do qual ele pôde dar consistência ao seu corpo. Essa pesquisa se constrói 

em torno desse gesto cancional, debruçando-se sobre as questões de como João Gilberto 

constrói tal gesto, por que o faz e, quando o faz, o que ele fora capaz de efetivamente tocar. A 

hipótese aqui levantada é de que esse modo de musicar aponta um tratamento que ele deu à 

palavra pela canção, tocando um ponto inaugural da linguagem em que a música é anterior à 

própria fala. Ao pensarmos em suas invenções singulares no campo musical, podemos vê-lo 

como alguém que retomou algo de uma sonoridade que reside no manejo entre música e fala; 

e, ao fazê-lo, através dos seus jogos fônicos, pôde operar seu recorte singular que o manteve ao 

longo de sua vida. 

 
Palavras-chave: João Gilberto. Canto-falado. Gesto cancional. 



ABSTRACT 
 

 

 

This work begins with the listening of João Gilberto’s sound. When listening to him, we observe 

that his way of putting the words in the song, like somebody who “speaks by signing”, along 

with the way he played his guitar inseparable from himself, display his fundamental singularity 

point, wich is named like his “song gesture”. We will see that this is founded in João Gilberto’s 

constant search of “life sounds” and the music essence that, to him, it would be in the best way 

to say it. Faced with a wandering life, his sound search – and its subsequente execution in the 

voice-guitar format – gave him a place to exist by taking refuge in his music. “Singing like 

someone who speaks” it seems to show his speech condition; while the guitar seems to have 

been the instrument trough wich he was able to give consistency to his body. This research is 

built around this song gesture, looking into the questions concerning how João Gilberto 

constructs such a gesture, why he does it, and, when he does it, what he could effectively touch 

with this gesture. The hypothesis raised here is that his way of making music indicates a 

treatment of word through song, touching on an inaugural point in language in wich music 

precedes speach itself. When we think about his music inventions, we can see him as someone 

who took back something that remains in the music and speech management; and, when he does 

it, along his phonic games, he was able to operate his unique approach that maintained him 

throughout his life. 

 

 
Keywords: João Gilberto. Spoken-song. Song gesture. 



SUMÁRIO 
 

 

 

INTRODUÇÃO .................................................................................................................... 9 

CAPÍTULO 1 – SONS DE UM BRASIL ......................................................................... 15 

1.1 Sons no Ocidente ................................................................................................ 15 

1.2 Deculturação sonora ........................................................................................... 19 

1.3 Meu Brasil brasileiro: uma imagem .................................................................. 23 

1.4 Um samba de muitas terras ................................................................................ 33 

1.5 As (des)afinações da bossa .................................................................................. 42 

CAPÍTULO 2 – À PROCURA DE JOÃO GILBERTO .................................................. 55 

2.1 O não encontrado ............................................................................................... 55 

2.2 Corpo-canção ...................................................................................................... 70 

2.3 Palavra-canção.................................................................................................... 75 

CAPÍTULO 3 – O GESTO CANCIONAL DE JOÃO GILBERTO ............................... 82 

3.1 João Gilberto, um intérprete cancionista? ........................................................ 83 

3.2 Soluções singulares ............................................................................................. 90 

3.3 Recompondo canções .......................................................................................... 97 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ........................................................................................... 108 

REFERÊNCIAS ............................................................................................................... 111 



9 
 

INTRODUÇÃO 

 

 
“Em 1959, eu estava na Bahia e um dia ouvindo rádio, ouvi um disco do João 

Gilberto: fiquei assustado quando ouvi aquilo, parece que era ‘Morena Boca- 

de-Ouro’, ouvi aquilo cantado de uma maneira estranha, com um 

acompanhamento estranho e fiquei realmente chocado. Me lembro que era 

um dia em que eu voltava da aula, eram duas horas da tarde, tinha acabado 

de almoçar e ligado a Rádio Bahia. Não sabia de nada que estava 
acontecendo no Rio de Janeiro e de repente ouvi aquela coisa. Fiquei sabendo 

que era João Gilberto porque telefonei para a rádio perguntando o que era 

aquilo, quem estava cantando aquele troço, disseram que era João, eu fui à 

loja de discos procurar, ainda não tinha chegado, mas quando chegou eu 
comprei, foi aquela paixão absoluta, momentânea e total pela coisa, foi uma 

paixão que me tomou durante todos aqueles anos subsequentes”. 

(Gilberto Gil, em entrevista para Zuza Homem de Mello, 1986) 
 

“Eu tinha dezessete anos quando ouvi pela primeira vez João Gilberto. Ainda 

morava em Santo Amaro, e foi um colega do ginásio quem me mostrou a 

novidade que lhe parecera estranha e que, por isso mesmo, ele julgava que 
me interessaria: ‘Caetano, você que gosta de coisas loucas, precisa ouvir o 

disco desse sujeito que canta totalmente desafinado, a orquestra vai pra um 

lado e ele pro outro’. Ele exagerava a estranheza que a audição de João lhe 

causava, possivelmente encorajado pelo título da canção “Desafinado” – 
uma pista falsa para primeiros ouvintes de uma composição que, com seus 

intervalos melódicos, exigia intérpretes afinadíssimos e terminava, na 

delicada ironia de suas palavras, pedindo tolerância para aqueles que não o 
eram. A bossa nova nos arrebatou. [...]”. 

(Caetano Veloso – Verdade Tropical, 1997) 

 

“Eu era uma menina que ouvia tudo que se tocava nas rádios. Eu ouvia Ângela 
Maria, Dalva de Oliveira, ouvia Luiz Gonzaga, Jackson do Pandeiro. Eu 

gostava das coisas legais, vi todo mundo – Sarah, Ella, Betty Carter, Chet 

Baker, Frank Sinatra, Ray Charles, Louis Armstrong. Mas o dia em que ouvi 
João Gilberto cantando ‘Chega de saudade’ foi um impacto profundo e uma 

atração imediata. Era uma coisa totalmente estranha e nova naquela época, 

mas eu abracei aquilo com paixão. Mudou a minha vida, ali eu reaprendi a 
cantar. Sou autodidata, sempre soube tudo de canto sem nunca ter ido à 

escola. Respiração, diafragma, técnica vocal, divisão rítmica da poesia, da 

palavra cantada, respiração. Ouvia João muito atentamente, com muita 

paixão. E comecei a estudar emissão vocal em casa. No banheiro, com panela, 
com meu eco, reverberação, comecei a estudar, prestava atenção em tudo. 

João Gilberto é minha grande referência”. 

(Gal Costa, em entrevista para Ronaldo Evangelista, 2011). 

 
Os depoimentos acima trazem as lembranças vívidas do momento em que os artistas 

brasileiros Gilberto Gil, Caetano Veloso e Gal Costa ouviram João Gilberto pela primeira vez. 

Um momento que parece ter marcado fortemente cada um deles – não à toa eles o descrevem 

detalhadamente. Ainda que sejam relatos particulares, todos destacam algo em comum daquela 

primeira escuta: a estranheza diante do som de João Gilberto. E, diante da estranheza, a imediata 

captura. Algo ali os capturara para sempre: “foi aquela paixão absoluta”, diz Gil; “foi um 



10 
 

 

 

 

impacto profundo, uma atração imediata”, diz Gal. Uma estranheza que captura e que, talvez, 

os levasse a um lugar de familiaridade, já que aquilo que nos parece infamiliar nos remete 

também ao velho conhecido, como diz Freud: “infamiliar é, de certa forma, um tipo de familiar” 

(Freud, 1919, p. 49). E esse estranho não cessa de chegar. No que diz respeito à canção1, 

Gilberto Gil, Caetano Veloso e Gal Costa assumem sua estranheza diante daquilo que nunca 

mais os largou: o som de João Gilberto. 

Mas vale dizer que o estranhamento nem sempre é arrebatador. Desde muito cedo, a 

música contorna todos os espaços da minha casa, tocando meu corpo pouco a pouco, 

desembocando em canto. Sempre nos reuníamos em família para ouvir e acompanhar meu pai 

cantando junto ao seu violão. Mas nunca ouvíamos ou cantávamos bossa-nova. João Gilberto 

então, nem pensar! Lembro-me de quando meu pai afirmava que seu canto era estranho a ponto 

de ser desinteressante. Logo concordei e fui em busca de apreciar outros sons. 

Depois de um percurso junto à música, anos à frente, deparo-me com Desafinado na voz 

de Gal Costa. Decido levar a canção para as aulas de canto quase como uma missão impossível, 

pois tive a sensação de que cantá-la seria a coisa mais difícil que eu teria de fazer. E meu 

encontro com João ainda tardaria a chegar. Outras bossas vieram em meu canto – Chega de 

saudade, Sabiá, Wave – e com elas, a certeza de que a bossa-nova que tanto me intrigava e me 

afastava, entraria em minha pesquisa àquele tempo. O mais interessante é que a bossa não entra 

na pesquisa como tema, mas me apresenta o caminho para tal. Ao buscar a bossa, encontro João 

Gilberto como seu nome fundante. Mas, ao buscá-lo, encontro muito mais que um marco para 

bossa-nova: encontro seu manejo com a palavra pela via cancional. E é a partir disso que este 

trabalho toma forma: quando, finalmente, encontro-me com João Gilberto, e assim decido ouvi- 

lo. 

A estranheza diante de uma sonoridade parece então habitar não somente os intérpretes 

citados, mas, em certa medida, todos nós. Deparamo-nos constantemente com algo que nos 

foge, mas também nos coloca diante do que já nos é conhecido. E, frente a isso, seremos 

perturbados e, talvez, quem sabe, capturados. E isso vai se mostrando ao longo da história. 

No contexto musical Ocidental, passamos do canto-falado ao canto-operístico; da 

música litúrgica à profana; da monofonia vocal à polifonia; da música somente instrumental à 

música cantada; das melodias únicas aos contrapontos; da ausência de ruídos na construção 

musical à aceitação do ruído como parte musical; da hierarquia das notas musicais à reviravolta 

sonora; da tonalidade musical à atonalidade (Grout; Palisca, 1994). Nessa esteira de 

 

1 Durante esse trabalho, tomaremos a definição de Luiz Tatit de que canção é junção de melodia e letra: 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-31062011000200005. 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-31062011000200005


11 
 

 

 

 

desordenações sonoras, somos incessantemente convidados a “escutar de uma maneira nova 

algo sempre presente na música, que nela insiste, e que se apresenta radicalmente estranho e 

inquietante” (Azevedo, 2011, p. 24). Mas, então, o que sempre esteve presente quando falamos 

de som? Este escrito também visa nos levar a um ponto inaugural no que diz respeito ao som. 

Em O som e o sentido (1989), José Miguel Wisnik dirá que os sons partem de 

frequências irregulares e aleatórias – portanto, “é preciso fundar um sentido de ordenação do 

som”. Ou seja, não há garantia de que uma sonoridade passará a ser música se não houver uma 

definição de certos parâmetros para tal passagem. Tudo isso depende, segundo o autor (1989), 

do contexto cultural e do tempo histórico nos quais esse som se produz. Para Wisnik (1989), 

um indicativo da possibilidade de se criar uma sociedade é a própria possibilidade de se fazer 

música: “a música se oferece tradicionalmente como o mais intenso modelo utópico da 

sociedade harmonizada” (1989, p. 33). Mas o ponto que destacamos não é a música como um 

reflexo da capacidade humana de se organizar socialmente, mas a música como esse objeto 

subjetivo (Wisnik, 1989), passível de ser acolhido ou descartado como tal. 

Veremos ao longo deste trabalho que o estranhamento frente ao som de João Gilberto – 

mais amplamente conhecido a partir de 1959 – reside em seu modo de cantar e tocar, dois 

aspectos que marcam uma forma distinta de operar com o som, mas que, ao mesmo tempo, já 

são conhecidos na história musical. O que João Gilberto faz – à sua maneira – é resgatar certos 

elementos musicais que já habitavam nosso repertório sonoro. Seu canto “desafinado” (Veloso, 

1997), “resfriado” (Castro, 1990) e, finalmente, falado (Mello, 2021) remonta uma prática 

presente há muito no campo musical: enxergar na fala o ensejo do canto. Tal prática percorre 

toda a história da música “[...] desde Arnold Schoenberg2 (1874-1951) até o Rap, o Repente 

nordestino brasileiro e a Bossa Nova” (Couto; Hora, 2015, p. 197). E, quanto ao seu toque no 

violão, este também não deixa de exibir alguns resgates, especialmente no que diz respeito aos 

elementos do gênero musical hoje conhecido como samba. 

Pensar o canto falado de João Gilberto nos chama atenção para a construção deste 

trabalho não como um indicativo de uma postura revolucionária no campo musical – por mais 

que assim seja descrita3. O canto falado esteve presente desde os primórdios da história da 

música Ocidental, e o que se modifica reside muito mais naquilo que “se privilegia: a 

inteligibilidade das palavras; a potência e projeção da voz; o virtuosismo; a dramaticidade; a 

 

2 Arnold Schoenberg foi um compositor austríaco que criou sua obra musical a partir de uma série dodecafônica, 

ou seja, de doze notas musicais. Com isso, ele se torna o maior responsável por empreender um certo rompimento 

com o sistema tonal em uma fase de saturação extrema deste (Egg, 2020). 
3 Tatit (2021) afirma que João Gilberto, ao lançar o disco “Chega de Saudade” em 1959, instaurou a primeira 

reviravolta musical, operada integralmente no domínio da canção popular. 



12 
 

 

 

 

riqueza de harmônicos (Couto; Hora, 2015, p. 196). O que nos interessa é justamente o que João 

Gilberto privilegiou na construção de seu gesto musical, e por que o fez. Perguntamo- nos: 

como esse gesto lhe serviu? 

É certo que a construção musical passa por diversos momentos durante a história. Um 

canto que faz marca e inaugura a tradição musical Ocidental fora o canto gregoriano, que se 

estende da música barroca e clássico-romântica (dos séculos XVII, XVIII e XIX). Composto 

como um canto litúrgico, esse tipo musical era inicialmente cantado por vozes masculinas 

ecoando em um único som (uníssono), evitando “sistematicamente os instrumentos 

acompanhantes, não só os percussivos, como também o colorido vocal dos múltiplos timbres” 

(Wisnik, 1989, p. 20). A música concebida pela Igreja passará por muitas idas e voltas, havendo 

 
[...] momentos em que a própria música é concebida, toda, como ruído diabólico a ser 

evitado. Em outros momentos, são os barulhos animados das músicas populares, suas 

percussões, cantos e danças, que nunca se calaram na história humana, que entram em 

alguma medida nas igrejas com os cantos litúrgicos em sugestivas polifonias (Wisnik, 

1989, p. 42). 

 

A música Ocidental passa então por diversos desdobramentos, sendo a partir do século 

XX que se tem uma maior reviravolta no campo musical, já que agora todo tipo de ruído poderá 

ser concebido como música. É interessante observar que ainda no período Barroco (século XVI- 

XVIII) havia uma preocupação em aproximar música e fala em vias de se compreender a palavra 

dita na música (Couto; Hora, 2015). A intenção de gêneros musicais como o italiano stilo 

rappresentativo seria a de garantir “ao ouvinte a inteligibilidade total das palavras cantadas, e 

ao compositor uma maneira de se transmitir os afetos contidos no texto poético em música de 

modo mais verossímil” (Couto; Hora, 2015, p. 198). Já no século XX, artistas como Schoenberg 

testam um canto no limite da fala4, não na intenção de garantir uma compreensão desta, mas 

sim, de trazer à tona “toda a gama de ruidismos dos timbres da voz e das entoações” (Wisnik, 

1989, p. 45). 

O que viria à tona seria, para Wisnik (1989), a possibilidade de criação de uma nova 

arte, uma música ainda sem nome, “por falta de outro termo, chamei de quase-música (p. 45)”. 

Para além do que Wisnik propõe como uma quase-música – como aquela que, para se organizar, 

transita por vários pontos opostos–, poderíamos pensar nela como a que testa o limite da fala, 

que se mistura à própria fala, mas não com o propósito de efetivamente falar. 

 

 
 

4 Em Pierrot lunaire (1912), de Arnold Schönberg, é possível ouvirmos esse som no limite da fala (Wisnik, 1989): 

https://www.youtube.com/watch?v=bd2cBUJmDr8&t=179s. 

http://www.youtube.com/watch?v=bd2cBUJmDr8&t=179s


13 
 

 

 

 

Obstinado a buscar uma essência musical e um modo ideal de dizer a canção, veremos 

como João Gilberto construirá sua trajetória de vida (Mello, 2021). Com sua personalidade 

fugidia que o mantinha longe de uma socialização comum, abordaremos aqui como a música 

parece ter sido lugar de existência para João Gilberto. E, ainda, ao procurar “cantar como quem 

fala” (Mello, 2021) junto ao seu violão, ele parece ter sido capaz de se aproximar de um ponto 

de estranheza familiar, o mesmo que arrebata Gilberto Gil, Caetano Veloso e Gal Costa. 

Aquilo que fisga os artistas brasileiros aqui citados – e tantos outros cujas histórias 

desconhecemos – parece apontar que há algo marcante no modo de João Gilberto musicar; e 

apostamos que seja no tratamento que ele deu à palavra pela canção pelo seu arranjo voz-violão. 

E é a partir disso que este trabalho se organiza: nesse tratamento da palavra pela via cancional 

de João Gilberto. 

Antes de abordarmos a música brasileira e, mais especificamente, o surgimento da 

bossa-nova com João Gilberto, faremos um percurso pelos sons que foram concebidos no 

Ocidente a partir do século IX, e como estes chegaram ao Brasil. No primeiro capítulo, 

intitulado “Sons de um Brasil”, veremos como a música também serviu aos europeus como 

instrumento de colonização dos indígenas brasileiros, e como alguns de seus elementos 

musicais se perdem, mas, em certa medida, se mantêm em uma fusão cultural sem amenidades. 

Ainda no capítulo I, falaremos de como a música – e especialmente o gênero do samba 

a partir de 1920 – também será tomada como um elemento chave na construção de uma 

identidade brasileira. Partiremos da matéria musical dos sambistas brasileiros, a chamada 

“reciclagem da fala” (Tatit, 2016) – que se expõe em seu modo de compor canções no ato de 

falar – para pensarmos o nascimento da bossa-nova no Brasil na década de 1950. Por fim, 

traremos a bossa-nova como aquela que empreende um resgate de elementos já postos no 

contexto musical, em especial, o canto-falado dos primeiros sambistas. Opondo-se em 

apresentar a música como aquela que fornece uma concepção da identidade essencialmente 

brasileira, este trabalho se apoia na ideia de que só é possível fazermos música justamente a 

partir do que nos é estrangeiro, mas, ao mesmo tempo, se mistura à nossa história. Apoiando- 

se na noção de antropofagia de Oswald de Andrade transposta ao campo musical por Caetano 

Veloso (1997), Guilherme Wisnik (2021) e Roberto Schwartz (1987), pensamos a música como 

a que se põe a devorar a dimensão assustadora do outro como condição única de sua produção. 

No capítulo II, intitulado “À procura de João Gilberto”, iremos, via escrita, sair de 

Juazeiro da Bahia, passando por Porto Alegre, Rio de Janeiro a Estados Unidos, para percorrer 

um pouco da trajetória de vida de João Gilberto. Nossa busca não reside em uma construção 

biográfica de João Gilberto – ainda que não possamos prescindir de alguns aspectos desta –, 



14 
 

 

 

 

mas em mostrar como a busca pelos “sons da vida” (Mello, 2021) aparece desde muito cedo 

para ele. Anos à frente, ele chegará a dizer que retirou a melodia de suas composições dos sons 

que o remetiam às lavadeiras de Juazeiro da sua época de infância. Diante de uma vida um tanto 

quanto errante, a busca por uma essência musical será para João Gilberto lugar de movimento 

e, ao mesmo tempo, se mostrará como seu lugar de fuga. Esse capítulo busca trazer a junção 

“João, voz-violão” como um arranjo imprescindível à construção do seu gesto musical; e de si 

mesmo. O violão será apresentado não somente como um instrumento musical, mas um modo 

que João Gilberto buscou dar consistência ao seu corpo; ao passo que seu canto falado será 

tomado aqui como sua condição de fala. 

Por fim, a partir dos escritos de Luiz Tatit (2008, 2016a, 2016b, 2021), o terceiro e 

último capítulo trará conceitos importantes para pensarmos as figuras do intérprete e do 

cancionista, situando onde João Gilberto caberia em meio a tais categorias. Somente assim, 

poderíamos pensar como ele, a partir da posição de um intérprete-cancionista, pôde construir 

seu gesto musical. Este último capítulo ainda trará três canções interpretadas por João Gilberto, 

Segredo, Pra quê discutir com madame? e Ho-ba-la-lá – sendo apenas a última de sua 

composição – para pensarmos onde elas exibem, no modo como foram cantadas e tocadas, o 

ponto fundamental que João queria buscar nas canções e, acima de tudo, em sua experiência de 

vida. 



15 
 

 

 

 

CAPÍTULO 1 – SONS DE UM BRASIL 

 
 

1.1 Sons no Ocidente 

 
 

A partir de uma sequência rápida de impulsos e repousos, praticamente imperceptível, 

o som é inscrito de forma oscilatória. Tal oscilação é imprescindível para a existência desse 

som, que precisa da pausa para ecoar, pois, como diz Wisnik (1989, p. 18), “O som é presença 

e ausência, e está, por menos que isso pareça, permeado de silêncio”. 

Em O som e o sentido (1989), Wisnik nos dirá que, de certa forma, o som é sempre 

impuro. Ele está entremeado de pulsos estáveis e instáveis. A onda sonora é, portanto, composta 

de frequências que se superpõem e se interferem o tempo todo. E alguns artifícios como alturas, 

durações e intensidades têm o poder de mudar o som de maneira ilimitada. Nesse jogo de 

complexas ondulações sonoras, os sons entram em diálogo e aí se configuram as músicas. 

Logo, para que a música seja construída, deve haver um arranjo entre o som – enquanto 

produção constante – e o ruído – enquanto perturbação da estabilidade –, vislumbrando-os como 

complementares e não opostos. Wisnik (1989) ressalta que as definições sobre som e ruído 

flutuam pelo contexto sociocultural de cada época. A cultura delineia formas de se perceberem 

os sons e, consequentemente, de acolhê-los como forma musical (Barros, 2006). Diferentes 

significados também serão atribuídos às produções sonoras de acordo com essa flutuação 

cultural: música como instrumento de celebração, de punição, de acompanhamento de batalhas, 

de invocação de forças espirituais, de comunicação (Luna, 2013). 

Em relação ao que foi sendo concebido como música na cultura Ocidental, situaremos 

algumas marcas importantes, tomando como ponto de partida o século IX, período de 

inauguração dos primeiros manuscritos musicais (Grout; Palisca, 2007[1994]). 

Com o início da era cristã, a Igreja Católica se instaura como eixo de poder, exercendo 

controle no que dizia respeito à produção artística, inclusive à própria música, que seria tomada 

como importante instrumento social para práticas reguladoras. Nessa época, a música seria 

destinada ao povo quando havia o intuito de transmitir mensagens edificadoras. Buscava-se 

uma homogeneidade musical através do canto monódico, que seria denominado posteriormente 

de “canto gregoriano” – ou, simplesmente, cantochão – entendido como uma música 

monofônica, que consiste em uma única melodia, sem contraponto5 (Luna, 2013). 

 
 

 

5 Canto gregoriano uníssono: https://www.youtube.com/watch?v=VSVw4hHZb9o. 

http://www.youtube.com/watch?v=VSVw4hHZb9o


16 
 

 

 

 

Essa homogeneidade não só era buscada na forma de canto monofônico, mas também 

na altura musical, situada dos sons graves aos sons agudos; e pela sua duração, situada no 

tempo, na rítmica. Altura e duração deveriam estar fixadas dentro de um parâmetro musical 

delimitado pela igreja, despindo-se ao máximo de ritmos pulsantes e melodias variáveis, pois 

se aproximariam ao que entendia como ruído (Luna, 2013). 

Sob o domínio da religião6, a música poderia ser ouvida essencialmente na igreja e 

para fins de ensinamentos cristãos. A própria música instrumental perturbaria a lógica 

estabelecida pela igreja, uma vez que, por ser uma música sem letra, não seria capaz de fornecer 

os ensinamentos esperados. O único instrumento permitido seria o órgão, que tem seu som 

muito similar ao que conhecemos hoje como piano. Instrumentos que ressaltavam o ritmo – as 

percussões –, peças vocais muitos elaboradas ou coros com timbres diversos, assim como a 

própria dança, seriam rejeitados nesse contexto. Algumas dessas produções sonoras seriam 

consideradas diabólicas e perniciosas (Grout; Palisca, 2007[1994]). 

Os padres da Idade Média consideravam que a música não deveria ser ouvida em prol 

do prazer, apontando-a como modeladora de caráter. Ainda que não negassem o efeito 

agradável da sonoridade musical, sustentavam que “as belezas aparentes do mundo que apenas 

inspiram o deleite egoísta, ou o desejo de posse, devem ser rejeitadas (Grout; Palisca, 

2007[1994], p. 42)”. 

A predominância do canto litúrgico unificado se estende até os primeiros oito ou dez 

séculos da cristandade, visando, segundo Candé (1994) e Schurmann (1990), manter uma 

ordenação social. Depois desse período, entrará em cena a música polifônica como um canto 

que se caracteriza pela multiplicidade de vozes independentes que se misturam e se sobrepõem 

ao cantarem textos variados7, contrastando com o canto homofônico, em que as vozes cantam 

simultaneamente o mesmo texto e se submetem a uma harmonia que afirma a unidade musical 

(Roman, 1992-93). 

Ao entrar na cena musical, a polifonia trará consigo amplas possibilidades criativas 

relacionadas com a nova técnica de composição. Durante a Idade Média (dos séculos V ao XV), 

a prática polifônica se desenvolveu não somente na liturgia, mas também na música popular 

(Luna, 2013). Paralelos à prática musical litúrgica, os eventos artísticos que aconteciam fora 

dos domínios da igreja apresentavam formas de poesia, dança e dramaturgia. 

 

 

6 A música vocal europeia não estava restrita à praticada no interior da Igreja Católica. Nos séculos XII e XIII, no 

meio da música dita profana, o canto dos trovadores, ligados a ambientes aristocráticos na região da Provença no 

sul da França, ganhava destaque (Segretto, 2019). 
7 Canto polifônico: https://www.youtube.com/watch?v=ciH7a_1k3Bk. 

http://www.youtube.com/watch?v=ciH7a_1k3Bk


17 
 

 

 

 

A partir do século XIV, inaugurava-se um período de secularização das artes e, com 

isso, no âmbito musical, abria-se espaço para a construção de mais músicas profanas do que 

sacras – sendo música profana entendida pelos autores como as que continham variedades 

temáticas, não estando associadas estritamente ao calendário eclesiástico (Grout; Palisca, 

2007[1994]). 

Nos anos 1450 e 1600, período do Renascimento, a sociedade estava diante de um 

movimento cultural geral onde se observava a promoção de um novo estado de espírito que 

influenciaria as artes como um todo. Agora, sentir e expressar emoções através da produção 

artística não seria algo negativo e os artistas buscariam promover em suas obras temas que 

fossem apreciados pelo ser humano e dialogassem com sua realidade; e não mais apenas com 

as esferas divinas (Grout; Palisca, 2007[1994]). 

Nesse período, a música – seguindo o caminho das artes plásticas e literárias – chega ao 

seu auge através dos contrapontos8 vocais, da autonomia instrumental e da música dramática. 

A essa altura, instituía-se cada vez mais a circulação de estilos musicais que pretendiam unificar 

a Europa musicalmente. Nessa mesma época, a música instrumental também desponta, 

atingindo todas as classes sociais (Cardoso, 2010). 

O século XVII confirmava um novo período em que a música já não só acolhia e 

abordava as diversas facetas do ser humano, como incorporava muitas outras artes: a literária, 

a coreográfica, a cênica e a plástica. A ideia de espetáculo estava instaurada (Cardoso, 2010). 

Encaminhando-se ao período clássico, a música já tinha se transformado em muitos 

aspectos. Já estavam instauradas a polifonia; a mudança dos temas musicais – que não mais se 

restringiam aos propósitos litúrgicos –; a autonomia da música instrumental em relação à voz; 

a incorporação de outras artes à música; e, de forma geral, a abertura a uma certa liberdade do 

compositor na criação sonora. A música clássica seria marcada pela “perfeição e equilíbrio da 

forma” (Cardoso, 2010, p. 73), evidentes na música instrumental que contornava as óperas e os 

concertos da época. 

Ainda que determinados elementos musicais tenham surgido, e alguns, 

consequentemente predominado na Europa Ocidental – situados dos períodos medieval ao 

clássico-romântico –, concordamos com José Maria Cardoso (2010) quando ele nos diz que o 

som ocidental nunca foi monofônico de fato. Diversas construções musicais existiam de forma 

paralela, cultivando ritmos, danças, multiplicidade de vozes e outros elementos. Os séculos XX 

 

 

8 Técnica de composição que combina harmoniosamente duas ou mais melodias distintas executadas em 

simultâneo por vários instrumentos ou vozes (CARDOSO, 2010). 



18 
 

 

 

 

e XXI carregarão a marca de uma ruptura estrutural de paradigmas musicais. Na percepção de 

Cardoso (2010), esse período possibilitaria 

 
[...] a convivência entre a música erudita e a música popular, entre a música do 

Ocidente e a de outras etnias: o concerto, originalmente ligado à música erudita, 

transformou-se em acontecimento performativo de todas as espécies de música, 

quando não de várias ao mesmo tempo, respeitando-se o esbatimento justificado entre 

música ligeira e erudita (Cardoso, 2010, p. 108). 

 

O século XX trouxe consigo a inauguração de uma nova linguagem musical com estilos 

composicionais plurais, novas formas de organização temática, melódica e harmônica (Ferreira, 

2007). Segundo Wisnik (1989), essa época marca “uma reviravolta no campo sonoro filtrado 

de ruídos, porque barulhos de todo o tipo passam a ser concebidos como integrantes efetivos da 

linguagem musical” (p. 44). Nesse momento, em todo o mundo ocidental, aconteciam 

manifestações culturais que reivindicavam certa liberdade no âmbito da criação artística. 

A construção da música ocidental – assim como de outras artes – não ficaria restrita aos 

modelos designados pela Igreja e por outras camadas sociais mais valoradas. Mas a música, à 

medida que era desenvolvida tecnicamente, também seguiria sendo pensada como instrumento 

de coerção social e de aperfeiçoamento da conduta humana (Luna, 2013). 

A partir do século XX, as pretensões de se forjar uma música Ocidental unificada se 

mostram cada vez menos efetivas, pois, no dizer de Safatle (2022), as verdadeiras obras de arte 

não escapam à sua dimensão de alteridade. Elas se mostram, invariavelmente, naquilo que as 

distingue, seja no campo da música, da escrita, da pintura ou de outas artes. Mas a música será 

a primeira arte a se deparar com uma “exigência de autonomia” (Safatle, 2022, p. 65) por não 

mais poder sustentar esse ideal harmonioso dos afetos humanos – buscado pela música litúrgica. 

Haveria, desde o século XVIII, uma emergência de se criarem pela música “modalidades de 

relação com o que estremece a sensibilidade, com o que desestabiliza a imagem socialmente 

apaziguadora da natureza” (Safatle, 2022, p. 65). 

Mas, antes disso, as pretensões universalizantes no que concerne às artes e, 

especificamente, à música, ainda se estenderão por anos, indo dos países europeus à América, 

chegando ao Brasil. Veremos a seguir que, quando os europeus chegam ao nosso país no século 

XV, trazem consigo sua arte musical também atrelada a objetivos de dominação cultural. 



19 
 

 

 

 

1.2 Deculturação sonora 

 
 

Em uma direção de dominação sonora pela cultura europeia, a tradição musical 

brasileira compõe-se, sintomaticamente, também no canto litúrgico católico. Quando o homem 

branco europeu chega ao Brasil no século XV, depara-se com uma multiplicidade de sons com 

os quais não tinha familiaridade, de modo que logo os afasta da categoria musical e os atrela a 

ruídos profanos. Rejeitaram-se manifestações rítmicas pulsantes e diferenciações timbríticas, 

na intenção de buscar um som mais puro, até mesmo divino (Barros, 2006). 

Trazendo os estudos do musicólogo Luciano Gallet (1934), José d’Assunção Barros 

(2006) fala da música indígena como aquela que fazia uso de diversas vozes, onde timbres 

distintos se mostravam como um modo de polifonia singular. 

 
São talvez expressões polifônicas algo similares às dos povos africanos, fundadas em 

motivos repetitivos que soam defasados e que produzem uma teia sonora complexa, 

que, para a organização auditiva do homem ocidental mediano, soam por vezes como 

um espaço sonoro caótico e desorganizado (Barros, 2006, p. 159). 

 

Contrastando com o canto gregoriano, que prezava pelo som uníssono e sem variações 

timbrísticas, via-se no canto indígena a exploração de sons graves, agudos, nasais, que iam do 

grito ao canto falado. O som vocal “anasalado” seria relatado, inclusive, como uma marca desse 

canto. Segundo Magda Pucci (2016), Mário de Andrade já havia percebido no século XX e 

comentado sobre essa nasalidade do canto indígena, em que se dá uma ênfase ao som de 

determinadas vogais (Pucci, 2016). 

Além disso, a música indígena mostrava-se como um evento coletivo, onde todos 

participavam – crianças, homens e mulheres –, não havendo aparentes delimitações do que seria 

o “artista”, o “público”, o “palco” ou a “plateia”. A música era performada ao ar livre, em 

contato direto com os sons próprios à natureza, de modo que “o indígena integra os seus sons 

musicais aos sons da floresta, usando-os como ambiente de fundo, como também procura em 

algumas oportunidades ele mesmo produzir os sons típicos da floresta” (Barros, 2006, p. 161). 

Vale dizer que muito do que se sabe sobre a música indígena partiu de estudos 

observacionais dos próprios europeus9, que, até o século XX, utilizavam adjetivos pejorativos 

para descrevê-la, como ensurdecedora, ruidosa e desagradável. Vê-se então que o som indígena 

 
 

9 Dentre esses, Magda Dourado Pucci (2016) cita comentários do Padre João de Aspicuelta Navarro em 1555; do 

senhor de engenho Gabriel Soares de Souza, em 1587; do alferes José Pinto da Fonseca em 1775; e também dos 

cientistas austríacos Spix e Martius em 1818. Todos utilizaram adjetivos depreciativos para definir a música 

indígena, tais como esganiçada, desagradável e sofrível. 



20 
 

 

 

 

causou um estranhamento a alguns europeus que sustentavam a música europeia como arte 

elevada, culta; e a dos indígenas, como selvageria primitiva (Pucci, 2016). 

Diante isso, não tarda para que se inicie um movimento de silenciamento desses sons 

estranhos aos recém-chegados; e uma gradativa deculturação das formas de vida indígena: “o 

índio é levado a esquecer de si mesmo, a dissolver sua cultura na do homem branco, a silenciar 

a sua música” (Barros, p. 156, 2006). 

Em A deculturação da música indígena brasileira (1972), José Ramos Tinhorão fala de 

uma pré-história da música popular brasileira. Muito antes do surgimento dos gêneros musicais 

populares, tais como conhecemos, o autor chama atenção para cantos e danças que já existiam 

entre as primeiras populações colonizadas no século XVI. 

E a própria música serviu aos padres jesuítas da Companhia de Jesus como instrumento 

de colonização. Os padres se utilizaram de uma aparente aproximação entre o canto indígena – 

como ritual mágico coletivo de conexão com a natureza – e o canto gregoriano para levar o 

catolicismo aos indígenas. “Sob a batuta dos jesuítas os índios ainda cantavam em uníssono, 

mas, agora, uma melodia principal, passando por todas as vozes, substituía a repetição obsessiva 

das palavras mágicas pela palavra de ordem cristã do temor a Deus” (p. 10). 

Os jesuítas imaginavam que, para conquistar as almas dos indígenas – tidas como 

selvagens –, deveriam se utilizar de todos os recursos que a música da liturgia católica podia 

oferecer (Tinhorão, 1972). Inclusive, alguns autores (Kiefer, 1997; Mariz, 1983) apontam os 

jesuítas como os primeiros professores de música europeia no Brasil. Mas esse ensino carregava 

uma finalidade violenta de converter os índios – através da música – à religião católica. 

Firmava-se uma ação pedagógico-musical com fins eclesiásticos (Soares-Quadros Jr., 2019). 

A própria intenção de aprender a língua dos índios – relatada pelo padre Manuel 

Nóbrega em uma carta de 1549 ao se referir à introdução da música europeia no Brasil – serviria 

como ferramenta de ensino para que as crianças indígenas cantassem orações católicas “no lugar 

de certas canções lascivas e diabólicas que antes usavam” (Tinhorão, 1972, p. 10). Logo, 

elementos populares, quando aprendidos pelos colonizadores, eram reduzidos a objetivos 

ideológicos para imposição dos princípios da moralidade e da fé católica. 

É importante nos determos em tais canções consideradas diabólicas pelos jesuítas, estas 

que eram, primordialmente, ligadas ao ritmo e, em paralelo, ao movimento corporal – à dança 

–; pois são canções que constituirão, séculos à frente, marca de uma certa brasilidade. Como 

dirá Wisnik (1989), ainda que a liturgia tenha se esforçado para “recalcar os demônios da 

música que moram, antes de mais nada, nos ritmos dançantes e nos timbres múltiplos” (p. 42), 



21 
 

 

 

 

isso não foi suficiente para que se abandonassem formas musicais inaugurais, pois estas 

seguiriam retornando. 

O que Tinhorão suscintamente destacará como única contribuição indígena à música 

brasileira diz muito sobre um aspecto característico da nossa música popular até os dias atuais: 

“uma espécie de estribilho rítmico em que o sentido não importa” (Tinhorão, 1972, p. 20). 

Fugindo à literalidade dessa fala de Tinhorão – pois o sentido certamente tinha sua importância 

ao ouvinte capaz de compreender a língua cantada –, há outro aspecto que nos chama atenção: 

o ritmo. O estribilho, como repetição de versos, evidencia o ritmo da palavra. E o ritmo, como 

organização do tempo do som (Sodré, 1998), tem um efeito sobre a palavra cantada, abrindo 

espaço a sentidos múltiplos – ou até mesmo opacos. Não à toa, essa percepção dos efeitos do 

ritmo será essencial para a construção do samba e, posteriormente, da bossa-nova e de outras 

expressões musicais brasileiras. 

Ainda retomando as expressões mais inaugurais da música brasileira, vemos que, diante 

da brutalidade de uma imposição cultural “superior”, os jesuítas deculturaram a música 

indígena10, que, quando pouco resgatada, ganha hoje caráter mais folclórico e menos cotidiano. 

Até o momento em que ocuparam o Brasil, os jesuítas buscaram redefinir e suprimir elementos 

musicais indígenas, impondo a música renascentista e o cantochão como dominantes na 

paisagem sonora. Mas a polifonia timbrística, os compassos variados e o próprio “ruído 

recalcado” (Wisnik, 1989) – elementos marcantes da música indígena – ganham outros 

contornos com a chegada dos negros africanos ao Brasil (Soares-Quadros Jr., 2019). 

Depois que os jesuítas são expulsos do Brasil, em 1759, a exploração dos povos e da 

terra se torna ainda mais intensa, e a forjada troca entre indígenas e brancos colonizadores não 

mais se sustentaria. Em substituição à mão de obra indígena, vários negros são trazidos da 

África na condição de escravos e serão obrigados “a executar a música de origem europeia sem 

qualquer possibilidade de síntese com suas raízes africanas” (Soares-Quadros Jr., 2019, p. 16). 

Mas, mesmo diante de tal condição desumana e da constante perseguição, os negros passam a 

anunciar transformações importantes no cenário musical brasileiro (Soares-Quadros Jr., 2019). 

A partir do século XVII, expressões afromusicais passam a se manifestar, e como 

exemplo, tem-se o lundum11, ou, simplesmente, lundu – que posteriormente levará à 

configuração de outros ritmos, tais como o maxixe e o samba (Paulek; Siqueira, 2022). 
 

 
 

10 “Deve-se, antes de mais nada, compreender que os povos indígenas não constituem uma realidade cultural única 

e monolítica, mas sim um grande número de culturas particulares com suas próprias práticas musicais e sistemas 

de produção sonora” (Barros, 2006, p. 164). 
11 Lundum: https://www.youtube.com/watch?v=j7RbSk46LMc. 

http://www.youtube.com/watch?v=j7RbSk46LMc


22 
 

 

 

 

O lundu é caracterizado por Jairo Severiano (2013) como uma música “alegre, de versos 

satíricos, maliciosos” [...] (p. 20), que nasce a partir da fusão de elementos musicais de origem 

branca e negra, mostrando-se como “o primeiro gênero afro-brasileiro da canção popular” (p. 

19). Esse gênero musical chega ao Brasil através dos escravos bantos, especialmente de Angola, 

trazendo consigo o batuque, o acompanhamento marcado por palmas, o canto coletivo de um 

refrão, a umbigada e o requebrado dos quadris. Absorverá dos espanhóis os braços erguidos e 

o estalar dos dedos; e dos portugueses, o acompanhamento da viola, do bandolim e até do cravo 

(Moraes, 2000). 

A umbigada seria de importância vital para lundu, assim como para outras danças de 

linhagem africana (Mukuna, 2006). Durante a dança, o movimento se dá no ato de chocar seu 

ventre contra o de outra pessoa, na altura do umbigo. Instrumentos de percussão, juntamente 

com palmas de mãos, aliados a instrumentos de cordas dedilhadas, acompanhavam a dança. 

Severiano (2013) destaca que o lundu também ganhará composições elitizadas, desenvolvido 

em partituras por músicos de escola, entrando na fase do “lundu de salão” (p. 20). 

Sandroni (2008), estudando diferentes lundus dessa época, chama a atenção para a 

presença repetida de um elemento na configuração de vários gêneros musicais brasileiros: a 

síncope característica. 

A síncope é destacada por Mário de Andrade (1972[1936]) como expressão rítmica 

que provavelmente fora importada da Europa – de Portugal – e também da África. A síncope – 

ou também chamada de síncopa – é definida por Muniz Sodré (1998) como “a ausência no 

compasso da marcação de um tempo (fraco) que, no entanto, repercute noutro mais forte” (p. 

11). Ou seja, a síncope promove um deslocamento do tempo musical para antes ou depois do 

lugar onde ele deveria estar acentuado. Por isso mesmo não é raro que o uso desse recurso 

promova uma sensação de desvio rítmico, justamente por haver uma ausência de marcação onde 

supomos que ela se faria presente. A partir da síncope, vemos surgirem novos contornos à frase 

musical, com sentidos que alteram as expectativas do ouvinte e o convocam a inserir 

literalmente seu corpo na escuta (Hermeto, 2008). A síncope será imprescindível à construção 

do samba que hoje conhecemos e, em seguida, da própria bossa-nova – sobre a qual 

discutiremos mais a fundo neste trabalho. 

Mário de Andrade (1972[1936]) adverte que nem todo movimento livre deve ser 

entendido como síncope, apesar de muitas vezes esses “parecerem sincopados”. E o autor ainda 

destaca como “o sincopado brasileiro é rico” (p. 37), mas que, em sua opinião, careceria ser 

melhor trabalhado por artistas brasileiros. 



23 
 

 

 

 

A síncope, no samba, se dá de modo especial, pois, segundo Muniz Sodré (1998), ela 

leva seu ouvinte a preencher o tempo vazio com uma marcação corporal, através de palmas, 

balanços e da própria dança. O autor ainda dirá que tal convocação do corpo à música esteve 

presente no Brasil desde as primeiras expressões musicais indígenas, e causou estranhamento 

aos colonizadores – estes que, usando a própria música, violentaram e paralisaram os corpos 

que habitavam a terra. Mas esses mesmos corpos viram-se obrigados a buscar novas formas de 

preservar e de dar continuidade às suas manifestações culturais. 

 
Os batuques modificavam-se, ora para se incorporarem às festas populares de origem 

branca, ora para se adaptarem à vida urbana. As músicas e danças africanas 

transformaram-se, perdendo alguns elementos e adquirindo outros, em função do 

ambiente social (Sodré, 1998, p. 13). 

 

A partir da segunda metade do século XIX, começam a aparecer mais fortemente no Rio 

de Janeiro os traços da música urbana brasileira, e o samba, ainda “primitivo” (Severiano, 2013, 

p. 70; p. 120), já se mostraria aí, tendo a síncope como sua característica fundamental. Nesse 

período, à medida que a população negra crescia no Rio de Janeiro, ela trazia consigo o samba 

angolano em sua ideia literal de “bricolar, brincar, divertir-se como cabrito” (Severiano, 2013). 

O autor (2013) nos lembra que, sem as formas musicais antecedentes – o maxixe, o lundu e as 

múltiplas formas de samba folclórico –, não haveria o que hoje nomeamos como samba. 

Esse período – assim como o início do século XX – será intensamente marcado pela 

busca de uma arte nacional na intenção de transformar um passado de apropriação de corpos e 

de solos em uma narrativa suavizada de fusão cultural. Nesse contexto, alguns intelectuais farão 

uso da música como instrumento viável a um projeto ideológico nacionalista. 

 
1.3 Meu Brasil brasileiro: uma imagem 

 
 

Brasil, meu Brasil brasileiro 
Meu mulato inzoneiro 

Vou cantar-te nos meus versos 

O Brasil, samba que dá 

Bamboleio, que faz gingar 

O Brasil do meu amor 

Terra de Nosso Senhor 

Brasil! Brasil! Pra mim! Pra mim! 
[...] 

Ô! Esse Brasil lindo e trigueiro 
É o meu Brasil brasileiro 

Terra de samba e pandeiro 

Brasil! Brasil! Pra mim! Pra mim! 
(“Aquarela do Brasil”, Ary Barroso, 1939) 



24 
 

 

 

 

A ideia de “nação” não pode ser pensada enquanto unidade atemporal, uma vez que é 

construída através do discurso, variando de acordo com o tempo e com espaço. A busca pela 

afirmação e pela unificação de uma nação faz parte de um projeto ideológico cultural que se 

inicia nos países desenvolvidos, dando ensejo a diversos movimentos nacionalistas ao redor do 

mundo. Esses movimentos aparecem fortemente na Europa desde o século XVIII, 

especialmente na Alemanha, França e Itália, veiculando a noção “explícita de inferioridade dos 

povos e das culturas locais e até, eventualmente, a ideia de que seriam seres humanos distintos 

e mesmo inferiores” (Guimarães, 2008, p. 146). 

Com a chegada do século XIX, os movimentos se intensificam, e as artes musicais e 

literárias foram instrumentos potentes desse projeto (Picchi, 2009). Esse sentimento 

nacionalista que se dissemina na Europa e se pauta no afastamento da influência estrangeira, 

chega ao Brasil em meados do século XIX, visando, justamente, livrar-se do estrangeirismo que 

estava contaminando as formas culturais brasileiras. 

Em O coro dos contrários: a música em torno da semana de 22 (1977), Wisnik nos dirá 

que a busca pela imagem de um “Brasil brasileiro” estaria articulada a um projeto ideológico 

bem delimitado, que, segundo o autor, visava produzir “uma concepção de música unida a uma 

concepção do Brasil” (p. 21). Ele acrescenta: 

 
A ideologia caminha pela via de uma estetização da história: a visão do Brasil 
apresenta-se como coroamento de um passado de lutas, como vitória sobre as 

adversidades, a se exaltar pela música. [...] Em suma, selecionam-se fatos da história 

do Brasil de preferência já trabalhados como mitos literários, que darão matéria a uma 

exaltação musical (Wisnik, 1977, p. 22). 

 

Na época mencionada por Wisnik – os dias que antecederam a Semana da Arte Moderna 

(1922) –, eram os poemas-sinfônicos12 que estavam encarregados de exibir em si as imagens da 

brasilidade. Mas mesmo quase vinte anos depois, em meados de 1940, sambas como Aquarela 

do Brasil, de Ary Barroso13, fazem parte dos chamados “sambas de exaltação”, que traziam em 

si o objetivo de fazer circular, através da música, alguns potenciais signos da nacionalidade. 

Para certos intelectuais da época parecia coerente fazer emergir uma nacionalidade musical que, 

ao mesmo tempo, daria visibilidade ao solo brasileiro: “pode-se perceber a astúcia de elogiar-

se a música popular ao descrever-se o Brasil” (Furtado Filho, 

 

12 O poema sinfônico é uma obra orquestral escrita, geralmente, em um só movimento, originado na abertura 

sinfônica, que pretende associar conteúdos extramusicais a um plano narrativo postulado para a música (Mayr, 

2014). 
13 Severiano (2013) lembra que Ary Barroso não era adepto do Estado Novo, tampouco compôs a canção para 

fazer circular os ideais getulistas. No entanto, a canção “veio bem ao encontro dos interesses do Estado Novo” (p. 

269). 



25 
 

 

 

 

2009, p. 158). Logo, a comunidade imaginada como brasileira passa a ser narrada em algumas 

composições, e o samba vai se firmando como construção discursiva que expressaria a cultura 

nacional. 

É certo que, se a ideia de brasilidade coubesse nas pretendidas definições, estas não 

poderiam prescindir da própria cultura popular – algo de que o samba não abrirá mão. No 

entanto, voltando um pouco mais ao final do século XIX e início do século XX, veremos que 

alguns autores que se debruçaram sobre essa ideia de uma definição “verdadeiramente” 

nacional – tais como Sílvio Romero, Euclides da Cunha e Nina Rodrigues – eram influenciados 

por teorias evolucionistas e, mesmo elogiando as misturas étnicas que compunham o brasileiro, 

“criticam a presença de elementos culturais afros ou indígenas, considerados inferiores à raça 

branca e pregam o embranquecimento social” (Pereira, 2012, p. 105). 

Ainda que esses mesmos autores seguissem apresentando a “mestiçagem” como 

particularidade brasileira, e ressaltando o Brasil em uma generalidade identitária, eles viam essa 

mistura de forma negativa, referindo-se a uma “sub-raça crioula” entremeada na raça europeia. 

Euclides da Cunha, em análise racial do Brasil, divide a sociedade brasileira em “litoral” e 

“sertão”, atrelando civilidade e modernidade à primeira categoria; e atraso e pouco progresso 

social à segunda. Silvio Romero não segue essa dualidade de Cunha, mas sustenta que seria 

preciso haver uma dissolução da influência dos negros e dos índios para que houvesse a 

construção de um branqueamento dos brasileiros (Murari, 2005): 

 
A estabilização da mistura de raças resultaria, segundo Romero, no progressivo 

branqueamento do brasileiro, graças à extinção do índio, ao fim do tráfico de escravos 

e à continuidade da colonização branca. Com isso, a população brasileira alcançaria 

uma homogeneidade cada vez maior, chegando no futuro a constituir uma etnia estável 

e branca, apta a assimilar a civilização (Murari, 2005, p. 182). 

 

Silvio Romero, em seus estudos da formação da sociedade brasileira, ressaltará a o negro 

como “o grande agente definidor da especificidade da cultura brasileira”, reconsiderando que 

poderia até haver benefícios da miscigenação do português com membros da “raça inferior” – 

mas seguiria reafirmando o índio como raça improdutiva. Nina Rodrigues chega a se opor às 

ideias de branqueamento propostas por Silvio Romero, muito mais por desacreditar na 

realização delas do que por julgá-las inconcebíveis. Nina Rodrigues considerava impossível 

unificar a população brasileira. Ele propunha que a raça miscigenada seria predisposta ao crime 

e à loucura e, como médico, sustentou-se fortemente em ideais evolucionistas para buscar 

justificar esse argumento e a ideia da superioridade de uma raça sobre outra por aspectos 

biológicos (Murari, 2005). 



26 
 

 

 

 

Pelas afirmações dos autores acima – que expressavam uma parte do pensamento 

intelectual brasileiro da época –, vemos que a busca pela originalidade brasileira ganhava força 

(Murari, 2005), sustentando-se em ideias supostamente científicas de que raças biologicamente 

puras e mais fortes iriam prevalecer diante das mais fracas. “A unidade nacional estava ancorada 

a esta ideia de um ‘tipo racial’ representativo do brasileiro” (Seyferth, 1996, p. 54). 

Essa busca pela definição nacional faz parte de um projeto extenso, que exibe grande 

perversidade e rejeita elementos supostamente distintos e populares, os quais eram vistos como 

embaraços à modernização da sociedade brasileira por carregarem “a mestiçagem como uma 

de suas mais enraizadas e marcantes características” (Pereira, 2012, p. 105). 

Na década de 1920, com a chegada do movimento modernista, os estudos de Mário de 

Andrade e Luís Câmara Cascudo sobre cultura popular resgatam o elogio à mistura étnico- 

cultural como marca de uma identidade brasileira (Pereira, 2012). A Semana da Arte Moderna, 

que aconteceu em São Paulo em 1922, marca um momento expressivo de exibição das ideias 

modernistas, contando a presença de figuras importantes para a divulgação dos novos ideais 

estéticos. Dentre estas, estavam Oswald e Mário de Andrade, Anita Malfatti, Tarsila do Amaral, 

Heitor Villa-Lobos e Di Cavalcanti (Bollos, 2007). 

Os modernistas Mário e Oswald de Andrade lançavam mão de uma narrativa 

antropofágica que sustentava a devoração da diversidade cultural, e “a miscigenação até então 

criticada passa a ser enaltecida como peculiar e autêntica característica diferenciadora do Brasil 

em relação às demais nações” (Pereira, 2012, p. 108). Para esses autores, a cultura brasileira 

fundar-se-ia nessa devoração, nesse hibridismo de raças, povos, valores e elementos diversos. 

Oswald de Andrade, como poeta, romancista, dramaturgo e jornalista, faz uso de sua 

escrita risível e paródica para inventar uma metáfora sobre “a passagem entre o arcaico e o 

recente, o externo e o interno, o estrangeiro e o familiar, o velho e o novo, a memória e a 

descoberta” (p. 152). Para ele, já que não se podia eleger uma produção autenticamente nacional 

separada do estrangeiro, só seria possível avançar se nos alimentássemos daquilo que nos parece 

alheio (Rosenbaum, 2012). 

Enquanto Mário de Andrade parecia ser a figura normativa e sistematizadora do 

modernismo no Brasil (Veloso, 1997), Oswald de Andrade parecia desorganizar algumas coisas 

nesse mesmo movimento, pois seus pensamentos não serviam “como ilustração para ideias 

supostamente indiscutíveis”, mas “instigavam a imaginação a uma crítica da nacionalidade, da 

história e da linguagem” (Veloso, 1997, p. 40). Mário de Andrade, em vias de explicar o 

populário, não modulava sua escrita, ao que Oswald de Andrade temia “escrever bonito demais, 



27 
 

 

 

 

se não ousasse destroçar o material verbal que utilizava, amassando-o de novo nas formas 

agrestes, selvagens, primitivas e populares do modernismo (p. 156)”. 

Em seu Manifesto Antropófago, em 1928, Oswald de Andrade, ao dizer “só me 

interessa o que não é meu. Lei do homem. Lei do antropófago”, incita os brasileiros não à 

imitação, mas à devoração das novas informações, vindas de onde fossem (Veloso, 1997). 

Para Roberto Schwartz (1987), se alguns ideais modernistas seguissem se sustentando 

na oposição entre o nacional e o estrangeiro, e o original e o imitado, isso só geraria uma redução 

simplista do processo, na qual não se reconhece o que há de estrangeiro no próprio; e o que há 

do imitado no original. Para Schwartz (1987), Oswald de Andrade possibilitou que o Brasil se 

deslocasse de uma postura cultural de inferioridade e fosse em direção a uma metáfora “na 

deglutição do alheio: cópia sim, mas regeneradora” (p. 8). 

Caetano Veloso (1997) – que anos à frente dirá que a ideia de um canibalismo cultural 

serviu perfeitamente à música, no caso dele, ao Tropicalismo14, situará Oswald de Andrade 

como aquele que “subverte a ordem perene de formas e fórmulas gastas” e “lança o mito da 

antropofagia, trazendo para as relações internacionais o ritual canibal” (p. 42). Caetano (1997) 

reconhece nas ideias de Oswald de Andrade da década de 1920 um caminho muito mais 

interessante para se pensar Brasil e sua musicalidade, justamente porque tais ideias 

radicalizaram “a exigência de uma identidade” (p. 42) brasileira tão buscada à época. E é nessa 

direção que pensamos música brasileira: como um trabalho coletivo de musicar o que lhe é 

estrangeiro e, ao mesmo tempo, faz parte de si; um trabalho que se põe a devorar “a dimensão 

assustadora do outro” (Wisnik, 2021, p. 65), de modo que a canção se faz aí, nesse “[...] jogo 

sistemático e dinâmico de efeitos de diferença e confluência [...]” (Wisnik, 2021, p. 21). 

A partir de 1930, cresciam na Europa o nazismo e o stalinismo, que se utilizavam do 

nacionalismo como ferramenta político-ideológica para segregar e eliminar pessoas. Em 

paralelo a isso, no Brasil, o modernista Mário de Andrade atentava-se para uma relação 

crescente entre fascismo e a música nacionalista, e, por isso, logo tratou de substituir a palavra 

“nacionalismo” por “nacional” (Picchi, 2009). Mas seguiria sustentando a música como 

ferramenta viável para a unificação da imagem brasileira. 

Em vias de compreender o que compunha a música brasileira, Mário de Andrade 

sustentaria a ideia de uma “entidade musical nacional”. Desse modo, na intenção de dar 

 

 

14 Tatit (2021) definirá o Tropicalismo como movimento que promoveu a mistura de diversos estilos musicais, 

salientando que a canção brasileira “precisava do bolero, do tango, do rock, do rap, do reggae, dos ritmo regionais, 

do brega, do novo, do obsoleto, enfim, de todas as tendência que já cruzaram, continuam cruzando ou ainda 

cruzarão o país em algum momento de sua história” (p. 209). 



28 
 

 

 

 

visibilidade ao repertório popular, acaba por submeter esse “material musical à elaboração de 

uma técnica estranha a esse repertório [...]. Nesse caso, a música popular, que, evidentemente, 

encerra a sua própria técnica, é convertida em matéria sujeita a outra técnica que pretende 

incluí-la” (Wisnik, 1977, p. 49/50). Ou seja, era como se a matéria-prima popular brasileira 

devesse ser resgatada para que, desse modo, pudesse ser refinada pela técnica estrangeira. 

A partir de 1937, Getúlio Vargas assume um governo provisório, e, com a instauração 

do Estado Novo, faz-se ainda mais emergente a necessidade de se criar uma ideia de 

comunidade brasileira. A propaganda da ditadura Vargas empenhava-se em trabalhar o 

nacionalismo, fazendo uso do elogio à cultura popular (Pereira, 2012). Em 1939, Vargas criará 

o Departamento de Imprensa e Propaganda (DIP) como instrumento de apoio e de difusão das 

ideias do seu governo. O DIP teria controle sobre toda a mídia que seria divulgada pelo rádio, 

teatro, cinema e pela imprensa. Através desse Departamento, o Estado Novo daria suporte às 

manifestações artísticas que não se opusessem a trabalhar em prol da divulgação das ideias do 

Estado; e censuraria as que resistissem a isso (Coelho, 2011). 

Nesse ínterim, o governante se mostrava atento ao fenômeno da música popular urbana 

como comunicadora e, especialmente, à popularidade do samba, pois “a natureza híbrida do 

samba parecia demonstrar ser possível reunir os brasileiros, heterogêneos, sem características 

próprias, cuja identidade não se refletia na cor da pele, em uma comunhão mestiça [...]” 

(Teixeira, 2020, p. 27). Desse modo, utilizando-se do rádio como mecanismo de circulação 

potente dos ideais políticos nacionalistas, o governo Vargas elegerá o samba como referência 

identitária brasileira (Pereira, 2012), mas não sem antes avaliar os temas que predominavam 

nas canções, até que “o tema da malandragem, que permeava as composições de sambistas da 

época, foi cedendo lugar a composições apologéticas ao trabalho e à família – temas valorizados 

do governo varguista (Coelho, 2011, p. 51)”. 

A realização de concursos de música também seria uma tentativa de incentivar a 

produção de composições que se alinhassem às temáticas do ideal nacionalista, como a 

valorização do trabalho e da família. Os desfiles de carnaval também surgiam com esse 

propósito desde 1937, e as escolas de samba deveriam apresentar em seus desfiles temas de 

caráter histórico, didático e patriótico (Coelho, 2011). 

Não devemos pressupor que se instituiu uma relação harmoniosa entre os compositores 

– fossem ou não sambistas – e o Estado, até porque muitos deles “não apenas não se adequaram 

aos parâmetros estabelecidos como contestaram de maneira mais ou menos sutil através de 

composições muitas vezes com conotações dúbias [...]” (p. 52). Mas não podemos deixar de 

situar o espaço restrito e regulado que fora instituído nesse período para criação e divulgação 



29 
 

 

 

 

musical. A partir de 1939, os chamados “sambas de exaltação” – através dos quais introduzimos 

esse tópico – seriam encarregados de divulgar os símbolos da “cultural nacional” (Coelho, 

2011). 

É possível dizer então que a década de 1930 marcou essa busca pela identidade 

brasileira, sobretudo através da eleição de um som “nacional”. E os modernistas, em sua 

maioria, sustentaram a criação de uma teia de significantes que representassem “a música 

brasileira em suas especificidades rítmicas, melódicas, timbrais e formais. Uma música que 

remetesse à identidade nacional e ao seu ‘povo”’ [...] (Albuquerque Júnior, 2013, p. 173). 

Os nomes de Mário de Andrade e Villa-Lobos aparecem fortemente atrelados a essa 

ideia de um projeto modernista-nacionalista para a música brasileira. Em Villa-Lobos, tal 

associação se dá pelo seu trabalho a partir de 1930, quando ele passa a pensar a música como 

uma ferramenta pedagógica, inserindo o ensino do canto orfeônico15 como disciplina 

obrigatória nos currículos escolares – projeto que, consequentemente, será endossado pelo 

governo Vargas, que logo viu nessa iniciativa uma boa estratégia para fomentar os valores 

nacionalistas (Moreira, 2009). Em Mário de Andrade, isso se dará pelo seu empenho em definir 

os elementos fundamentais da nacionalidade musical, sustentando que “a música popular 

brasileira é a mais completa, mais totalmente nacional [...]” (Andrade, p. 23). Desse modo, ele 

presidirá um projeto musical modernista no Brasil, que sustentaria um certo didatismo não só 

concernente ao campo musical, mas também a outras artes (Wisnik, 1977). 

Para Manuel Bandeira (1966), a influência de Mário de Andrade foi decisiva em todos 

os setores do pensamento. Mário de Andrade foi escritor, poeta, crítico literário e um dos 

grandes expoentes do movimento modernista brasileiro. Acima de tudo, ele foi um 

revolucionário cultural que se preocupava em “ampliar o nível cultural brasileiro”. 

Mas o interessante a respeito de Mário de Andrade é que ele mesmo, em vias de trazer 

aspectos característicos da música brasileira (como forma, ritmo, melodia), contradiz a sua ideia 

de uma musicalidade essencialmente nacional. Em seu Ensaio sobre música brasileira (1972), 

ele inicia seu texto afirmando que música brasileira 

 
[...] provém de fontes estranhas: a ameríndia em porcentagem pequena; a africana, em 

porcentagem bem maior; a portuguesa em porcentagem vasta. Além disso, a influência 
espanhola, sobretudo a hispano-americana do Atlântico (Cuba e Montevideo, 

habanera e tango), foi muito importante. A europeia também, não só e principalmente 

pelas danças (valsa, polca, mazurca shottsh) como na formação da modinha. Além 

dessas influências já digeridas, temos que contar as atuais, 

 
 

15 Canto coletivo que visa não somente à promoção do desenvolvimento artístico, mas também de valores éticos, 

morais e cívicos (Moreira, 2009). 



30 
 

 

 

 
principalmente as americanas do jazz e do tango argentino. Os processos do jazz estão 

se infiltrando no maxixe (Andrade, 1972, p. 25). 

O próprio Mário de Andrade (1972[1936]) caracterizará o músico “exclusivista 

brasileiro” como ignorante, afirmando que se deve aproveitar os elementos diversos que 

formam nossa musicalidade. “Se a manifestação brasileira diverge da portuguesa, muito que 

bem, se coincide, se é influência, a gente deve aceitar a coincidência e reconhecer a influência. 

A qual é e não poderia deixar de ser enorme” (p. 28). Na sua visão, se o compositor for 

exclusivista, fará de sua obra um documento falso; e se for unilateral, será antinacional, “faz 

música ameríndia, africana, portuguesa e europeia. Não faz música brasileira não” (p. 29). Ao 

que parece, ele mesmo via a impossibilidade de sustentar seu projeto de uma música 

autenticamente nacional. 

A respeito de Villa-Lobos, quando falamos sobre ele entramos em um terreno delicado, 

onde há um risco frequente de se confundir o valor de sua obra com as pretensões educativas e 

políticas de uma época. Vale ressaltar que, desde o início de sua carreira, em 1915, Villa-Lobos 

preocupou-se em inserir elementos nacionais folclóricos da forma mais diversa possível em 

suas obras. O compositor estava comprometido em conferir às suas partituras uma ideia de 

Brasil, muito mais como forma de difundi-lo pelo mundo do que de unificá-lo (Martinelli, 

2009). 

Ainda criança, ao passar um tempo no interior do Rio de Janeiro e de Minas Gerais, 

Villa-Lobos vê-se atravessado significativamente pela música sertaneja. Em paralelo, 

frequentando casas de cantadores e seresteiros junto ao seu pai, é capturado pela música 

nordestina. E, influenciado por uma tia pianista, vê-se tomado pela música de J.S Bach desde 

muito novo. Com apenas 12 anos, Villa-Lobos passará a frequentar como ouvinte grupos de 

chorões – estilo musical carioca, marcado pelas improvisações instrumentais (Santos, 2010). 

Na ânsia de ouvir e absorver outros estilos musicais brasileiros, em 1905 Villa-Lobos 

inicia uma longa viagem pelo Brasil, passando por Espírito Santo, Bahia, Pernambuco, Ceará, 

Amazonas, entre outros estados, ao que ele vai recolhendo e registrando elementos folclóricos 

e canções populares. Nesse meio tempo, segue seus estudos autônomos e também no Instituto 

Nacional de Música (INM). Consagra-se como músico importante, especialmente depois de sua 

participação da Semana da Arte Moderna em 1922. Viajou pra Paris em 1923, onde também 

absorverá a estética de alguns compositores europeus (Santos, 2010). 

Villa-Lobos investirá em uma riqueza rítmica em sua mistura musical que chegou a 

“desorientar o ouvinte, negando-lhe a possibilidade de uma abordagem analítica clássica” 

(Mammì, 2017, p. 139) e que não escapou às críticas de músicos eruditos brasileiros. Mas não 

é só isso que lhe renderá críticas. A partir de 1930, dá início ao seu projeto pedagógico com a 



31 
 

 

 

 

música, que será atrelado ao poder governamental, especialmente durante o Estado Novo. Isso 

“[...] não só provocou, posteriormente, duras críticas ao compositor, como foi apontada como 

uma das principais causas do progressivo abandono dessa modalidade de educação musical 

após o fim do governo em 1945” (Santos, 2010, p. 22). 

Esse mesmo período é marcado por grande instabilidade política na Era Vargas, o que 

impulsionará o governo a fomentar um discurso de “nacionalização como instrumento de 

criação de uma base político-ideológica para a consolidação de um estado forte e centralizador” 

(Santos, 2010, p. 31), e, paralelo a isso, a pensar a educação como via fértil para construir 

consciência moral e conduzir as massas populares. É um período coincidente com o retorno de 

Villa-Lobos da Europa, com pretensões de produzir mudanças musicais no Brasil (Santos, 

2010). Sua ânsia caberá bem ao governo Vargas, que se aproveita de sua disposição musical e 

vislumbra “amplas possibilidades de incorporação das ideias do maestro aos projetos 

governamentais” (Santos, 2010, p. 32). A incorporação de suas ideias pelo Estado Novo nunca 

fora o objetivo de Villa-Lobos, mas, sim, isso acabou possibilitando a realização do seu projeto 

de difundir educação pela música e de introduzir uma educação propriamente musical – tarefa 

que ele mesmo fez questão de executar (Santos, 2010). 

Chamamos atenção para essa trajetória de Villa-Lobos para apontar que seu projeto 

musical pedagógico carregava uma intencionalidade potente por buscar incluir nas escolas o 

canto coletivo, as canções folclóricas, as técnicas musicais e a formação de professores. E, um 

ponto importante: Villa-Lobos sustentou uma abordagem musical pela prática, insistindo “na 

educação do ouvido, afirmando que era preciso que a criança escutasse e cantasse antes que lhe 

fossem apresentadas teorias e regras” (Santos, 2010, p. 47). 

E, com isso, certamente Villa-Lobos contribuiu para a configuração de uma 

“consciência nacional”, por assim dizer, pela música. O que não fora diferente com Mário de 

Andrade, que sustentou algumas premissas sobre um “populário sonoro nacional”. É como se 

eles precisassem delimitar o que seria originalmente popular, servindo-se do folclore como base 

para uma criação que, supostamente, fugiria às contaminações e vícios dos centros urbanos, 

algo que, para estes pensadores, traria a face oculta de outra nação (Tatit, 2021). Mas a 

intencionalidade árdua desses autores de construir uma música “autenticamente nacional” 

nunca os eximiu de buscar justamente o que havia de mais distinto nela: suas influências 

europeias, indígenas, africanas; admitindo que não haveria música brasileira sem tal encontro. 

É inegável que Villa-Lobos, desde o princípio, estivera atento aos diversos estilos 

musicais que compunham a música brasileira, colocando-se como aprendiz antes mesmo de 

maestro em suas andanças pelos interiores brasileiros para ouvir composições folclóricas 



32 
 

 

 

 

(Ornaghi, 2011). Sua postura pedagógica não se dissociou de sua postura de compositor. 

Enquanto compunha, ensinava, regia. De fato, ele ambicionou a construção de uma identidade 

genuinamente nacional pela música (Moreira, 2009), o que, consequentemente, aproximou-o 

do planejamento político do Governo Vargas, (Santos, 2010), mas, diante de sua trajetória 

musical e de sua contribuição à música brasileira, seria pequeno demais deixá-lo nesse espaço 

de ferramenta política. 

Por fim, ainda que nesse período tenha havido o que Wisnik (1977) pontuou como 

situação desigual onde “a arte popular entra como material” e “a cultura erudita reserva-se o 

direito de impor a técnica” (1977, p. 57)”, ao que parece, os parâmetros de musicalidade que 

visavam “adequar a música popular à técnica erudita” mostraram-se insuficientes. Os 

compositores populares colocaram-se como sujeitos de voz e autoria e elaboraram seus próprios 

caminhos no que dizia respeito às especificidades de sua prática musical (Zimbres, 2016). 

Certamente não seria viável que o fizessem desgarrados das expressões sonoras antecedentes, 

mas não precisaram segui-las unicamente. 

Vimos que, a partir do projeto de nacionalismo brasileiro, incentivado e sistematizado 

também pelo Estado Novo, o samba será tomado como um símbolo identitário do país (Coelho, 

2011). Nesse período, expandir o samba pelo Brasil talvez fosse, para os sambistas – tal como 

expandir o canto coletivo nas escolas foi para Villa-Lobos –, uma oportunidade. O samba pôde, 

mal ou bem, integrar-se definitivamente à sociedade. A partir daí outras operações seriam 

possíveis. Frente ao crescimento da indústria fonográfica, e diante das ideias de 1920 de 

devoração cultural, a música brasileira emergia, também através do samba, revelando 

expressões de Brasil. 

Vemos que frente a um projeto de abrasileiramento cultural – que traz a miscigenação 

como elemento a ser pulverizado –, será através da uma mistura cultural sem amenidades, do 

devoramento erudito-popular/popular-erudito, que a música popular brasileira vai tomando 

forma. Os batuques e o ritmo sincopado do samba serão alguns dos elementos advindos dessa 

mistura que ganharão destaque nesse processo; e que marcaremos neste trabalho para fins do 

seu objetivo. 

Em relação aos sambistas, falaremos um pouco sobre a construção do seu processo 

musical, marcando que foi a partir da década de 1920 que eles passavam a anunciar sua 

musicalidade no próprio ato de cantar. E talvez fosse esse um novo parâmetro popular 

interessante: tecer a composição no próprio ato. Com esse gesto, tomava forma no Brasil “uma 

espécie de modernismo popular” (Teixeira, 2020, p. 47). 



33 
 

 

 

 

1.4 Um samba de muitas terras 
 

 

Samba,         

Agoniza mas não morre, 

Alguém sempre te socorre, 
Antes do suspiro derradeiro. 

Samba,           

Negro, forte, destemido, 

Foi duramente perseguido, 
Na esquina, no botequim, no terreiro. 

Samba, 

Inocente, pé-no-chão, 

A fidalguia do salão, 

Te abraçou, te envolveu, 

Mudaram toda a sua estrutura, 

Te impuseram outra cultura, 
E você não percebeu. 

(Agoniza mas não morre, Nelson Sargento, 1978) 

 
Nos quilombos, nos engenhos, nas plantações, nas cidades, havia samba onde 
estava o negro, como inequívoca demonstração de resistência ao imperativo 

social (escravagista) de redução do corpo negro a uma máquina produtiva e 

como afirmação de continuidade do universo cultural africano. 

(Sodré, 1998, p. 12). 

 
Ao final do século XIX, com a abolição da escravatura em 1888, a marginalização 

socioeconômica do negro torna-se ainda mais forte. Diante de um sistema de exclusão, os 

negros lutariam para sustentar seus próprios modelos de sociabilidade, transmitindo seus 

padrões culturais especialmente em instituições religiosas negras, festas ou reuniões familiares. 

A maioria dessas famílias era de origem baiana, mas que, nas últimas décadas, tinham migrado 

ao Rio de Janeiro em busca de oportunidades de trabalho (Sodré, 1998). 

Boa parte dessa população passou a habitar nas zonas Centro e Portuária, onde o samba 

viria a nascer “em agosto de 1916, no quintal de uma casa situada na rua Visconde de Itaúna, 

117, moradia da baiana Hilária Batista de Almeida, Tia Ciata” (Severiano, 2013, p. 71). Essa 

casa será um dos primeiros locais estratégicos para a realização de encontros musicais. A 

residência da mulata Tia Ciata, casada com o médico negro João Batista da Silva, fez-se um 

símbolo de resistência musical diante de invisibilização e marginalização do negro após a 

abolição. Foi a partir dessa casa que o samba vai ganhando as ruas. Heitor dos Prazeres dirá 

que, até 1926, a Praça Onze era uma “África em miniatura”. Entre os frequentadores da casa, 

podemos citar: Donga, João da Baiana, Pixinguinha, Sinhô, Caninha, entre outros (Sodré, 

1998). 



34 
 

 

 

 

Há relatos de que os músicos que frequentavam essas casas eram “alheios a qualquer 

formação escolar, de ordem musical ou literária, esses sambistas retiravam suas melodias e seus 

versos da própria fala cotidiana” (Tatit, 2021, p. 34). A melodia própria à linguagem oral seria 

a matéria-prima desses compositores. 

Observando trechos de certas canções de sambistas da época, como “Batuque na 

cozinha” e “Ai, eu queria”, é quase como se pudéssemos ouvir os compositores conversando 

através de seus versos: 

 
[...] 

“Eu fui na cozinha 

Pra ver uma cebola 

E o branco com ciúme 

De uma tal crioula 

Deixei a cebola, peguei a batata 

E o branco com ciúme de uma tal mulata 

Peguei o balaio pra medir a farinha 

E o branco com ciúme de uma tal branquinha 
Então não bula na cumbuca 

Não me espante o rato [...]” 

(Batuque na cozinha, João da Baiana – 1917) 

 

“Ai, eu queria 

Ir uma vez à Bahia (x2) 

Conhecer aquele estado 

Porque falam muito bem 

Dar um abraço nas baianas 

E nos baianos também (x2) 

Conhecer São Salvador 

O canela até o fim 

A baixa do sapateiro 

Cais dourado e Bonfim (x2) 
E depois de tudo isso 

Despedir-me da folia 

E trazer uma baiana 

Para a minha companhia” (x2) 

(Ai, eu queria, Augusto Amaral e Pixinguinha – 1928) 

 

Luiz Tatit (2016b) descreverá o movimento desses sambistas como uma “reciclagem da 

fala”, em que os compositores sabiam “reprocessar essa substância perdida e restabelecê-la 

como algo ainda proveitoso no domínio da estética e do entretenimento. Essa passagem do 

‘nada’ a alguma coisa ganhou prestígio especial entre os cancionistas16 [...]” (p. 69). Tatit (2016) 

ainda traz um relato interessante de um dos primeiros autores de samba no Brasil, Ismael 

 

 

 

 

 

16 Destacamos que a palavra cancionista foi empregada por Luiz Tatit para fazer menção ao sujeito-cancionista 

que pensa a canção dentro dos seus próprios recursos (Queiroz, 2021). 



35 
 

 

 

 

Silva, sobre seu processo de composição, em que o sambista explicita essa possibilidade de se 

aproveitar da própria fala para criar música: 

 
[...] de posse da ideia, que pode ser uma frase, às vezes uma frase que a gente ouve 

resolve tudo, uma frase interessante e tal, é só desenvolvê-la. Exemplo: uma vez 

escutei um camarada..., eu ia passando, assim, e então um velho, mas desses velhos 

bem-humorados que só vivem brincando, [...] então uma mocinha bonita falou 

qualquer coisa com ele, depois, quando a moça foi embora, ele virou-se pra quem 

estava perto e disse: “Como é chato a gente ser bonito!”. Eu aí guardei aquela frase e 

pronto, já era um motivo. É assim que se faz samba, eu pelo menos faço assim. (C 
Pelão Botezelli e Arley Pereira, p. 77 apud Tatit, 2016, p. 70). 

 

Vemos, então, que, a partir de uma musicalidade à primeira vista iletrada, começam a 

nascer expressões melódicas que dão corpo à música popular brasileira. O negro, emergindo da 

crueldade de um sistema escravista, luta por sua inscrição social, faz música e também 

transforma o som do Brasil. Seria através das “rodas de samba [...]” (p. 24) que veríamos nascer 

a música popular brasileira marcada por um canto falado (Teixeira, 2020). 

Além do canto falado como marca de sua configuração, o samba seria fortemente 

influenciado pelo maxixe, um “samba-maxixado”, como diz Jairo Severiano (2013). Seria 

difícil apontar de forma breve o que constituía musicalmente o maxixe – assim como o que o 

distinguiria do samba, uma vez que se entrelaçam a polca, o maxixe, o samba e, posteriormente, 

a bossa-nova – mas se sabe que o maxixe ganha notoriedade primeiramente como dança, 

fazendo “[...] uso constante de figuras rítmicas sincopadas” (Carvalho, 2006, p. 44). E é a esse 

ritmo sincopado que o samba se agarra fortemente, mostrando-se especialmente nas 

composições de Sinhô (José Barbosa da Silva): “seus sambas [...] eram melodiosos, inventivos 

e fáceis de memorizar e marcados por um forte sincopado herdado do maxixe” (p. 75). 

A partir da década de 1920, o samba sai das casas das tias baianas, ultrapassando as 

rodas para ir às ruas: chega ao botequim e aos blocos carnavalescos. É também através dos 

elementos comunicadores – rádios, discos, teatro e cinema – que as rodas de samba ganham 

caráter comercial, se espalham por todo o Brasil, não sendo mais atividades características dos 

ex-escravos ou dos negros e mestiços em destaque social (Teixeira, 2020). 

Tudo isso também possibilita a saída de alguns sambistas do anonimato das casas, e 

alguns nomes marcantes emergem dessa época como os já mencionados Donga, Caninha, João 

da Baiana, Heitor dos Prazeres e outros que carregavam o tal “DNA do samba” (Gomes, 2006). 

A essa altura, também começavam a aparecer compositores brancos fazendo samba, como Noel 

Rosa e Ary Barroso, que futuramente ganhariam grande visibilidade (Sant’Anna, 2013). 



36 
 

 

 

 

Nesse ínterim, a música popular, formada também pelo samba, construía sua trajetória 

independente, firmando um gesto cancional não deliberado que ia na direção do canto falado. 

E este é o primeiro ponto que devemos considerar ao falar de canção brasileira: o da flutuação 

entre o canto e a fala. As canções não deveriam sair do cotidiano – lugar onde haviam nascido 

(Tatit, 2021). Assim, a existência do samba dar-se-ia nessa direção de alternância entre fala e 

canto, de modo que 

 
[...] esses traços particulares acabaram por definir uma história musical à parte, 

totalmente desvinculada da tradição erudita [...]. reservando a forma acelerada para o 

período de carnaval e as demais para o meio do ano, o gênero canção virou a “música” 

do Brasil [...] (Tatit, 2021, p. 44). 

 

Ainda na década de 1930, Mário Reis se destaca como um dos primeiros brasileiros a 

reconhecer e a expressar que fazia uso da musicalidade que havia na língua falada. Segundo 

Severiano (2013), Mário Reis, influenciado por Sinhô como seu professor de violão, serviu-se 

bem do “canto coloquial”. 

Entre as décadas de 1940 e 1950, em decorrência das gravações comerciais e da 

incorporação de outros estrangeirismos, o samba perde um pouco da sua configuração inicial 

(Teixeira, 2020). Mesmo sem estar consolidado como sua estrutura padrão, o samba “já 

apresentava uma variante de andamento lento e letra romântica, que se convencionou chamar 

de samba-canção” (Severiano, 2013, p. 288). 

Nesse novo andamento, presencia-se um decaimento na produção carnavalesca, e, sob 

influência da cultura norte-americana, o samba sofrerá grande passionalização17, passando a 

explorar melodias mais dramáticas (com alguns excessos sentimentais), desaceleradas (com 

maior extensão vocal); através de acordes mais consonantes – que reiteravam a passionalização 

do agora samba-canção (Tatit, 2021). Em 1948, o samba-canção, em um tom cada vez mais 

emocional, passa a ser o modelo predominante nas rádios, atingindo a “hegemonia da música 

romântica brasileira” (Severiano, 2013, p. 289) 

Observemos que o samba, em sua configuração mais primária, conservava uma certa 

“pressa melódica”18 (Tatit, 2016), ao passo que o samba-canção19, inclinando-se à 

 
17 Tatit (2016) fala de categorias da Semiótica Discursiva da canção, caracterizando três possibilidades de 

articulação entre letra e melodia: a figurativização, a passionalização e a tematização. A esfera passional liga-se à 

desaceleração das letras, remetendo-se à perda amorosa, à saudade e, em geral, à busca pelo outro. As notas de 

longa duração com saltos dramáticos do cantor são marcas dessa categoria discursiva. 
18 Acessar o link para conhecer essa sonoridade através de um samba de Noel Rosa “Conversa de Botequim”: 

https://www.youtube.com/watch?v=in9W6vHyI5k. 
19 Acessar o link para conhecer essa sonoridade através de um samba-canção de Nelson Gonçalves “Enigma”: 

https://www.youtube.com/watch?v=UrDZHNqyo4Q. 

http://www.youtube.com/watch?v=in9W6vHyI5k
http://www.youtube.com/watch?v=UrDZHNqyo4Q


37 
 

 

 

 

passionalização, exibia “farta exploração do campo de tessitura selecionado pelo compositor” 

(p. 57). Ou seja, sentimos a desaceleração da música, à medida que a voz do cantor se expande 

junto às notas, como podemos ver na canção de Lupicínio Rodrigues – conhecido por compor 

sambas-canção com letras mais melancólicas de ritmo mais lento: 

 
“Você   sabe o que é ter um amor, meu senhor? 

Ter loucura por uma mulher_   
E   depois encontrar esse amor, meu senhor 

Nos braços  de um tipo qualquer? 

 

Você sabe o que é ter um amor, meu senhor? 

E por ele quase morrer   

E depois encontrá-lo em um braço       

Que nem um pedaço do meu pode ser? 

 
Há pessoas de nervos de aço 

Sem sangue nas ve_ias e sem coração        
Mas não sei se passando o que eu passo    

Talvez não lhes venha qualquer reação   
 

Eu não sei se o que trago no peito                

É ciúme, é despeito, amizade ou horror   

Eu só sinto é que quando a vejo_   
Me dá um desejo de morte ou de dor 20” 

 

(Nervos de aço, Lupicínio Rodrigues – 1947) 

 

Severiano (2013) afirma que próprio samba-canção viria a se dividir nos caminhos 

tradicional e moderno, e, enquanto o primeiro rumaria à tipologia depreciativamente chamada 

de música brega, a segunda encaminhava-se à bossa-nova. No entanto, o autor não nos diz o 

que, afinal, as distinguiria, mas nos dá algumas pistas. As notas alongadas e as letras carregadas 

de um conteúdo de perda amorosa são características que não parecem ter sido aderidas pela 

bossa, que ofereceria “uma letra alegre, sintética, despojada [...], um canto intimista, livre de 

vibratos e, sobretudo, um extraordinário jogo rítmico entre a voz do canto, o violão e a bateria, 

numa polirritmia que ressaltava o balanço da canção” (Severiano, 2013, p. 330). 

Quando fazemos esse percurso pela construção da música popular brasileira, o fazemos 

por visões e critérios diversos, nem sempre idênticos. Logo, é difícil estabelecermos esse 

desenvolvimento com precisão, a não ser pelo “aparecimento da bossa nova na década de 1950 

e do Tropicalismo em 1968” (Sant’Anna, 2013, p. 29). Observamos que no final da década de 

1950, vindo do samba-canção e também se separando dele, teríamos a tal bossa-nova, que traria 

consigo algo novo e, ao mesmo tempo, popular (Teixeira, 2020). 

 

 

20 A inserção dos traços é uma tentativa de ilustrar as notas mais extensas ao modo como Lupicínio Rodrigues 

interpretou essa canção. 



38 
 

 

 

 

É com a bossa que vemos a recomposição não só do samba, mas de outras canções de 

nacionalidades diversas que se fizeram presentes na construção musical brasileira. O ano era 

1959, e João Gilberto lançará seu disco Chega de Saudade, marcando não só o nascimento da 

bossa-nova, mas também o de um cantar-falar específico nas canções brasileiras. 

 
Com o início da Bossa Nova (1959?) ocorre uma mudança no ritmo, no arranjo, na 

letra e na própria voz do cantor. Na verdade, alguns depoimentos datam o início da 

Bossa Nova desde 1956. O ritmo modificado pela batida original de João Gilberto, os 

arranjos eruditos de Tom Jobim, [...] e, enfim, a voz do cantor não mais operística, 

complementavam um novo estilo de comunicação sonora mais sofisticado 

(Sant’Anna, 2013, p. 44). 

 

Se no samba-canção a voz do intérprete ganhava espaço central, na bossa-nova, a voz 

volta a ser tratada como mais um elemento que deveria se inserir nos espaços de arranjo musical. 

O violão – instrumento essencial aos primeiros sambistas e também aos bossa-novistas –, junto 

à voz, ganha brilho especial com seus acordes dissonantes21 colocados pela batida que sintetiza 

o ritmo do samba (Teixeira, 2020, p. 84). Autores como Luiz Tatit (2016a, 2016b, 2021), José 

Miguel Wisnik (2021) e Lorenzo Mammì (2017) sustentam que a bossa-nova irá subtrair algo 

da gramática sonora até então estabelecida (Mammì, 2017, p. 31). 

Essa subtração operada pela bossa é mencionada pelo ator e músico Otavio Terceiro no 

documentário “Coisa mais Linda” – lançado Sony Pictures – como uma concepção sonora de 

“economia de recursos, uma mudança geral na busca do som, e do ritmo, e da harmonia, a 

concepção pura mesmo da música [..]”. Reduz-se o volume da voz, alguns instrumentos são 

tirados dos arranjos – voz e violão já poderia ser uma combinação interessante –, reduz-se até 

o peso da dicção em algumas palavras, pois essas poderiam ser ditas de modo mais solto no 

compasso da canção. 

Nesse mesmo documentário, Roberto Menescal falará de um tripé musical “harmonia, 

batida/levada e letra” que fora tomado de um modo distinto pela bossa-nova, dizendo: “isso 

foram as coisas que a gente mais mexeu”. O que se subtraiu de cada um desses elementos? 

 
A música brasileira era um pouco pesada, né? E a garotada que estava chegando, a 

nossa geração, pessoal universitário, não tinha um assunto pra eles, uma letra para 

 

21 Podemos pensar os acordes dissonantes de modo literal “como acordes que dissonam” ou “não soam bem”. 

(Sendra, 2007). Porém, se os acordes dissonantes já vinham sendo inseridos na música desde o século XIX (Grout; 

Palisca, 2007) como uma combinação de acordes “estranha aos ouvidos” – uma nova estética –, séculos à frente 

eles seguem retornando como o que, há muito, já nos fora conhecido, porém afastado. A dissonância seguiria sendo 

retomada. Quanto à sua formação, “os acordes dissonantes são formados de quatro ou mais notas. Tomamos as 
notas normais do acorde, maior ou menor, e adicionamos uma nota da escala cromática que vai criar neste mesmo 

acorde uma sensação auditiva diferente e nova” (Sendra, 2007, p. 23). Nesse vídeo é possível perceber a diferença 

entre esses acordes naturais e os dissonantes: https://www.youtube.com/watch?v=kg4GndmsE-E. 

http://www.youtube.com/watch?v=kg4GndmsE-E


39 
 

 

 

 
eles. Você vê, as músicas falavam mais da fossa, das desventuras. [...] Aí a gente 

chegou com a coisa toda leve, [...] quer dizer, era tudo esperançoso, tudo pra cima. 

[...] 

Me perguntaram assim “por que que a bossa nova tem essa coisa assim tão mansa, tão 

íntima, tão baixinha?”. Eu fui pensar um pouco sobre isso. Descobri depois de anos e 

anos que isso veio por causa dos apartamentos de Copacabana, [...] as paredezinhas 

de 5cm, [...] chegava de noite a gente ia tudo para casa um do outro e começava a 

tocar às 22h e os caras cutucavam embaixo “olha o barulho, quero dormir!”, então a 

gente começava [Roberto Menescal canta alto] e ia diminuindo. E a gente foi se 

acostumando a tocar assim e falar baixo assim. Você vê que João Gilberto até hoje faz 

tudo baixinho e todo mundo presta atenção. 

(Roberto Menescal para o documentário “Coisa mais linda”, 2005). 

 

O depoimento de Menescal nos dá pistas em relação à redução da temática de 

desventuras amorosas e das “asperezas do cotidiano” (Tatit, 2016a) como centro da composição 

musical dominante na época – em especial nos samba-canção. Viam-se nas letras da bossa, 

segundo Menescal, coisas leves e “pra cima”, sendo o conteúdo da letra muitas vezes até 

secundário se comparado ao aproveitamento das “inflexões melódicas” [...] e “do elo entre as 

notas e o ritmo global”. De modo geral, as letras eram mais intimistas, mais enxutas. 

Conseguimos observar essa subtração do conteúdo das letras na canção Lobo bobo, de Carlos 

Lyra e Ronaldo Bôscoli: 

 
“Era uma vez um lobo mau 
Que resolveu jantar alguém 

Estava sem vintém 

Mas arriscou 

E logo se estrepou 

 

Um chapeuzinho de maiô 

Ouviu buzina e não parou 

Mas lobo mau insiste 

E faz cara de triste 

Mas chapeuzinho ouviu 

Os conselhos da vovó 

Dizer que não pra lobo 

Que com lobo não sai só [...]”. 

 

Pensar a redução do volume da voz na bossa-nova como uma necessidade de não acordar 

os vizinhos chega a ser cômico, mas verdadeiro. Se não à toa os primeiros sambistas tiraram 

seus versos musicais de suas conversas cotidianas, os bossa-novistas tiraram o som ideal desse 

volume restrito que podia circular nos apartamentos de Copacabana. 

Mas as mudanças em relação à batida/ao ritmo e à harmonia não foram ao acaso nem 

por imposição dos vizinhos. Ao abandonarem as longas durações vocálicas, os compositores e 

intérpretes da bossa-nova puderam se aproveitar mais da pausa, do silêncio e de ritmos não 

convencionais. Talvez também tivesse havido, inclusive, uma subtração em relação à hierarquia 



40 
 

 

 

 

de um recurso musical sobre o outro, pois a voz já não era o elemento musical mais importante, 

tampouco deveria ser ofuscada por outros instrumentos. Na bossa-nova “os acompanhamentos 

tomam-se mais contidos e econômicos, música e letra, canto e instrumentos se relacionam 

mutuamente, como que um completando o outro” (Nogueira, 2009, p. 18). 

Destacamos que melodia, harmonia e ritmo fazem parte dos ingredientes essenciais da 

música, a matéria-prima do compositor, por assim dizer. A melodia é como se fosse o desenho 

musical, caracterizando-se pela sequência de notas; ao passo que a harmonia se forma na 

combinação de duas ou mais dessas notas (acordes) entre si; e o ritmo (a batida) faz uma 

marcação temporal nessa sequência (Copland, 2017 [1957]). Em relação à harmonia, a bossa- 

nova “se utilizou de acordes dissonantes que fugiam da sonoridade tradicional, o que contribuiu 

para o enriquecimento das melodias [...]” (Nogueira, 2009, p. 18). Ou seja, usou acordes de 

tensão, os quais não nos pareciam tão familiares. Em relação ao ritmo, este seria estruturado “a 

partir de síncopes associadas a acordes alternados, promovendo um jogo rítmico que não se 

repete de forma cristalizada ao longo da canção” (Nogueira, 2009, p. 18). 

Podemos notar tal subtração no tripé letra-harmonia-ritmo na música O barquinho, de 

Roberto Menescal e Ronaldo Bôscoli – também interpretada por João Gilberto –, em que “a 

economia de palavras centradas sempre no verbo e no substantivo reforçam o jogo sonoro 

estruturalmente ligado ao ritmo e à melodia” (Sant’Anna, 2013, p. 47). A subtração funda-se 

especialmente na letra, que contém frases curtas e já melodiosas, de modo que sonoridade 

própria às palavras já sugeriria melodia (desenho sonoro) e ritmo (marcação temporal). 

Observemos a música: 

 
“Dia de luz, 

festa de Sol 

E um barquinho a deslizar 

No macio azul do mar 

Tudo é verão e o amor se faz 

Num barquinho pelo mar 

Que desliza sem parar 

 

Vai saindo desse mar 

E o sol 

Beija o barco e luz 

Dias tão azuis 

Volta do mar, desmaia o sol 

E o barquinho a deslizar 

E a vontade de cantar 

Céu tão azul, ilhas do sul 

E o barquinho, coração 

Deslizando na canção 

Tudo isso é paz 

Tudo isso traz 

Uma calma de verão 



41 
 

 

 

 
E então 

O barquinho vai 

E a tardinha cai22 

(O barquinho – Roberto Menescal e Ronaldo Bôscoli, 1961) 

 

Através de um relato de Roberto Menescal sobre a origem da canção O barquinho 

(Correio Braziliense, 2011), é interessante observar como uma ideia rítmica reproduzida pela 

fala sugeriu a melodia e acabou sendo o ponto de partida da canção. Menescal havia saído para 

pescar com Ronaldo Bôscoli e alguns amigos “da bossa” em Cabo Frio (RJ), e o barco deles 

apresentou um defeito mecânico. Ao tentarem girar a manivela para o motor funcionar, 

Menescal, para descontrair, repetia o som desse giro (taca-taca-taca-taca) – e isso, no dia 

seguinte, seria o ensejo da canção: 

 
Juntamos umas oito pessoas, Nara Leão, o Tamba Trio, Ronaldo Bôscoli e mais uns 
três ou quatro, não lembro quem. Fui levá-los para Cabo Frio, mas o barco enguiçou 

com todo mundo. Eram umas 15h, 16h da tarde. A bateria do motor já tinha acabado, 

tentamos na manivela que, ao girar, fazia um taca-taca-taca-taca (cantarola no ritmo 

da música). 

 

A turma só foi resgatada de noite. Se não conseguiram pescar, a experiência serviu 

para inspirar o surgimento de um clássico da bossa nova. No dia seguinte, na casa da 
Nara Leão, o Bôscoli me perguntou: como era aquele negócio que você fez ontem na 

manivela? E eu: o barquinho vai, a tardinha cai; e ele: disso eu me lembro, como era 

aquele barulho da manivela? E eu mais ou menos adaptei o barulho da manivela ao 

ritmo da música (cantarola). E foi assim que nasceu O barquinho. 

(Correio Braziliense, 2011). 

 

A canção O Barquinho empreende façanha de nascer pelo som da manivela, tomando 

emprestado um ritmo melódico já presente no cotidiano dos amigos que costumavam pescar 

juntos. A partir disso, as palavras iriam caindo na canção. Luz/sol; deslizar/mar; faz/mar; mar/ 

sem parar; mar/sol; luz/azuis; deslizar/cantar; paz/traz; verão/então; vai/cai são combinações de 

palavras cuja sonoridade nos remete ao próprio movimento do barquinho. As palavras “mar” e 

“sol”, que se repetem três vezes, sustentam a imagem por onde o barquinho passa, e “a ideia de 

um barquinho no mar é deliciosa”, como dirá Ruy Castro. Ronaldo Bôscoli até brincou que a 

canção carregava a “calma de verão” e tinha o “balanço de um bonde de Copacabana”. 

Entendemos então que o samba dos anos 1930 forneceu as diretrizes brasileiras para um 

modo de compor. O baiano João Gilberto, que demonstrava seu fascínio pelo envolvimento da 

voz no ritmo – elemento primordial no samba –, partiu daí para ler a canção e assim também, 

de certo modo, remontá-la (Tatit, 2021). Reencontrando as raízes do samba, Tom Jobim e João 

 
 

22 Relato de Roberto Menescal sobre a criação da canção O barquinho e, ao fim do vídeo, sua execução da música: 

https://www.youtube.com/watch?v=EK7XQEhdDUY. 

http://www.youtube.com/watch?v=EK7XQEhdDUY


42 
 

 

 

 

Gilberto sustentaram a prática – já despertada antes por tantos outros – que se estenderia pelos 

anos seguintes: a de “substituir a oratória passional pela linguagem coloquial” (Tatit, 2021, p. 

79), refinando a canção brasileira ao expor o que dela era essencial. Através dessa linguagem 

coloquial, seria possível sustentar uma aproximação entre a canção e uma conversação 

cotidiana, onde o tempo da canção se mistura ao tempo da vida (Segretto, 2019). 

Em geral, a formação da música brasileira23 passou por momentos de alternância entre 

um canto lírico e um canto mais próximo da fala – alternância ilustrada do samba-canção à 

bossa-nova. No fim das contas, para construir e interpretar música seria possível partir do 

critério estético de um canto eloquente ou de um canto-falado. Mas o interessante é ver a 

percepção que os compositores e intérpretes desenvolveram nesse percurso para pensar os sons 

cotidianos e a sonoridade própria da língua brasileira como matérias musicais potentes. Essa 

sonoridade iria atuar “como uma espécie de molde por meio do qual o compositor ajustava e 

estabilizava a sua criação” (Segretto, 2019, p. 30). 

De maneira mais específica, na recuperação que a bossa-nova faz do canto coloquial, 

ela marca a canção como aquela que está a serviço do estado musical da palavra, “perguntando 

à língua o que ela quer, e o que ela pode” (Wisnik, 2021, p. 31). E a chegada de João Gilberto 

na cena de configuração da bossa irá desfazer qualquer arranjo já visto entre a voz que canta e 

a voz que fala. Veremos a seguir como a bossa-nova veio a se formar como tal e qual foi o papel 

de João Gilberto nessa configuração. 

 
1.5 As (des)afinações da bossa 

 
 

— De uma vez por todas, o que significa “Bossa Nova”, afinal? — Pelo 
mundo afora, na Alemanha, nos Estados Unidos, por toda a Europa, na Ásia, 

significa “nova onda”, um novo estilo, como a nouvelle vague, que, na 

França, marcou o renascimento do cinema. Mas para nós, brasileiros, 
“bossa” tem outro significado. Quando você diz que alguém tem “bossa”, 

quer dizer que essa pessoa tem um jeito próprio de fazer as coisas. Tem 

suingue, personalidade. 

(Fischer, 2011). 

 

Augusto Campos (2008) aponta que as especificidades da música popular nacional não 

advêm de um regionalismo estreito, “armado de preconceitos contra o que se possa adotar da 

 
23 Em toda a configuração da música europeia essa alternância também é observada, pois, segundo Segreto (2019), 

“é possível detectar a fala como critério de distinção estética em diversos momentos de sua história: no cantochão 

(ou canto gregoriano), com as melodias silábicas (mais entoativas) e as melodias melismáticas (musicalmente mais 

ornamentadas); nas composições polifônicas, [...] com as inclinações mais orais; nas óperas, com o recitativo (mais 

ligado à fala) e a ária (com sua forma musical mais desenvolvida) (p. 28). 



43 
 

 

 

 

cultura estrangeira” (Campos, 2008, p. 24). Segundo ele, a bossa-nova foi capaz de retomar 

“característicos regionais de nosso populário” (p. 24) sem negar a importação de elementos 

musicais estrangeiros. Isso sequer seria possível, especialmente pela sua confluência com a 

música erudita. Na visão do autor (2008), houve na bossa-nova 

 
[...] uma real compreensão do papel do compositor perante o populário; cabe a este, à 

custa de pesquisas, de identificação de denominadores comuns que constituam a 

essência das peculiaridades apresentadas pela generalidade das obras da música 

popular de seu país, extrair material e possíveis procedimentos estruturais; o cultivo 

desses elementos, tais como são encontrados, e o estabelecimento de outros 

homólogos, neles inspirados, enseja a edificação de obras simultaneamente regionais 

e dotadas de universalidade (Campos, 2008, p. 24). 

 

Logo, ao incorporar elementos musicais variados, da formação erudita, do próprio 

samba, do choro, das marchas, das valsas e também do jazz, pode-se dizer que a bossa-nova “é 

concepção musical não redutível a um determinado gênero” (Campos, 2008, p. 32). Reiteramos 

sua formação a partir do samba nos tópicos acima especialmente pelo elemento do canto-falado 

que fora retomado pelos bossa-novistas, mas isso não a dissocia de tantas outras manifestações 

musicais. 

O elemento fundamental da bossa-nova que destacamos neste trabalho – que marca, 

inclusive, uma distância em relação ao jazz –, é o modo como sua composição se estrutura “a 

partir do canto” (Mammì, 2017). Segundo Mammì (1992), o ponto central da bossa-nova, assim 

como no samba, estaria no canto; ao passo que, no jazz, privilegia-se o acorde. Os compositores 

do jazz buscavam uma estrutura harmônica ideal, enquanto os compositores e intérpretes da 

bossa buscavam na fala um canto ideal. 

Um exemplo interessante dessa “fala ideal” no âmbito da composição da bossa-nova foi 

com a canção Águas de março. Através do programa Olhar Brasileiro, da Rádio USP – 

apresentado por Omar Jubran –, conhecemos um pouco sobre a história da composição. Tom 

Jobim estava em um sítio com sua família em Poço Fundo, cidade serrana do Rio de Janeiro à 

época de março de 1972. Enquanto a propriedade passava por uma reforma, chovia muito e a 

estrada que levava ao sítio estava coberta de lama. É nesse contexto que Tom Jobim dirá que se 

inspirou ao ver a água passar pelo regato “a coisa começou a brotar”, ao que ele dirá à sua então 

esposa: “é pau, é pedra, é o fim do caminho” (Sérgio Cabral apud Ribeiro; Sanches, 2001). E 

assim vai: 

 
“É pau, é pedra, é o fim do caminho 

É um resto de toco, é um pouco sozinho 

É um caco de vidro, é a vida, é o Sol 



44 
 

 

 

 

É a noite, é a morte, é o laço, é o anzol”. 

 
Pode-se dizer que a bossa-nova já vinha nascendo desde 1952 com percussores 

importantes como Tito Madi, Sidney Morais, Johnny Alf e os próprios Antônio Carlos Jobim e 

Vinicius de Moraes. Foi inclusive, a partir da década de 1950, que a música popular se engaja 

à poesia literária com a entrada do poeta Vinicius de Moraes na música, estabelecendo um 

produto tanto musical quanto literário (Sant’Anna, 2013). 

Nesse período, o Brasil vivia um clima otimista e eufórico no governo de Juscelino 

Kubitscheck (JK) (1956-1961), que se apoiava em um projeto político de avanços no país no 

que concernia à economia e à cultura. O governo prometia levar a produção cultural brasileira 

mundo afora e inserir o Brasil como agente ativo nas dinâmicas do capitalismo mundial 

(Poletto, 2016). A essa época, ascendiam a bossa-nova, o cinema, o teatro de arena e o futebol 

brasileiro, e o Brasil carregava promessas de modernização. 

Nessa esteira de um prometido progresso, aparecia a bossa-nova. Zuza Homem de Mello 

(2019) dirá que, na época, o compositor e intérprete Johnny Alf já exibia essa modernidade ao 

Rio de Janeiro em seu “canto baixinho” e em suas “novas harmonias”, deixando um caminho 

aberto para os “inquietos24” (p. 60), os que aspiravam por uma nova musicalidade. 

Advertidos dos diversos nomes importantes para a composição da bossa-nova, 

tomaremos a figura de João Gilberto como o intérprete que, para muitos autores – como Luiz 

Tatit, Augusto de Campos, Lorenzo Mammì –, melhor define a concepção bossa-nova. 

Remetendo-nos à sua trajetória rumo à bossa, chegamos ao ano de 1955. Estava João Gilberto 

em seu segundo trajeto musical pelo Rio de Janeiro quando, durante suas andanças, conhecerá 

alguns nomes importantes para a música brasileira, como Carlos Lyra, Chico Pereira, Roberto 

Menescal, que logo se impressionaram com seu modo de tocar e cantar. 

Chico Pereira tivera uma sensação imediata de que João Gilberto precisava gravar algo 

e, para isso, empurrará o baiano ao encontro com Antônio Carlos Jobim, que, a essa altura, já 

se consagrara como compositor, profissional, arranjador e maestro. Assim que João Gilberto 

toma o violão e apresenta os sons marcantes de suas composições “Ho-ba-la-lá”e “Bim-bom”, 

Tom Jobim tem a impressão de que “aquela batida era uma coisa nova. Produzia um tipo de 

ritmo em que cabiam todas as liberdades que se quisesse tomar. Era possível escrever para 

aquela batida” (Castro, 1990, p. 167). 

 

 

 

24 Segundo Zuza Homem de Mello (2019), alguns dos “inquietos” seriam João Donato, Roberto Menescal, Carlos 

Lyra, Ronaldo Bôscoli, Nara Leão, Tito Madi, Chico Pereira (p. 62). 



45 
 

 

 

 

Aquela batida seria o prenúncio mais exato do que viria a ser bossa-nova, e Tom Jobim 

logo percebe que a batida “[...] simplificava o ritmo do samba e deixava muito espaço para as 

harmonias ultramodernas que ele próprio estava inventando” (Castro, 1990, p. 167). Era preciso 

trabalhar aquele ritmo e testar canções nele. E uma das canções que ocorreu a Tom Jobim já 

estava pronta e havia sido feita em parceria com Vinicius de Moraes: Chega de saudade. 

À espera do retorno de seu parceiro de composições Vinicius de Moraes, Tom Jobim 

estava empolgado com a possibilidade de “plantar um pomar de novos acordes naquela base 

rítmica” apresentada por João Gilberto. Mas ele ainda não sabia exatamente o que seria daquilo. 

Em 1958, a batida “bossa nova” apareceria em algumas faixas de um disco gravado por Elizeth 

Cardoso, no qual João Gilberto fizera uma participação no violão em cinco faixas (Castro, 

1990). 

Só reproduzir a batida “bossa nova” não parecia suficiente para João Gilberto, que dará 

sugestões sobre o modo como Elizeth deveria cantar “[...] atrasando e adiantando o ritmo de 

acordo com o que achava que a letra pedia” (Castro, 1990, p. 176). Muito embora suas dicas 

não tivessem sido acolhidas por Elizeth Cardoso, João Gilberto deixara ali sua marca, e não 

tardaria para que chegasse sua vez de gravar Chega de saudade – e outras canções – a seu modo 

(Castro, 1990) 

Justamente nesse mesmo ano, em 1958, o Brasil ganhava destaque por sua participação 

na Copa do Mundo na Suécia, de modo que as pessoas ouviam o rádio apenas na intenção de 

acompanhar o futebol brasileiro, na torcida pela gloriosa taça. É nesse contexto que João 

Gilberto lançará a gravação de duas canções, Bim-bom e Chega de saudade, primeiramente no 

Rio de Janeiro e, em seguida, em São Paulo. Em princípio as canções não causaram impacto 

por competirem com as narrações futebolísticas. Mas não seria somente isso, pois, mesmo ao 

fim da Copa, o lançamento de João Gilberto em São Paulo também não será acolhido 

prontamente por representantes da gravadora. Pelo seu modo de cantar, João Gilberto chegou 

até a ser classificado como um “cantor resfriado”. Mas, em paralelo, também terá sua música 

classificada como “algo moderno, diferente, corajoso”. Em março de 1959, ele expandirá as 

duas faixas para o LP Chega de Saudade, produzido pela gravadora Odeon (Castro, 1990), 

marcando para sempre a memória de alguns artistas brasileiros: 

 
Músicos, compositores e cantores da geração pós-bossa nova não se esqueceram de 

quando ouviram pela primeira vez João Gilberto cantar “Chega de Saudade” no rádio, 

todos eles: Elis Regina estava varrendo a casa; Chico Buarque ficou siderado; Gilberto 

Gil, Milton Nascimento, Edu Lobo, Francis Hime, Marcos Valle, Eumir Deodato e 

outros jovens se lembram desse momento capital que mudou a vida deles, tanto que 



46 
 

 

 

 
decidiram se dedicar à música. Para Caetano, foi um divisor de águas em sua vida 

(Mello, 2021, p. 11). 

 

Remetendo-nos à palavra bossa, ela já era usada por músicos há tempos quando estes se 

referiam a qualquer um que tocasse ou cantasse diferente. O próprio Noel Rosa já utilizara o 

termo em 1932 na canção Coisas nossas. O nova teria sido colocado mais à frente para designar 

algo que surpreende por ser novidade. E segundo Mello (2019), Tom Jobim fora o primeiro a 

usar as palavras juntas, bossa nova, em 1959, para se referir a João Gilberto como “baiano bossa 

nova” – documentado no primeiro disco que os dois fizeram juntos. Para Ruy Castro, “a origem 

da expressão nunca ficou esclarecida de todo e gastou-se mais papel e tinta com este assunto do 

que ele merecia” (Castro, 1990, p. 200). 

Nesse contexto, quando Sylvia Telles, Ronaldo Bôscoli, Nara Leão, Carlos Lyra e outros 

nomes de destaque da música brasileira começam a se apresentar, os organizadores 

anunciavam: “Hoje, show de Sylvia Telles e o grupo Bossa Nova” e assim ficou (Sette e Giron 

para VEJA Cultura, 2019). O grupo sai da nomeação “samba moderno” à “bossa-nova” e as 

casas de show prontamente começam a lotar. 

O disco Chega de saudade carregaria então marca de lançamento da batida bossa- 

nova, trazendo essa ideia do “jeito próprio de fazer as coisas” no jeito joãogilbertiano de fazer 

música. Para Lorenzo Mammì (2017), o disco de João Gilberto instaurou uma “modernidade 

recuada”, exibindo a bossa-nova como aquela que acompanhava certa modernidade pelos novos 

mecanismos expressivos em sua estrutura cancional (Souza, 2016); mas também a contrariava 

com sua “sintomática resistência em se reconhecer produtiva” (Wisnik, 2021, p. 25). “É como 

se João Gilberto, em plena febre desenvolvimentista, fosse procurar uma modernidade um 

pouco mais recuada, que já estava lá, e que por sua vez era baseada na releitura de uma tradição 

ainda mais antiga” (Mammì, 2017, p. 33). É como se João Gilberto tomasse para si o que já 

estava posto musicalmente, especialmente no samba com seu canto-falado e ritmo sincopado, 

criando sua “língua própria” (Castro, 2010) musical. 

Nessa época, Tom Jobim e Newton Mendonça teriam a ideia bem-humorada de brincar 

com o possível estranhamento dos ouvintes diante daquilo que ouviam. Os compositores 

exibem na música que nascia como Desafinado uma brincadeira com o tal “cantor que desafina” 

para mostrar o que seria, na verdade, o canto natural da bossa-nova. A estratégia musical 

utilizada pelos compositores para sugerir a suposta desafinação estaria na passagem harmônico- 

melódica (Campos, 2008), pois, no surgimento da palavra “desafino”, há a inserção de um 



47 
 

 

 

 

intervalo musical25 de décima primeira aumentada pouco executado dessa forma. Silva (2017, 

p. 119) demonstra isso na partitura abaixo, dando destaque justamente a um dos pontos de maior 

estranheza sonora na canção: 

 
Figura 1 – Partitura de Desafinado, de Newton Mendonça e Tom Jobim 

 

 

 

Letra: 

“Se você disser que eu desafino, amor 

Saiba que isto em mim provoca imensa dor. 

Só privilegiados têm o ouvido igual ao seu; 
Eu possuo apenas o que Deus me deu. 

 

Se você insiste em classificar 

Meu comportamento de antimusical, 

Eu mesmo mentindo devo argumentar 
Que isto é Bossa Nova, isto é muito natural. 

 

O que você não sabe nem sequer pressente 
É que os desafinados também têm um coração. 

Fotografei você na minha rolleiflex. 
Revelou-se a sua enorme ingratidão. 

 
Só não poderá falar assim do meu amor; 
Este é o maior que você pode encontrar. 

Você com a sua música esqueceu o principal: 

Que no peito dos desafinados, 

No fundo do peito, bate calado, 
Que no peito dos desafinados também bate um coração”.26 

(Desafinado, Newton Mendonça e Tom Jobim – 1959) 

 
 

25 De forma breve, pode-se dizer que o intervalo musical é a diferença medida em semitons entre duas notas (entre 

o tom, o som das notas). Os intervalos podem ser melódicos, quando as notas são emitidas em sequência, uma 

depois da outra; ou harmônicos, quando as notas são emitidas ao mesmo tempo. Os intervalos são considerados 

simples quando as notas estão inclusas na extensão de uma oitava (dó, ré, mi, fá, sol, lá, si, dó); e compostos, 

quando as notas ultrapassam essa extensão de uma oitava. O intervalo utilizado na canção Desafinado é composto 

(UFMA, 2021). 
26 Desafinado interpretada por João Gilberto no LP Chega de Saudade (1959): 

https://www.youtube.com/watch?v=b9Cf4d7W7Uo. 

http://www.youtube.com/watch?v=b9Cf4d7W7Uo


48 
 

 

 

 

É nessa passagem melódico-harmônica – também aparente em outras composições de 

bossa-nova, como no caso de Samba de uma nota só – que se apresenta uma canção que não é 

“facilmente comunicável” (Campos, 2008, p. 54). Parece que Tom Jobim e Newton Mendonça 

queriam brincar justamente com isso: com o que não se pode comunicar prontamente e, muitas 

vezes, estranha-se, evita-se, rejeita-se. Não à toa os consumidores da bossa “continuavam 

reduzidos” (Campos, 2008, p. 54) nessa época. Mas essa sonoridade não sairá mais de cena. 

Os compositores parecem se aproveitar dessa construção musical “não comunicável”. 

Fazer uso disso, na percepção de Safatle (2020), é o que torna possível exibir aos outros uma 

“experiência de uma linguagem que não comunica” (p. 160). Isso, de certo modo, pode soar até 

contraditório, pois a letra da música porta uma mensagem: mostrar que o cantor da bossa- nova, 

por mais que pareça desafinado, não é. Mas a mensagem se dá pela negação, pela ironia, “eu, 

mesmo mentindo, devo argumentar, que isso é bossa nova, que isso é muito natural”; e para 

isso, se apoia em notas estranhas ao ouvinte. Ou seja, os compositores podem até dizer, mas 

não comunicam. Afinal, o cantor é desafinado ou não? Fica a questão ao ouvinte pego de 

surpresa. 

É através da canção Desafinado, lançada então por João Gilberto em seu disco Chega 

de saudade, que Newton Mendonça e Tom Jobim expõem o modo não convencional da 

composição da bossa-nova, onde há um deslocamento evidente entre harmonia, melodia e 

ritmo, tornando a canção difícil de entoar (Bollos; Costa; Corrêa, 2017), causando também certo 

estranhamento inicial aos ouvintes. 

Para Guilherme Wisnik (2017), a canção Desafinado, em termos de melodia e harmonia, 

constrói-se em “contrastes e desencaixes”; e, em termos de letra, consegue fazer uso de uma 

voz paródica e risível, pois o eu lírico cancional não só ironiza a sua falsa desafinação, como 

brinca com a temática amorosa ao dizer que “no peito dos desafinados também bate um 

coração”. E ainda se tem a sagacidade de tomar emprestado um elemento estrangeiro e moderno 

da época, a Rolleiflex27 – câmera fotográfica alemã –, para exibi-la como objeto popular. Para 

Guilherme Wisnik, essa parte da letra seria uma estratégia importante de “espelhamento com o 

outro”, que poderíamos pensar como “estratégia de relacionamento com uma cultura dominante 

– a europeia –, que não resultasse numa simples e sumária submissão aos seus ideais. Tratava- 

se de uma luta e de uma absorção daquela cultura [....]” (Castro, 2010, p. 39). Essa canção 

 

 

27 A inserção da palavra “Rolleiflex” na canção Desafinado não se deu sem discussões. Inclusive, a parceria de 

Newton Mendonça e Tom Jobim quase chega ao fim. A principal questão levantada foi: como inserir uma marca 

de uma câmera fotográfica de origem alemã num samba brasileiro? “Podia? Por fim os dois se acertaram, o verso 

foi mantido valendo como a isca que chamou atenção pela extravagância [...]” (Mello, 2021, p. 67). 



49 
 

 

 

 

exibiria, pela sua sonoridade estranha e letra cínica, esses elementos musicais alheios à nossa 

linguagem cancional, mas que não cessavam de habitá-la. 

Isso fica ainda mais evidente quando Silva (2017) nos chama atenção para o fato de que 

essas ocorrências harmônicas já se faziam presentes desde o século XVIII na música, e, no que 

diz respeito ao repertório popular brasileiro, já foram utilizadas pelo compositor e 

instrumentista Ernesto Nazareth desde a década de 1920. Segundo Severiano (2013), Ernesto 

Nazareth foi uma figura valiosa da música popular, pois soube transitar nas fronteiras popular- 

erudito, captando “o esquema rítmico-melódico criado pelos chorões – enfim, a alma do choro 

– e o levou para o piano, estilizando-o de forma magistral” (p. 39). E foi justamente isso que 

Tom Jobim também buscou fazer anos à frente: unir suas influências musicais clássicas – 

especialmente a de Villa-Lobos – a elementos populares. 

A canção Desafinado, ilustrando a própria bossa-nova, consegue “incorporar elementos 

estrangeiros a ponto de transformá-los e apresentá-los de maneira original e autêntica, sem 

romper com ‘tradição’ ou com a estética de uma música nacional” (Silva, 2017, p. 119). Ainda 

sobre sua letra, ao contrário do que os compositores escrevem – fazendo uso da ironia –, eles 

afirmam que o comportamento do cancionista estaria longe de ser antimusical, sendo ele muito 

natural dentro do que se exibia como bossa-nova. Como apontará Lorenzo Mammì (2017), a 

canção Desafinado é quase um manifesto sobre a mudança na forma de compor, é “uma canção 

inteiramente composta sobre as notas ‘erradas’”. (p. 40). A respeito da ironia presente em 

Desafinado, Sant’Anna (2013) nos dirá: “O cantor desafinado que está sendo ironizado é, na 

verdade, aquele que tem o controle da afinação a ponto de poder desafinar intencionalmente. A 

letra está então ironizando os que escutam a nova afinação como desafinação” (2013, p. 48). 

O que Affonso de Sant’Anna chama de nova afinação parece apontar para um trato 

específico com a sonoridade da palavra dado pelos compositores e intérpretes da bossa-nova – 

em especial João Gilberto: “um tratamento vocabular e sonoro original” (Sant’Anna, 2013, p. 

51). Tom Jobim se referiu a isso como um canto cool, apontando para um canto que não 

procurava efeitos contrastantes, malabarismos ou efeitos melodramáticos (Campos, 2008). 

Para pensar então essa ideia de uma bossa desafinada – ideia provocada por Tom Jobim 

e Newton Mendonça –, consideramos: a harmonia, com uma combinação de notas distintas e 

intervalos dissonantes entre si; a letra, que diz sem comunicar e exibe a incorporação de um 

elemento estrangeiro como parte de si; e, um último ponto que dependeria mais do seu intérprete 

do que do que dos seus compositores, o modo de tratar a sonoridade da palavra pelo canto – o 

que João Gilberto fará como ninguém. Pois, enfim, quando a música finalmente estava música 



50 
 

 

 

 

pronta e os compositores buscavam um possível cantor para interpretá-la, não tardaria para que 

João Gilberto se candidatasse: “É minha!” (Castro, 1990). 

Podemos considerar ainda alguns pontos importantes quando falamos dessa nova 

afinação da bossa: o primeiro é que os artistas usam da voz como um instrumento “como se 

nunca tivessem perdido o ‘horizonte de ‘dizer’” (Tatit, 2016b, p. 95); e o segundo é a sua 

pulsação musical, definida por Mammí (2017) como “uma pulsação doméstica, o correr 

indefinido das horas em que ficamos em casa” (p. 26), o que faz com que as canções de bossa- 

nova parecessem “colhidas no meio de uma conversa já em andamento, e os finais sugerem 

quase sempre que a melhor coisa a fazer seria recomeçar tudo de novo [...]” (Mammì, 2017, p. 

30). 

Se formos pensar na bossa-nova como movimento musical, veremos que ela foi 

passageira, durando por volta de apenas cinco anos (1958-1963). O auge da bossa como um 

movimento se deu, a princípio, no Rio de Janeiro, no final dos anos 1950 e início dos 1960. E 

é com o disco Chega de saudade que, em 1958, o movimento bossa-novista se instaura, 

inaugurando uma comunicação sonora que levou à primeira reviravolta musical no campo da 

canção popular (Tatit, 2021). 

Luiz Tatit (2021) formula uma distinção entre a bossa-nova intensa, enquanto 

movimento musical, que “criou um estilo de canção, um estilo de artista e até um modo de ser 

que virou marca nacional de civilidade, de avanço ideológico e de originalidade” (p. 177); e a 

bossa-nova “extensa”, como projeto estético (p. 177). Esta última se estenderia pelas décadas 

seguintes, deixando sua marca permanente na construção cancional por trazer em si um pouco 

de todas as outras canções compostas no Brasil. O movimento intenso tem como precursores 

Dick Farney, Lúcio Alves, Johnny Alf – e todos os músicos influenciados pelo cool jazz28 

americano, incluindo Tom Jobim e João Gilberto. Já a bossa-nova extensa tem apenas esses 

dois últimos compositores como seus iniciadores. 

Para Tatit (2021), esse projeto estético de uma bossa-nova extensa se dá pelo seu 

movimento de depuração da música brasileira, de triagem estética e de eliminação dos excessos. 

Para autor, esse gesto alcança seu ponto máximo com a figura de João Gilberto, que consegue, 

 
 

28 Destacamos que o jazz, com sua multiplicidade de instrumentos e expansão dos ritmos, simbolizava, desde a 

década de 1920, uma forma de acesso à modernidade tão almejada na época do Modernismo brasileiro. O jazz 

pode ser entendido como um dos principais exemplos de uma forma cultural transnacional construída a partir da 

interação dos elementos afrodiaspóricos com a expansão da modernidade ocidental. E o Brasil deve ser 

compreendido como um forte elo dessa corrente transatlântica e diaspórica do jazz, contribuindo significativamente 

para expansão do fenômeno. Hermeto Pascoal será reiterado como principal articulador do jazz brasileiro (Ruiz, 

2021). 



51 
 

 

 

 

pelo seu canto “[...] neutralizar os possíveis excessos passionais, temáticos ou enunciativos” (p. 

81). O gesto musical de João Gilberto, que traz consigo a neutralização da potência vocal, do 

efeito da batucada e das técnicas persuasivas do samba-canção, é o que nos instiga na 

construção desse trabalho. Esse gesto marcará o início de uma bossa-nova que sustenta essa 

neutralização estética ao decantar a música brasileira de maneirismos e características muito 

acentuadas. 

João Gilberto reconfigura “em seu artesanato impecável de violão e voz a gênese de 

todos os estilos, passados e futuros” (Tatit, 2021, p. 51). O passado é resgatado justamente pela 

sua dicção, que retomava o canto-falado empreendido de modo espontâneo pelos primeiros 

sambistas; e o futuro estava à vista pelo modo como ele colocou essa dicção em sua batida única 

no violão, definida por ele como batida que veio com o tamborim através do samba29: “Ele 

achou no tamborim a definição do que precisava”, dirá Roberto Menescal. O músico completa 

sua fala ao apontar que João Gilberto achou uma forma de sintetizar o ritmo do samba em sua 

batida no violão. 

É pela bossa-nova então que a música brasileira lança um refinamento progressivo: os 

compositores bossa-novistas transformam a música brasileira não só por empreenderem um 

resgate musical, mas sobretudo por construírem canções que testam os limites cancionais, 

mostrando que a “música não precisa ir a lugar nenhum nem buscar outro material sonoro que 

não seja parte de si própria” (Tatit, 2016b, p. 56). 

A bossa operará na tangente da fala, desorganizando a própria experiência da 

sensibilidade musical da época – não à toa, foi ouvida, em princípio, como “desafinada”, e, de 

certa forma, de difícil comunicação. E se pensamos nela muito mais como expressão estética 

do que como movimento musical, entendemos que ela cumpre sua função como tal por 

“desestabilizar o funcionamento de campos semânticos” (Safatle, 2021, p.161), seja pela 

harmonia, pela letra, pelo ritmo e, especialmente, com João Gilberto, pela sua forma de cantar 

as palavras. 

Nesse cantar próximo à fala, traz-se novamente a linguagem coloquial ao formato 

musical e abre-se mão da emergência de um significado emocional nas letras para explorar 

outros componentes da música, tais como a pura sonoridade das palavras (Gava, 2002). Assim, 

“[...] as letras das canções despojaram-se de tudo que denotasse drama, arrebatamento e 

exageros emotivos (típicos da canção latina). Ao contrário, os temas foram sendo filtrados, 

libertados dos excessos expressivos [...]” (Gava, 2002, p. 33). A letra, como aquela que outrora 

 

29 Acessar o link do episódio 1 do Documentário sobre João Gilberto produzido pela Veja: 

https://www.youtube.com/watch?v=4qMCTivObrM&t=421s. 

http://www.youtube.com/watch?v=4qMCTivObrM&t=421s


52 
 

 

 

 

seria encarregada de exibir os tons emocionais da canção, passou a se equilibrar com os outros 

componentes da construção musical. 

Os compositores e intérpretes da bossa buscavam levar a atenção do ouvinte “para o 

encaixe fonético das palavras na levada do samba” (Tatit, 2016b, p. 112). 

 
“É pau, é pedra, é o fim do caminho 

É um resto de toco, é um pouco sozinho 

É um caco de vidro, é a vida, é o Sol 

É a noite, é a morte, é o laço, é o anzol 
É peroba do campo, é o nó da madeira 

Caingá, candeia, é o Matita Pereira 

É madeira de vento, tombo da ribanceira 
É o mistério profundo, é o queira ou não queira 

[...]” 

(Águas de março, Tom Jobim –1972) 

 
Águas de março, como já dissemos, é um exemplo interessante, pois nasceu de uma 

reclamação com sonoridade potencialmente musical feita por Tom Jobim sobre o processo de 

reforma da sua casa da serra do Rio de Janeiro: é pau, é pedra, é o fim do caminho. Segundo 

Tom Jobim, o que inspirou o ritmo da canção foi o próprio ritmo contínuo das chuvas 

repetitivas; e a letra descreveria, simplesmente, “o movimento das águas morro abaixo” 

(Paulino, 2016). 

Vale ressaltar que esse gesto musical que se utiliza da linguagem coloquial como 

matéria-prima traz consigo uma letra que encontra liberdade para fugir de certas condutas 

gramaticais que tornariam nossa comunicação diária compreensível (Block, 2007). Nesse 

movimento, não seria o sentido literal da palavra – transformada em letra musical – que estaria 

em jogo. Com sua devida licença poética, a canção emerge de sonoridades rítmicas do nosso 

cotidiano, mas também dele se desprende por não exigir uma lógica imediata entre as palavras. 

“Os textos cantados não são valorizados apenas pelo que conteriam como expressão de ideias 

[...]. Incorpora-se a esses aspectos o valor musical portado pela palavra” (Brito, 2008, p. 38). 

Pode-se dizer que algumas letras de canções da bossa-nova – espelhadas no samba- 

canção –, além de explorarem expressões populares, preocupavam-se essencialmente com esse 

valor musical da palavra (Block, 2007), valendo-se desse jogo sonoro, como podemos observar 

nas músicas “Bim bom” e “Hô-bá-lá-lá” – as únicas canções, dentre as que estão inclusas no 

disco Chega de saudade, que foram compostas por João Gilberto: 

 
“Bim bom bim bim bom bom 

Bim bom bim bim bom bim bom 



53 
 

 

 

 

Bim bom bim bim bom bom 

Bim bom bim bim bom bim bim 
É só isso o meu baião 

E não tem mais nada, não 

O meu coração pediu assim, só”. 

(Bim bom, João Gilberto – 1958). 
 

“É amor o hô-bá-lá-lá 

Hô-bá-lá-lá uma canção 

Quem ouvir o hô-bá-lá-lá 
Terá feliz o coração 

O amor encontrará 

Ouvindo esta canção 
Alguém compreenderá 

Seu coração 

Vem ouvir, o hô-bá-lá-lá 
Hô-bá-lá-lá esta canção”. 

(Hô-bá-lá-lá, João Gilberto – 1958). 

 
Remetendo-se ao samba, João Gilberto sustentará um lugar novo e, ao mesmo tempo, 

primitivo, ao mostrar a expressão exata de uma intencionalidade cancional que busca seu cantar 

próximo à fala, pois, como nos disse Tatit (2016b), “não se tratava mais de harmonizar e fixar 

uma melodia procedente da linguagem oral, mas de velar as inflexões que permaneciam nas 

entrelinhas da fala cotidiana” (2016b, p. 73). 

Dentre vários elementos musicais trazidos ou enfatizados pela bossa-nova – suas 

melodias inventivas, harmonias com notas reduzidas e dissonantes –, o que nos chama atenção 

para a construção deste trabalho é o gesto específico empreendido por João Gilberto no que 

tange ao seu trato com a palavra-canção na batida rítmica de seu violão. São dois tratamentos, 

pela voz e pelo toque do violão, que se deram de forma indissociável. E, ainda que João Gilberto 

chegasse a dizer que só fazia samba e não essa “história de bossa nova” (Egg; Cleto, 2021) – 

ao que Caetano Veloso (2008) reitera “o samba total é que é a matéria-prima de João” –, vimos 

que essa “história de bossa nova” também tomou forma através de suas recomposições. Então 

é inevitável que falemos de bossa-nova quando falamos de João Gilberto – e vice-versa – mas 

sem restringi-lo ao período eufórico de sucesso da bossa-nova. 

Após a década de 1960, já com a bossa-nova popularizada mundo afora, João Gilberto 

irá desapontar-se com essa “enxurrada de bossa nova a torto e a direito [...]” (Mello, 2021, p. 

73), pois agora ela virara outra coisa. Seria João Gilberto, então, “toda a bossa nova, mas 

também algo distinto dela” (Veloso, 2008), pois, independentemente do que seria da bossa, não 

havia mais volta desse modo joaogilbertiano de musicar, modo este que muito nos interessa na 

construção deste trabalho. 



54 
 

 

 

 

É nesse movimento de partir da melodia da palavra para operar “o equilíbrio delicado 

que na canção se dá entre a fala e o canto” (Maranhão; Rocha, 2022, p. 77) – prática retomada 

dos primeiros sambistas – que João Gilberto fará uso dessa sonoridade junto a um modo único 

de tocar violão. É a partir disso que buscamos investigar o tratamento que João Gilberto deu à 

palavra pela canção, o modo como operou com a letra através do seu corpo-instrumento. Não 

seria possível seguir esse caminho sem antes explorar um pouco do que constituiu essa figura 

fugidia, contraditória e instigante de João Gilberto, perguntando-nos: que gesto é esse que ele 

constrói, como o faz; e como lhe serviu? 



55 
 

 

 

 

CAPÍTULO 2 – À PROCURA DE JOÃO GILBERTO 

 
 

“João Gilberto é um enigma. Porque não está claro o que o instiga, ou se 

alguma coisa ainda o instiga em seu quarto de hotel — ou onde quer que ele 

more no momento. Porque circulam histórias estranhas a seu respeito, e não 
se sabe quais são verdadeiras e quais são estapafúrdias, fantasiosas, 

inventadas: Dizem que toca violão o tempo todo, sempre as mesmas canções. 

Dizem que conversa com gatos. Dizem que fala com os mortos. Dizem que 
uiva para a lua. Dizem que, mesmo com os parentes, ele só se comunica por 

intermédio de bilhetes que lhe são passados por debaixo da porta. Dizem que, 

em resumo, ele não se comunica. Dizem que pratica uma religião estranha. 

Dizem que odeia tanto as pessoas que não consegue suportá-las. Dizem que 
ama tanto as pessoas que não consegue suportá-las”. 

(Fischer, 2011, p. 7). 

 

2.1 O não encontrado 

 
 

Relatos de familiares e amigos próximos de João Gilberto não negam sua personalidade 

marcante e indiscernível. Sumia por dias, voltando a aparecer, muitas vezes, em meio a uma 

ligação noturna inconveniente e prolongada. Marcava encontros aos quais não comparecia 

repetidas vezes, buscando, posteriormente, possibilidades inusitadas de compensar aquele que 

o esperou. Não conseguia manejar seu próprio tempo, atrasando-se para seus shows – estes que 

podiam durar horas ou minutos, a depender da leitura que João Gilberto fizesse do semblante 

de seu público. Já exigiu mesa de pingue-pongue para jogar enquanto dava entrevista aos 

jornalistas. Gostava de ir ao aeroporto Santos Dumont no Rio de Janeiro apenas para pensar e 

conversar. Tinha costume de pegar os violões alheios para testar. Devolvia-os em seu tempo. 

Que tempo? Impreciso. E, se não encontrasse conforto em uma simples cadeira, ou em um 

ambiente qualquer, simplesmente partia (Episódio 1 - “João Gilberto..., 2023). 

Através desses relatos inseridos em um Documentário realizado pela Revista Veja com 

a Doc. Filmes em homenagem a João Gilberto – do qual participam Roberto Menescal, Baby 

do Brasil, Raymundo Bittencourt, Jards Macalé, Dori Caymmi, Cláudia Faissol, Luísa Carolina, 

entre outros – temos a certeza de que João Gilberto não era uma figura qualquer (Episódio 1 - 

“João Gilberto..., 2023). 

Ruy Castro (1990), em Chega de Saudade: a história e as histórias da bossa nova, 

passeia pela biografia mais íntima de alguns artistas da bossa, dentre eles, João Gilberto. Castro 

descreve o tempo do músico em sua cidade natal, Juazeiro da Bahia, que, na época, contava 

com apenas 10 mil habitantes. Ali, João Gilberto era conhecido como Joãozinho da Patu – sua 

mãe –, vestindo calças curtas e percorrendo as ruas em sua bicicleta. Nos seus 11 anos, fora 



56 
 

 

 

 

enviado a um colégio interno em Aracaju por seu pai, seu Juveniano, que visava para os filhos 

à conclusão dos estudos e, futuramente, uma boa carreira. No entanto, justamente João Gilberto, 

que recebia de muitos da cidade o título de “mais inteligente” dos sete filhos de seu Juveniano, 

foi o único a não ganhar o diploma tão almejado pelo pai. Seu interesse parecia estar em outro 

lugar que não nos estudos regulares, a ponto de sua mãe considerá-lo avoado “porque ele vivia 

esquecendo livros, cadernos e canetas pela rua” (p. 23). Naquela época, interessava-se pelo seu 

time de futebol local, o Silvestre, e pelos conjuntos vocais que começava a formar com seus 

colegas de Juazeiro (Castro, 1990). 

Ainda criança, João Gilberto mostrava-se atento aos sons da pequena cidade. 

Esse seu modo de perceber os sons seria fundamental para a sua forma de compor e recompor 

música. Segundo sua irmã Vivinha, durante a infância, ainda que João Gilberto não 

compreendesse precisamente o que ouvia à sua volta, ele encontrava beleza no som 

incompreensível. Zuza Homem de Mello (2021), na biografia Amoroso, nos traz o relato de 

Vivinha sobre essa percepção de João Gilberto diante dos sons: 

 
Quando ele era criança, a cidade não tinha energia elétrica. Tinha um gerador que às 

nove horas da noite dava um sinal e apagava tudo, ficava um silêncio, e como Juazeiro 
tinha pouquíssimos automóveis, João escutava o barulho de um carro que, de longe, 

vinha se aproximando. E ele pensava: “Está passando na frente da minha casa agora”. 

E à noite o vento trazia o som dos atabaques de um bairro chamado Tabuleiro, onde 

havia alguns terreiros de umbanda e candomblé. Às vezes, dizia João Gilberto, “era 

tão perto que parecia que eu estava dentro do terreiro. Quando o dia amanhecia 

começava a ouvir Uuuuuuuiiiúúúú, Uuuuiúúúú, rúrúrúrúrú...Eram os barqueiros, os 

empurradores empurrando os barcos com uma vara e conversando, lá na beira do rio. 

Eu ficava ouvindo do meu quarto também na beira do rio, mas não entendia o que eles 

falavam. Eu ouvia tudo isso. Não entendia o que estavam conversando, mas achava o 

som muito bonito: Undiú, undiú, undiú, undiú... (Mello, 2021). 

 

Muitos músicos, e posteriormente amigos, aos quais João Gilberto se vinculará 

lembram-se de sua percepção sonora como algo marcante. Nas palavras de João Bosco (2019): 

“A vida de João Gilberto sempre foram os ouvidos, toda a sua percepção do mundo foi através 

do ouvido, que era tudo para ele [...]” (Mello, 2021, p. 183). Não à toa, anos depois, já em 

meados de 1957, quando Tom Jobim ouve João Gilberto tocar “Hô-bá-lá-lá” e “Bim-bom” e 

questiona: “João, o que é isso?”, João Gilberto remete sua invenção musical ao seu tempo em 

Juazeiro: “Tirei dos requebros das lavadeiras de Juazeiro” [...] (Mello, 2021, p. 62). Um relato 

de Paulinho Boca de Cantor – um dos fundadores do grupo Novos Baianos que firmou uma 

amizade com João Gilberto após diversas conversas musicais no apartamento habitado pelo 

grupo musical na década de 1970 – nos convida a pensar essa percepção sonora de João Gilberto 



57 
 

 

 

 

como sua forma de capturar “o som da vida” (Mello, 2021, p. 126). Ao se referir a João Gilberto, 

Paulinho dirá: 

 
[...] o dia amanhecia e ele dizia “vamos escutar o som da vida”, a gente escutava uma 

descarga e ele: “Tá vendo?”. Um piado de passarinho, um carro passou na rua, uma 

pessoa falando, alguém gritando lá na rua, tudo isso ele dizia: “Olha, tá começando o 

dia, começando a vida”; ele ficava buscando aquele som que para ele é o som do 

universo. A música de João é isso, não fere o som do universo, é para uma criança 

dormir e ao mesmo tempo tem suingue, tem balanço; se você quiser dançar você 
dança, mas ele consegue essa coisa, capta o som da vida (Mello, 2021, p. 126). 

 

Ouvir o que, segundo Paulinho Boca de Cantor, João Gilberto nomeou de “sons da vida” 

foi o que o fez buscar constantemente uma espécie de “canção absoluta” em sua trajetória 

musical, uma canção em que só o essencial permaneceria. Anos à frente, o “chi-qui-dun” das 

cadeiras das lavadeiras tentando equilibrar trouxas de roupa na cabeça ainda ressoavam em João 

Gilberto até desembocarem no “Hô-bá-lá-lá” e no “Bim-bom” e em tantas outras canções 

recompostas por ele (Castro, 1990). 

Em sua busca musical, ao longo de sua juventude, João Gilberto seguiria formando 

conjuntos vocais, reafirmando sua vontade de tornar a música mais próxima de si. O período 

em que participou dos conjuntos foi de extrema importância para a formação de seu repertório, 

que já nessa época incluía alguns clássicos que seriam depois gravados por ele, como Rosa 

Morena, Na baixa do sapateiro, Doralice, Acontece que sou baiano, Bolinha de papel – 

lançadas originalmente pelo grupo “Anjos do Inferno”, do qual Dorival Caymmi participara na 

década de 1940 (Mello, 2021). 

Aos 14 anos, de férias em Juazeiro, João Gilberto ganha do padrinho seu primeiro 

violão, e ali se inicia o primeiro contato com um instrumento que, aos poucos, viria a se tornar 

uma parte dele. Suas primeiras lições de violão vieram escritas: a partir de um jornal impresso, 

estampava-se o Método Elementar Turuna, que trazia alguns indicativos sobre as posições dos 

dedos para determinados acordes. Isso já fora suficiente para que João Gilberto pudesse tomar 

o violão como acompanhamento da sua própria voz e da dos parceiros musicais (Castro, 1990). 

Após o período no colégio interno, João Gilberto retorna a Juazeiro aos 15 anos de idade. 

A partir de então, passaria boa parte de suas tardes embaixo de um tamarineiro, na praça 

principal da cidade, tocando violão e fazendo música de modo intuitivo. Junto a alguns amigos, 

montava um repertório variado, almejando, de forma acanhada, um dia, quem sabe, uma 

apresentação com microfone para o público. Eventualmente, João Gilberto e seus amigos 



58 
 

 

 

 

exibem sua musicalidade pela amplificadora da cidade30 – instrumento que transmitia música 

por alto-falantes espalhados pelas ruas de Juazeiro. Vale destacar que é através do alto-falante 

que João Gilberto terá acesso aos cantores que tanto o influenciaram, como Orlando Silva e 

Dorival Caymmi. As canções desses artistas seriam as primeiras reproduzidas no repertório de 

João Gilberto. 

 
[...] a programação de seu Emicles também incluía muita música brasileira: “Bolinha 

de papel”, com os Anjos do Inferno; “Onde o céu azul é mais azul”, com Francisco 

Alves; “Boogie-woogie na favela”, com Cyro Monteiro; “Ave-Maria no morro”, com 

o Trio de Ouro; “A primeira vez”, com Orlando Silva; “Adeus, batucada”, com 

Carmen Miranda; “O samba da minha terra”, com Dorival Caymmi. Exceto pelos 

breves intervalos para a transmissão da missa e dos reclames do Comércio (Castro, 

1990, p. 19). 

 

Com as amplificações musicais, o grupo logo se torna reconhecido na região, saindo da 

amplificadora para os bailes da cidade (Castro, 1990). Esse grupo musical do qual João Gilberto 

fizera parte por alguns anos chamava-se “Enamorados do ritmo” e contava com mais quatro 

integrantes além de João: Valter Sousa, Pedrito Luna, Pedro China e Alberto. João Gilberto 

ocupava uma posição central no grupo e definia o que cada um deveria cantar (Mello, 2021). 

A partir dessas experiências, João Gilberto vai encontrando na música um lugar; e, junto 

ao violão, um refúgio. “O violão tornara-se quase que uma parte do seu corpo [...]” e serviu 

como uma luva à “sua personalidade retraída” (Castro, p. 26). Muitos comentam que, na época 

de sua adolescência (1948/1949), João Gilberto fora influenciado pelo cantor de jazz norte- 

americano Chet Baker31, com sua emissão de uma voz pura, “quase sem timbre e sem dinâmica” 

(Mammì, 2017, p. 30). No entanto, as aproximações eram superficiais, especialmente 

considerando a vontade do artista de jazz em seduzir sua plateia; ao passo que João Gilberto vai 

exibindo sua ânsia por “desaparecer junto ao seu violão, deixando apenas a canção” – como nos 

diz Mammì (2017). 

Ao sair de Juazeiro, em 1949, João Gilberto parte para Salvador, onde, por intermédio 

de sua mãe, D. Patu, uma oportunidade musical o aguardava. Iniciou seu percurso em Salvador 

cantando na rádio, de modo que “foi conseguindo se encaixar aos poucos, ora num programa, 

ora noutro, para se fixar no cast da emissora [...]” (Mello, 2021, p. 31). Nessa época, João 

 

 

30 Zuza Homem de Mello (2021) explica que, até ser inaugurada a primeira emissora de rádio em Juazeiro, ouvia- 

se música através do serviço de alto-falantes. Esses serviços eram dispostos em quatro pontos estratégicos da 

cidade, e as músicas ali reproduzidas dependiam do bom gosto musical de Emicles Pais Barreto – o “desbravador 

dos alto-falantes” (p. 25). 
31 Acessar o link, a partir do minuto 5, para ouvir o timbre de voz de Chet Baker: 

https://www.youtube.com/watch?v=z4PKzz81m5c. 

http://www.youtube.com/watch?v=z4PKzz81m5c


59 
 

 

 

 

Gilberto escolheu uma forma de cantar muito semelhante à de Orlando Silva32, figura que 

despertava nele grande admiração, especialmente pelas “qualidades de dicção, emissão vocal, 

de vibrato discreto e por uma característica peculiar: ele imprimia pequenas alterações na 

divisão, promovia antecipações e retardos que não existiam na melodia original” (Mello, 2021, 

p. 31). Caetano Veloso (1997) dirá que o estilo de João Gilberto vem de Orlando Silva – por 

mais que que alguns ouvintes sustentem que eles se afastam pela potência vocal demonstrada 

por Orlando Silva, mas escondida por João Gilberto. Para Veloso (1997), ambos fariam “de sua 

voz um instrumento entre outros” (p. 23). Ou seja, não visavam sobrepor a voz ao violão ou o 

violão à voz. 

O gesto de tomar a voz como instrumento fora reafirmado pelo próprio João Gilberto 

em uma entrevista para a revista O Cruzeiro em 1960, em que ele aposta na sensibilidade dos 

cantores para que tomassem a música como algo natural a eles: “os cantores devem sentir a 

música como estética, senti-la em termos de poesia e de naturalidade. Quem canta deveria ser 

como quem reza: o essencial é a sensibilidade. Música é som. E som é voz, instrumento”, diz 

ele. 

Após um ano em Salvador sem grandes acontecimentos, João Gilberto recebe um 

telegrama importante vindo do Rio de Janeiro: o integrante do grupo musical “Garotos da lua”, 

Alvinho Sena, ouvira João Gilberto na Rádio Sociedade e convidara o baiano a integrar o grupo 

musical no Rio. Lá se vai João Gilberto, com poucos trocados em mãos, mas cheio de esperança 

(Mello, 2021). Ao chegar ao Rio de Janeiro, pega um táxi em direção à Rádio Tupi na Avenida 

Venezuela. Trazia consigo seu o violão e chegava “para vencer” (Castro, 1990). Mas as coisas 

não seriam tão fáceis assim. 

Em paralelo à sua participação em grupos musicais da época – como no grupo “Garotos 

da Lua” –, tinha arrumado uma função remunerada como escriturário em um gabinete, ao qual 

sequer comparecia. Um ano depois, fora demitido. E em relação à sua participação no grupo 

musical “Garotos da Lua”, “depois dos primeiros meses de euforia, seus colegas começaram a 

queixar-se dos atrasos e faltas aos ensaios e apresentações” (Castro, 1990, p.69). Também ali 

se dissiparam os únicos empregos “regulares” que ele viria a ter. 

Marc Fischer (2011) comenta que, no começo, as coisas não deram certo para João 

Gilberto, especialmente pela postura que o músico assumira naquele período: 

 
Ele não cumpria nenhum compromisso,  fumava maconha, bebia, pedia dinheiro 

emprestado e nunca pagava, foi morar de aluguel em casa de amigos, aos quais 

 

32 Orlando Silva cantando Rosa: https://www.youtube.com/watch?v=IVUNUvQSDr8. 

http://www.youtube.com/watch?v=IVUNUvQSDr8


60 
 

 

 

 
também não pagou. Era um vagabundo, um perdido, até que a coisa chegou a um 

ponto que, fracassado, ele foi embora da cidade, saiu em viagem pelo Brasil. No fim 

da viagem, refugiou-se na casa da irmã. Lá, conta-se, teria passado meses trancado no 

banheiro, onde cantava e tocava violão [...] (Fischer, 2011, p. 14). 

 

Ainda assim, em 1952, foi apresentada a João Gilberto uma oportunidade para que ele 

gravasse seu primeiro disco solo. Assim o fez. Mas as discografias costumam omitir esse 

primeiro disco, talvez porque ali ainda não se mostrasse o que viria a ser a marca cancional de 

João Gilberto, sua forma singular de fazer música. “Na hora de gravar, o jovem João Gilberto 

deixou-se apoderar por completo pelo jovem Orlando Silva” (p. 74), dirá Ruy Castro (1990), 

ao que completa: 

 
João Gilberto gravou, ele foi lançado e, simplesmente, nada aconteceu. Mal foi tocado 

nas rádios, poucos se interessaram em comprá-lo e nenhuma das duas canções 

despertou frissons nos auditórios em que ele foi caitituá-las ao vivo. Não se poderia 

dizer que foi um fiasco – porque provavelmente nem a própria gravadora imaginou 

que seria diferente. A única pessoa a ver naquilo um grande fracasso foi João Gilberto 

(Castro, 1990, p. 73). 

 

Mesmo tendo seu primeiro disco recém gravado, em 1953 a vida de João Gilberto fica 

“francamente à deriva” (Mello, 2021, p. 35). Ele sequer teria um espaço para viver, dependendo 

por completo da boa vontade de seus colegas. Conseguiu um dinheiro modesto atuando em 

atividades aleatórias que não tinham relação com suas ambições musicais. Nessa direção, 

“conseguiu uma graninha atuando em jingles e outra, talvez melhorzinha, como figurante e 

cantor de coro do show Esta vida é um Carnaval, dirigido por Carlos Machado na boate 

Casablanca [...]” (p. 35). Um encontro que realmente faria diferença na vida de João Gilberto 

seria com o gaúcho Luís Telles, do conjunto musical “Quintadinha Serenaders”. Certamente a 

tentativa de Telles de incorporar João Gilberto ao seu conjunto seria fracassada, mas a relação 

entre os músicos estava apenas começando, assim como o suporte que o gaúcho forneceria a 

João Gilberto. 

Depois de abrigar João Gilberto em seu apartamento no Rio de Janeiro, Luís Telles 

decide incentivar seu amigo a mudar os ares. Em 1955, João Gilberto partirá para Porto Alegre, 

e o hotel Majestic – hospedagem de luxo da capital gaúcha dos anos 30 ao 50 – seria sua nova 

morada, bancada exclusivamente pelo amigo Luís Telles. Foram oito meses morando no hotel,  

período em que, segundo Zuza Homem de Mello (2021), “João não podia estar mais feliz” (p. 

38). Após pular de lugar em lugar, passando por diversos espaços alheios, finalmente havia um 

espaço único onde João Gilberto poderia “tocar violão quando bem entendesse, a qualquer hora 

da madrugada” (p. 38). 



61 
 

 

 

 

Esse período marca uma fase interessante na vida de João Gilberto. Ele foi muito bem 

recebido pelas pessoas da cidade, fez amigos, encontrou uma “família adotiva” (Mello, 2021, 

p. 40), ganhou até festa surpresa pelo seu aniversário de 24 anos. Pode-se dizer que, a princípio, 

João Gilberto abriu-se às possibilidades que Porto Alegre apresentou, cantando em casas 

particulares e em restaurantes. Mas o mais importante dessa época talvez tenha sido seu 

encontro com o pianista e violinista Armando Albuquerque, pois, segundo Mello (2021), foi 

nesse encontro que João Gilberto descobrira o novo mundo das harmonias. Esse encontro 

despertou novas possibilidades de se testarem acordes diferentes no violão, testar possibilidades 

sonoras, novos ritmos, que mais à frente comporiam sua marca musical. 

 
Posso então imaginar que a sequência de acordes ao piano pelo professor em peças de 

música clássica fosse para o apuradíssimo ouvido de João Gilberto como o 

descobrimento de um mundo novo, um entrar em alfa. Um acorde, depois o outro, 

mais um, depois mais outro no encadeamento harmônico de sons dissonantes, é o que 

poderia ampliar o horizonte de sua meta. E se tentasse transportar aqueles acordes de 

notas das teclas do piano para as cordas do violão? Além da busca incessante de um 

novo modelo de ritmo, as horas ao violão seriam também dedicadas a testar novos 

acordes. Uma abertura para o universo da harmonia, o elemento que lhe faltava 

(Mello, 2021, p. 41). 

 

Antes mesmo de completar um ano nas terras gaúchas, João Gilberto retorna ao Rio de 

Janeiro, levando consigo uma lembrança afetuosa de uma terra que lhe rendeu boas memórias 

(Mello, 2021). Mas talvez se Luís Telles o levasse para outro lugar, a experiência também teria 

sido marcante, pois o fato que nos pareceu importante não foi o destino em si, mas o movimento 

de saída de João Gilberto do Rio em uma fase de completo marasmo em sua vida, em que ele 

estava perto de estagnar diante de uma vontade musical das “coisas bonitas” (Mello, 2021, p. 

13). Contudo uma coisa era certa sobre João Gilberto desde os tempos de Juazeiro: ele via “[...] 

música por todos os lados”. Ele levava consigo uma vontade musical, mas não sabia muito bem 

o que fazer com isso. 

O que nos chama atenção é que, com frequência, os movimentos de mudança na vida de 

João Gilberto tinham de ser incentivados por pessoas próximas. A primeira saída de Juazeiro foi 

arranjada pela mãe, e as saídas do Rio de Janeiro para Porto Alegre e, em seguida, para 

Diamantina, foram arranjadas pelo seu amigo Luís Telles. E se deixassem, ele ia ficando nesses 

lugares o tempo que pudesse – do mesmo modo que ia ficando nos apartamentos dos seus 

colegas no Rio de Janeiro até que o mandassem partir. Dentre essas mudanças, uma seria 

especialmente decisiva na formação musical de João Gilberto. 

Seria novamente Luís Telles que, após retornar ao Rio de Janeiro com João Gilberto em 

1955, proporia uma nova mudança para o amigo. Telles temia que a vida de João Gilberto 



62 
 

 

 

 

recaísse à deriva anterior e sugere um novo destino: Diamantina (MG), na casa de Dadainha, 

irmã mais velha de João. Àquela época, a cidade mineira era marcada por música: “terra de 

modinha, de seresta, de serenatas em noites enluaradas” (p. 55). Segundo Ruy Castro (1990), 

esse período em Minas Gerais (1955-1956) seria fundamental para a criação do estilo cancional 

de João Gilberto, local onde ele se tornaria “ele mesmo”. 

Junto à sua irmã preferida, ao seu cunhado Jovino Antônio e aos seus dois sobrinhos 

Pedro e Marta, João Gilberto “viveu dias felizes em Diamantina” (Mello, 2021, p. 55), 

ocupando um quartinho nos fundos da casa. O espaço era suficiente para que João Gilberto 

tivesse sossego para praticar seu violão todas as noites, revezando suas performances entre o 

quarto e o banheiro. Como já era de costume, ele mal saía de casa. Tocava violão dia e noite, 

descobrindo no banheiro a acústica ideal para ouvir a si mesmo. Aproveitava-se do eco dos 

azulejos que permitia às cordas do violão reverberarem. “[...] poderia adiantar-se ou atrasar-se 

à vontade, criando o seu próprio tempo” (Castro, 1990, p. 146). Ele seria capaz de repetir 

diversas vezes os mesmos exercícios ao violão, buscando o som ideal para si (Mello, 2021): 

 
Quando queria se ouvir melhor, João se alojava no banheiro, aproveitando a acústica 

proporcionada por uma claraboia que tomava os dois pés-direitos da casa, ou seja, o 
piso do pavimento térreo onde estava o banheiro até a altura do telhado. A posição 

dessa claraboia criava uma reverberação sonora que conferia ao som da voz e do 

violão certo brilho e profundidade. O quarto lhe servia de laboratório para explorações 

musicais por horas a fio, enquanto o banheiro era o espaço com a acústica ideal para 

se ouvir (Mello, 2021, p. 56). 

 

Ele costumava recuperar sambas antigos, repetindo os acordes, colocando-os em uma 

rítmica diferente. Algumas de suas escolhas de repetição eram as canções Rosa Morena, de 

Dorival Caymmi; e Morena boca de ouro, de Ary Barroso (Mello, 2021). Daquela experiência 

– muitas vezes noturna e solitária – marcada por repetições musicais na busca de sons e rítmicas 

ideais, mostrava-se João Gilberto. Um período que se fez maravilhosamente tortuoso, pois 

talvez nunca tenha saído dali. Sua vida seria então marcada pela busca da acústica ideal para 

que um som exato pudesse emergir. O cancelamento do seu show no Canecão – antiga casa de 

espetáculos no Rio de Janeiro – em 1979 ilustra isso. Por considerar o som ali produzido 

insuficiente, dizendo “sem som não existe música, e sem música não posso cantar” (Mello, 

2021), João Gilberto nega-se a performar. E ele segue reafirmando sua busca por um espaço 

acústico “limpo” e sem interferências à sua volta, como diz em uma entrevista a Tárik de Souza 

em 1971: “Quando eu canto, penso num espaço claro e aberto onde vou colocar meus sons. É 

como se eu estivesse escrevendo num pedaço de papel em branco: se existem outros sons à 



63 
 

 

 

 

minha volta, essas vibrações interferem e prejudicam o desenho limpo da música” (Fonte 83, 

2020). 

Ronaldo Bôscoli relata como teve de ouvir em seu apartamento João Gilberto, na busca 

por essa sonoridade ideal, cantar diversas vezes a música O pato: 

 
Meu edifício tinha um pátio interno em U, de forma que você abria a porta e estava 

diante das portas de todos os outros apartamentos [...]. João Gilberto ensaiava no 

corredor, tentando emitir a voz para o mais longe possível sem aumentar o volume. 

“Eu tenho que rasgar o ar com minha voz, sem essa bobagem de vibrato. Vibrato são 

sempre duas notas... Agora vou lá pra fora e você vê até onde dá para ouvir” [...]. 

(Mello, 2021, p. 160). 

 

Ainda que suas repetições ao violão em busca de sons limpos e precisos mantivessem 

João Gilberto dentro de casa – onde de fato ele preferia estar –; e que suas estagnações nos 

apartamentos alheios e a sua dificuldade em manter seus compromissos e vínculos de trabalho 

tenham nos sugerido certa paralisia diante de sua própria busca musical, era somente ali que o 

encontrávamos: na sua possibilidade de criação do som ideal. Sua busca por um som, onde quer 

que fosse, de Juazeiro ao Rio de Janeiro – deu a ele uma forma de existir. Ele se movimentou 

timidamente através de sua busca obstinada dos sons. E assim vai se mantendo fixado ao mundo 

até o fim dos seus dias, em 2019. João Gilberto, enfim, “falava por sua música e nada mais” 

(Mello, 2021, p. 121), de preferência, madrugada afora, em um silêncio precioso. 

Ainda em 1956, João Gilberto retorna a Juazeiro por três meses, onde, retomando o som 

das lavadeiras, comporá “Bim-bom”. Depois chega para ficar em Diamantina até maio de 1957, 

para, em seguida, rumar ao Rio de Janeiro novamente. Segundo Castro (1990), agora ele estaria 

mais “fortalecido e seguro do que deveria fazer (p. 141)”. A princípio, transitou por alguns 

lugares, acampando na casa de alguns amigos como Tito Madi e Ronaldo Bôscoli, aos quais 

prometia que ficaria só alguns dias, estendendo-se por meses em uma estadia forçada. Enfim, 

não se firmava em lugar algum. Quando a relação chegava a um convívio insustentável – na 

maioria das vezes pela falta de ajuda financeira de João Gilberto na casa, já que este, quando 

muito, comprava algumas tangerinas –, ele era mandado embora. 

Parece-nos que João Gilberto via nesses muitos lugares um espaço para permanecer – 

sem ser incomodado – na sua busca por encaixar os “sons da vida” na sua junção instrumental 

voz-violão. E ali permaneceria o quanto pudesse. Mas observando isso pelos olhares de Augusto 

Campos (1978), Ruy Castro (1990), Zuza Homem de Mello (2021) e outros autores que 

buscaram muito bem capturar aspectos biográficos de João Gilberto e da emergência da bossa-

nova, esses momentos antecedem o nascimento do gesto cancional joaogilbertiano que 



64 
 

 

 

 

daria ensejo à bossa-nova. Ou seja, eram momentos anteriores ao sucesso de João Gilberto em 

1959 (data do lançamento do seu LP Chega de saudade). 

É também através dos escritos desses mesmos autores (1978,1999/2021) que veremos 

João Gilberto começar a conviver com grandes nomes musicais da época – em especial Antônio 

Carlos Jobim –, passando, assim, a ser procurado constantemente pelo público, pelos jornalistas 

e produtores, mas sem vontade alguma de ser encontrado. O jornalista alemão Marc Fischer 

(2011), capturado pela sonoridade de João Gilberto, já percebera isso muito bem quando viera 

ao Brasil exclusivamente para descobrir mais sobre o “maior intérprete do país” (p. 8) e para 

ouvi-lo tocar Hô-bá-lá-lá presencialmente: “para que encontrar um homem que, evidentemente, 

não deseja ser encontrado? Para que fazer contato com quem não quer contato nenhum?” (p. 7). 

Ao que ele completa: 

 
Por que o maior intérprete do país não lhes dá mais nada? Não gosta de seu povo? 

Sente-se incompreendido? É um artista inflexível, tudo precisa estar perfeito quando, 

em datas comemorativas especiais, ele faz um show: o dinheiro (mais de 1 milhão de 

dólares, dizem, por três ou quatro concertos), a acústica, o lugar, a temperatura, seu 

humor, o público. E se, na sua opinião, o público não está a contento, se alguma coisa 

o incomoda – um ruído, um detalhe, a luz, uma frase –, ele se levanta depois de duas 

canções e vai-se embora para nunca mais voltar (Fischer, 2011, p. 8). 

 

E alguns relatos trazidos por Mello em Amoroso (2021) ilustram a intenção de João 

Gilberto em desaparecer pelo seu isolamento diante de grandes multidões, pelos atrasos aos 

seus próprios shows – precedido de motivos excêntricos –, assim como a sua “presença” 

manifestada exclusivamente pelo telefone: 

 
Tanta gente junta era motivo mais que suficiente para João tomar duas providências 

assim que chegou: isolar-se no Surrey Hotel East Side enquanto a delegação se 

hospedava no Méridien do West Side; não participar do ensaio geral na tarde do show. 

Sua aversão quase doentia a grupos de mais de uma pessoa falou mais alto (Mello, 

2021, p. 199). 

 
Um dos motivos do atraso teria sido o pedido de última hora de João por uma camisa 
azul tamanho 3, um barbeador elétrico, um par de sapatos e uma gravata rosa [...] 

(Mello, 2021, p. 163). 

 

O telefone não era para dar ou receber recados, mas seu meio preferido de 

comunicação. Consta que foi Tim Maia quem sacou essa: “João não é uma pessoa, é 

um telefone”. Ele adorava passar horas e horas ao telefone, independentemente da 

distância que o separava do interlocutor. A maioria das pessoas com quem conversava 

nunca o teve diante dos olhos, estavam na outra ponta de uma chamada. Um 

telefonema noturno seu era uma visita sob a forma de diálogos extensos e deliciosos, 

sobre os mais diferentes assuntos (Mello, 2021, p. 17). 

 

Dentre outros casos, notamos a ânsia de João Gilberto por desaparecer já em seu 

primeiro encontro com Roberto Menescal em 1957, pois a primeira coisa dita por João Gilberto 



65 
 

 

 

 

já sugere sua necessidade de escapar da multidão, quando propõe que Menescal vá embora da 

festa de comemoração dos trinta anos de casados dos seus pais para que João “pudesse tocar 

um violão”. Naquele dia, o que havia de essencial para João Gilberto também já se manifestava: 

sua emergência por tocar um violão, e, de preferência, em um lugar silencioso (Episódio 1 - 

“João Gilberto..., 2023; Mello, 2021). 

Aquele encontro também abriria caminhos para o acontecimento musical de João 

Gilberto, que logo será introduzido a Carlos Lyra, Nara Leão e outros aspirantes da futura bossa-

nova (Mello, 2021). João Gilberto passa a frequentar reuniões musicais intimistas que 

aconteciam no apartamento de Nara Leão em Copacabana, conhecendo uma turma importante 

que o colocaria em movimento de produção musical constante, como fez Chico Pereira, que 

logo incentiva João Gilberto a gravar novamente. A sequência dessa trajetória já nos é um pouco 

mais familiar pela introdução que fizemos à bossa-nova no capítulo anterior. A essa época, 

aproximava-nos dos primórdios de um João Gilberto procurado, especialmente pelo resultado 

de seu LP Chega de saudade (1958/1959). 

Depois do lançamento do LP, a partir de 1960, João Gilberto vai ganhando projeção 

nacional, sendo requisitado para apresentações em restaurante, teatros e em programa de 

televisão como Astros do Disco e O Fino da Bossa; e, em seguida, internacional. Em 1962, João 

Gilberto é convidado para participar, junto a Tom Jobim e Luiz Bonfá, do filme italiano 

Copacabana Palace. A partir daí seu rumo à carreira internacional é uma via certeira. Não 

somente João Gilberto, mas vários outros artistas brasileiros como Roberto Menescal, Sérgio 

Mendes, Carlos Lyra, Luis Bonfá, Tom Jobim e outros embarcavam para os Estados Unidos 

(EUA) em 1962 para se apresentarem no Carnegie Hall em Nova York para uma “Noite de 

bossa nova” (Mello, 2021). 

Antes de subir ao palco que marcaria a entrada da bossa-nova ao vivo nos Estados 

Unidos, João Gilberto dizia que não poderia cantar pois o vinco de sua calça “não estava 

paralelo à costura lateral” (Castro, 1990, p. 327). Por fim, ao encontrarem uma costureira às 

pressas, dá-se um jeito para que João Gilberto suba finalmente no palco que lhe renderia os 

devidos aplausos e futuros contratos internacionais. Após a repercussão do concerto, alguns 

artistas como Tom Jobim e Sérgio Mendes também assinaram contrato para continuarem se 

apresentando nos EUA, e João Gilberto aceita o novo desafio por acreditar que no Brasil não 

havia nada mais o esperando (Castro, 1990). Já casado com Astrud Gilberto (1959-1964) e 

estando pela primeira vez com algum dinheiro no bolso – ainda em dólares –, João Gilberto 

“decidiu se fixar em Nova York, onde poderia administrar uma carreira internacional que 

pintava no pedaço” (Mello, 2021, p. 91). 



66 
 

 

 

 

Entre idas e vindas ao Brasil, João Gilberto morou em Nova York, Nova Jersey – já 

com sua segunda esposa, Heloísa Buarque de Holanda (Miúcha) –, Cidade do México para, por 

fim, terminar seus dias no Rio de Janeiro, em 2019. O que nos chama atenção sobre sua 

trajetória, além de seu preciosismo auditivo e suas invenções musicais, é a existência de uma 

aparente movimentação constante de João Gilberto na sua busca sonora – que o faz transitar 

entre lugares diversos com diferentes companhias –, mas que contrasta com seu tempo parado, 

solitário, impreciso, silencioso e, até mesmo, improdutivo. Ele chega a colocar diversos 

empecilhos na gravação feita com Stan Getz – famoso saxofonista americano de jazz que se 

interessava pela bossa-nova –, que, após seu lançamento, seria a responsável por difundir o 

nome de João Gilberto pelo mundo no álbum Getz/Gilberto (1964). A relação dos dois foi bem 

conturbada nessa época, sendo a ausência do inglês de João Gilberto um dos fatores que fez a 

gravação se sustentar até o fim – caso contrário, Getz já teria sido chamado de burro por João 

Gilberto33. 

Observamos pelos relatos trazidos nas obras de Ruy Castro (1990) e Zuza Homem de 

Mello (2021) que, nos anos que se seguiram na carreira de João Gilberto, instaurou-se uma 

crença de que ele poderia nem aparecer nos seus shows ou entrevistas, e que, se ele fosse, seria 

sempre atrasado – cabendo ao público esperá-lo o quanto pudesse. Além disso, alguns pedidos 

tidos como incomuns podiam surgir como pré-requisito para a sua aparição – quem sabe, se 

eles não fossem atendidos, João Gilberto teria de fato uma boa justificativa para não se fazer 

presente. Dois desses pedidos foram direcionados a Daniel Filho, produtor da TV Globo e, à 

época, organizador de uma série televisiva de grandes nomes da música, onde também se 

homenageava João Gilberto: 

 
“Daniel, quem vai cortar o meu cabelo?” 

“Quem corta seu cabelo”?, rebateu Daniel. 

“É a Miúcha, mas eu não quero porque ela pode ficar com ciúme e fazer uma porção 

de buracos”. 
“Mas olha, tem o nosso barbeiro aqui, é o Souza”. 
“E ele vai no hotel?” 

“Vai, vai no hotel sim”. 

“Mas ele vai cortar direitinho? A Miúcha não vai falar com ele não, né?” 

“Não, ele não conta pra ninguém, ele vai e corta o teu cabelo” (p. 145). 

 
 

“Você me arranja um aparelho de barba?” 

“Um aparelho de barba, João?” 
 

33 Ruy Castro (1999) relata a passagem anedótica de Tom Jobim intermediando uma conversa entre Stan Getz e 

João Gilberto: “Tom, diga a esse gringo que ele é um burro”, ordenou João Gilberto para Tom Jobim, em português. 

“Stan, o João está dizendo que o sonho dele sempre foi gravar com você”, transmitiu Jobim, em inglês. “Funny”, 

respondeu Stan Getz, em sacanês. “Pelo tom de voz, não parece que é isto o que ele está dizendo...” (p. 334). 



67 
 

 

 

 
“Sim, um aparelho de fazer barba, elétrico.” 

“Tá certo, você tem alguma preferência?” 

“Aquele que passa na televisão.” 

Havia um comercial com Tony Ramos anunciando um barbeador elétrico [Daniel 

mandou comprar um e no dia seguinte levou para João]. 

“João, aqui está”. Ele olhou a caixa e disse: “Daniel, você comprou um aparelho 

novo?” 

“Claro, você não pediu? Eu comprei um aparelho de barba pra você.” 

“Mas o Tony Ramos não tem um? Por que vocês não pediram a ele? Eu achei que ele 

tinha muitos. Olha, Daniel, muito obrigado” (Mello, 2021, p. 147). 

 

 

Não era como se João Gilberto planejasse criar pedidos peculiares para irritar o produtor 

ou até mesmo gerar impasses para a gravação da série. Havia uma urgência nesses pedidos de 

João Gilberto, ele acreditava que deviam ser cumpridos, independentemente do que custasse 

para o outro. Os exemplos trazidos acima, apesar de sua especificidade, não demandam tanto, 

diferentemente de quando João Gilberto pedia – no meio da noite e via telefone – que arranjos 

musicais fossem modificados ou que dólares fossem trocados porque as notas estavam velhas: 

 
“Messias, tem um acorde que eu mudei numa música. Você vai ter que mudar”. 

“Mas o arranjo está pronto, João” 

“É, mas esse que eu fiz ficou melhor” (Mello, 2021, p. 168). 

 
“[...] Sabe, é que eu estou aqui com os dólares que você me pagou e estou vendo que 
tem umas notas muito velhas, eu queria trocar por algumas notas novas”. 

“São três e meia da manhã, João, eu acabei de me deitar, estou morrendo de sono.” 

“É, mas por favor.” [...] (Mello, 2021, p. 193). 

 

Foi por esses pedidos, pela sua necessidade de evitar as multidões ou de, simplesmente, 

estar só com seu violão, que Getz, ao apresentar João Gilberto antes de um show, descreve-o 

como um “cantor individual” (Mello, 2021, p. 134). Diz ele: 

 
Como eu entendo, João Gilberto é o cantor mais individual de nossos tempos. Um 

verdadeiro criador, sua intrigante habilidade em cantar com emoção, sem vibrato, seu 
impecável e inimitável senso rítmico, seu intimismo, tudo agregado a seu maravilhoso 

violão faz dele alguém único. Como um artista tão talentoso, um dos verdadeiros 

maiores na música, pode ser tão hesitante em se apresentar em público é mesmo um 

desses mistérios. Mas ele está aqui nesta semana (palmas). Senhoras e senhores, João 

Gilberto! (Mello, 2021, p. 134). 

 

A descrição que Getz dá a João Gilberto não é à toa. Eles gravaram separados para que 

algo em conjunto pudesse ser estruturado musicalmente. Não era possível que eles gravassem 

ao mesmo tempo, e mais difícil ainda seria que se alongassem na presença um do outro no 

estúdio – a mesma dinâmica irá se repetir nos palcos, pois entravam e saíam para apresentações 

individuais no formato Getz/Gilberto. A ausência do conectivo “e” para o título do álbum 



68 
 

 

 

 

Getz/Gilberto fora proposital. De fato, eles não estiveram juntos, apesar de suas músicas 

acabarem se encontrando nas gravações (Mello, 2021). Os motivos eram muitos, mas 

especialmente porque João Gilberto não abria mão do seu jeito de fazer as coisas: 

 
Quanto mais aos sussurros João Gilberto queria cantar, mais Getz insistia em soprar 

como se tivesse foles gigantes no lugar de pulmões ou como se o microfone fosse 

surdo. (No futuro, João Gilberto se queixaria também de que Getz reequalizou o disco 

e fez seu saxofone soar ainda mais alto, para ficar o tempo todo em primeiro plano.) 

(Castro, 1990, p. 334). 

 

Certamente ainda caberiam outras histórias sobre o percurso de João Gilberto, algumas 

que apontam de maneira mais expressiva seu anseio por desaparecer como “o mestre do 

sumiço” – como dirá Mac Fischer (2011). Fischer, que, depois de ouvir o álbum Chega de 

saudade, vai ao Rio de Janeiro exclusivamente à procura do artista, escutará muitas dessas 

histórias pela cidade. Em sua busca, ele conversa com pessoas que estiveram na presença de 

João Gilberto e, até mesmo, conviveram com ele. 

Ao acompanharmos os escritos de Fischer (2011), em sua busca por João Gilberto, algo 

se sobressai na fala dos entrevistados pelo autor: João Gilberto parecia não querer ser 

encontrado. Preferia até a companhia de gatos à de pessoas. Ele só aparecia para as pessoas 

quando achava por bem – geralmente às madrugadas. E assim chega, de fato, perto de 

desaparecer (Mammì, 2017). Marcos Valle irá defini-lo como alguém que se instalou em sua 

própria solidão (Fischer, 2011). Porém, não ouvimos nada nomeado como solidão vindo 

diretamente de João Gilberto. 

Fischer (2011) consegue depoimentos importantes e, aos poucos, vai confirmando sua 

ideia de que João Gilberto não queria, nem iria, ser encontrado. Mas o jornalista torcia 

constantemente para estar errado. Alguns relatos também ilustram bem o modo que João 

Gilberto tinha de se relacionar via telefone. Marc Fischer escuta Garrincha, um dos cozinheiros 

de um restaurante que João Gilberto adorava, que confirma só ter falado com o artista via 

telefone, enxergando apenas “uma sombra ou uma mão que surgia de detrás da porta para, 

rapidinho, estender o dinheiro” (p. 23). Marcos Valle também relata algo sobre uma difícil 

aparição de João Gilberto: “[...] Nunca estive com ele pessoalmente, mas uma vez, doze anos 

atrás, nos falamos por telefone. Ele adora telefonar [...] (p. 33)”. As conversas pessoalmente 

pareciam ser até mais recorrentes com os gatos dos quais João Gilberto tanto gostava, como nos 

conta Fischer (2011): 



69 
 

 

 

 
Quando Astrud foi visitá-lo durante uma turnê pela Itália em 1963, ela simplesmente 

desceu do carro a caminho de Viareggio – local do show seguinte –, e, para espanto 

dos colegas, João chegou acompanhado não de Astrud, e sim de um gato de rua 

romano que batizara de Romainha. Mais tarde, o produtor Massimo Berdini observou 

João, diante de um restaurante, conversando durante horas com outro gato de rua. João 

explicou ao produtor que o animalzinho prestara muita atenção e compreendera o 

essencial (Fischer, 2011, p. 32). 

 

Fischer (2011) se pergunta se João Gilberto tivera de fazer uma escolha entre “os seres 

humanos e a música”, por não ser possível para alguém como ele – segundo Marcos Valle, “um 

verdadeiro perfeccionista” (p. 33) – ter as duas coisas juntas. E Valle ainda completa sobre o 

perfeccionista: “nunca tem o que quer”. Sob um ponto de vista mais superficial, poderíamos 

dizer que João Gilberto não precisou escolher, uma vez que, ao longo de sua vida, pôde fazer 

muitos amigos, casar-se mais de uma vez, ter filhos e ainda realizar seus shows. Mas podemos 

ir além, pois, a despeito do termo “escolha” usado por Fischer, João Gilberto organizou-se pela 

busca do som, fosse vindo do cotidiano, que ele pudesse transformar em música; fosse vindo 

do telefone, por onde ele ouvia as vozes dos amigos. A questão é: João Gilberto movia-se pela 

busca desses sons, e somente por eles falava, “deu tudo de si para se comunicar com o que de 

melhor tinha, sua música [...]” (p. 263). Foi o modo que, invariavelmente, João Gilberto 

encontrou para existir. 

Pode até parecer contraditório, pois essa busca que sustentava a existência de João 

Gilberto – e o introduzia à maioria de suas relações sociais – de certo modo também mantinha 

tais relações em um lugar distinto e até mesmo distante. Mas em meio a esse distanciamento, 

ele ainda tentava prestar contas àqueles que o esperavam, apresentando-se em uma partida 

anunciada. Corroborando com essa ideia, o jornalista Nelson Motta conta que João Gilberto já 

chegou a aparecer somente para dizer que não poderia aparecer: “Quando tinham [sic] muitas 

pessoas no local, mais de seis no caso, ele aparecia nas festinhas só para dizer que não ia: olhe, 

eu vim aqui só pra dizer que não venho” (Globo News, 2019). 

É pelo seu ouvido apurado na busca pelos sons ideais – ou, como Tárik de Sousa (1971) 

definiu, pela sua “obstinada e paciente procura da perfeição” –, pelo seu modo comedido, 

peculiar e desajeitado de se colocar no mundo, que João Gilberto será lembrado por alguns de 

seus amigos e por ouvintes que foram capturados pelo seu modo de tratar esses sons. 

A recomposição musical via voz-violão deu a João Gilberto uma existência em sua 

quase inexistência. O preço da busca pelos sons talvez tenha sido de fato seu distanciamento da 

socialização usual, diurna e presencial – nomeado por alguns de inabilidade social ou 

esquisitice. O fato é que, desde que começara a ouvir os “sons da vida”, acompanhado do seu 

primeiro violão aos 14 anos em Juazeiro, ele soube que só existiria se pudesse buscar performar 



70 
 

 

 

 

esses sons na junção voz-violão, nessa “coisa única, inseparável, indivisível” (Mello, 2021, p. 

255). Não será à toa que João Gilberto passará “dias, noites, meses, anos atrás da essência de 

uma canção [...]” (p. 255), de modo que sua vida se pauta nessa busca inegociável. E é só assim 

que o encontramos: “trancado a sete chaves por si próprio, tocando seu violão, cantando sozinho 

ou para alguém [...], não importa. Lá estava ele, existia”. (Mello, 2021, p. 262). 

 
2.2 Corpo-canção 

 
É bem isso que se passa em João Gilberto: uma pessoa se transforma em 

música, se une à música, se dissolve completamente nela. 

(Fischer, 2011, p. 68) 

 
A entrada de João Gilberto nos lugares comumente se dava pela pergunta: “Tem violão 

aí?”. No documentário produzido pela VEJA em parceria com a produtora Doc. Films (Episódio 

1 - “João Gilberto..., 2023), Roberto Menescal relata uma passagem interessante sobre o dia em 

que conheceu João Gilberto. Era a festa de 30 anos de casados dos pais de Menescal e ele 

recebia os convidados na portaria, quando, de repente, surge João Gilberto, sem apresentações, 

logo perguntando pelo violão: “Eu queria tocar um violão”. 

Roberto Menescal fica intrigado. Já tinha ouvido falar de João Gilberto, sabia “que se 

tratava de um baiano meio louco e genial, fabuloso no violão, cantor afinadíssimo e que às vezes 

aparecia no Plaza. Convidou-o a entrar” (Castro, 1990, p. 137). Sabendo disso, Menescal dá um 

jeito de levá-lo ao seu quarto, onde havia o tal do violão. João Gilberto atravessa os convidados, 

encontra o violão e não fala nada, só “testou o prolongamento das notas e cantou ‘Hô-bá-lá-lá’, 

sua própria composição”, umas cinco ou seis vezes (p. 137). Depois de se apresentarem 

devidamente um ao outro, João Gilberto propõe: “Não dá pra gente ir embora não da festa?” E 

assim se vão pela noite (Episódio 1 - “João Gilberto..., 2023). 

O pensamento de Roberto Menescal naquele momento fora “que diabo de ritmo é esse 

que João Gilberto faz?”, mas isso só o estimulou a exibir o recém-antigo-conhecido aos seus 

amigos, dentre os quais estava Ronaldo Bôscoli. E esse foi o momento em que Roberto 

Menescal e Ronaldo Bôscoli se convencem de que havia algo especial a respeito de João 

Gilberto (Castro, 1990). 

O jornalista Nelson Motta – admirador e amigo de João Gilberto – destaca que o baiano 

tinha “seu violão e sua voz integrados como um só instrumento” (Motta, 2021). Logo, quando 

pensamos na figura de João Gilberto, não é raro que o associemos ao violão, pois o instrumento 

parecia já fazer parte de seu corpo. Por onde quer que ele circulasse – fosse pelas casas de seus 



71 
 

 

 

 

amigos ou pelos próprios shows nos quais se apresentava – João Gilberto levava consigo um 

violão. Zuza Homem de Mello (2021) dirá que o violão de João Gilberto deu à música brasileira 

uma nova direção, mas nos parece que o instrumento também deu ao próprio João Gilberto uma 

direção possível. 

Para que João Gilberto pudesse reproduzir alguns dos sons que capturava à sua volta, 

além de utilizar para isso a sua própria voz, ele elege o violão como instrumento ideal, mas não 

como forma de um complemento vocal. Mello (2021) faz uma distinção interessante entre um 

cantor que se utiliza do violão como instrumento de acompanhamento, como complemento à 

voz, e João Gilberto. Em João Gilberto, o violão não é um acessório de suporte para a voz, ele 

é “metade de um conjunto sonoro completado pela voz, formando um bloco, uma entidade 

unívoca de voz e violão, e não de voz com violão, era um outro conceito [...]” (Mello, 2021, p. 

161). O violão de João Gilberto não era complemento, mas continuidade. 

Quando observamos seus atrasos, sua resistência em aparecer nos lugares – 

especialmente nos cheios de pessoas –, a fluidez de suas conversas via telefone, a sua 

preferência pela vida noturna e silenciosa, assim como seus convites para jantar nos quais 

somente uma comida avulsa chegava à casa de seu convidado (Mello, 2021), parece-nos que 

João Gilberto pôde se organizar no mundo através de certo distanciamento deste, mas, 

sobretudo, através de uma nova forma de aparição: junto ao seu violão. Destacamos no tópico 

anterior a busca de João Gilberto pelos sons ideais como algo que parecia sustentar seu modo 

de existir; e agora temos atenção para o que contornou essa busca: a junção voz-violão em suas 

aparições furtivas pelos espaços públicos. Como disse seu engenheiro de gravação Antônio 

Canazio, “João, diferentemente da maior parte dos músicos com quem já trabalhei, não é um 

cantor que toca violão ou um violonista que canta. Ele é o próprio som [...]” (Mello, 2021, p. 

211). 

A frase de Canazio “ele é o próprio som” nos faz pensar no violão como parte importante 

na composição dessa unidade sonora que era João Gilberto. Era com o violão que João Gilberto, 

muitas vezes, se introduzia às pessoas. Não à toa temos relatos de poucas entrevistas que deu 

nas quais ele quase não falou, apenas tocou e cantou por horas: “Em 10 de junho João Gilberto 

recebeu João Gobern para um encontro de cinco horas no hotel onde estava hospedado. Pouco 

conversaram, pois ele cantava e tocava quase sem parar. Quando o jornalista saiu, estava nas 

nuvens [...]” (Mello, 2021, p. 171). Depois de ter dispensado uma primeira vez o jornalista 

português que atravessara o Atlântico para vê-lo, João Gilberto consegue recebê-lo, enfim, 

como podia: tocando violão e cantando. 



72 
 

 

 

 

Tárik de Souza também reitera essa “aparição musical” de João Gilberto em uma 

entrevista inédita para a Revista Veja em 1971 intitulada “O mito sem mistério”: “fiz umas 

quatro ou cinco horas de entrevista [...]. O João começou a tocar, eu estava com a caneta na 

mão, comecei a acompanhar. Aí ele mudava andamento o tempo todo [...]”. 

Parece-nos aí que, diante do encontro com o outro – como nos casos relatados acima, 

onde João Gilberto deveria responder às questões que lhe eram colocadas pelos jornalistas na 

entrevista –, ele tomava uma outra direção. Não parecia haver em sua fala cantada-tocada um 

direcionamento ao outro no intuito de estabelecer uma comunicação: “não se trata da fala 

tomada no circuito perguntas e respostas” (Miller, 2012a); mas apenas uma possibilidade única 

de assim se colocar. Era nesse arranjo, não direcionado ao outro, mas diante do outro, que João 

Gilberto organizava algo de sua fala. 

Reportando-nos agora essencialmente à função do violão, pensamos sobre como João 

Gilberto se serviu desse instrumento musical não somente para criação sonora, mas também 

como uma via de inserção no mundo; pensando também na possibilidade de esse instrumento 

ter dado a João Gilberto certa consistência no que diz respeito ao seu próprio corpo. 

Quando nos referimos ao corpo, pensamo-lo além de sua concepção biológica, como um 

corpo que não extrai sua consistência pela anatomia, mas, como proposto por Jacques Lacan, 

pelo discurso (Santos, 2023). A partir do momento em que nascemos, somos “inseridos no 

universo de linguagem” (Miller, 1999, p. 57) e é nesse universo que vamos nos apropriando do 

corpo que nos cabe, corpo este que, além do seu desenvolvimento como organismo, toma forma 

através da palavra (Teixeira; Santiago, 2017). 

É pelo ensino de Lacan que se torna possível pensarmos o corpo atravessado pela 

linguagem (Laurent, 2016). Se estamos inseridos na linguagem, a nossa relação com o corpo 

próprio será construída irremediavelmente nessa dimensão, uma vez que este corpo “longe de 

ser um dado biologicamente determinado, deriva antes da amarração da linguagem pela 

dimensão social ou cultural do discurso” (Teixeira; Santiago, 2017, p. 99). E é nessa direção 

que caminhamos, considerando organismo e corpo como “separados, diferenciados” (Vilanova, 

2010, p. 65). 

É pela experiência de ter um corpo que nos vemos diante da emergência de sustentar 

uma relação que se faz estranha desde o princípio. A entrada na linguagem nos impõe uma 

disjunção em relação ao corpo, de modo que este não será tomado como nosso equivalente: “o 

corpo humano [...] contém hiâncias, pluralidades e faltas” (Miller, 1999, p. 73), apresentando- 

se como “um corpo fragmentado, múltiplo, caótico [...]”. É então através da própria linguagem 

que se faz possível operar alguns arranjos para forjar uma integração com o nosso próprio corpo. 



73 
 

 

 

 

E é por esses arranjos que passamos de um corpo fragmentado a um corpo supostamente 

unificado (Mandil, 2003vi). 

Se dirigirmos nosso olhar ao cotidiano, veremos como o discurso social é capaz de 

indicar algumas funções ao nosso corpo (Miller, 1999), seja pelos papéis que exercemos em 

sociedade; seja pelos objetos dos quais fazemos uso, incorporando-os ao corpo que temos. 

Como nos diz Miller (1999), “Peercing, body art, ditadura da higiene ou do esporte, eis o que, 

hoje em dia, apresentam-nos como os novos usos do corpo humano” (p. 76). O que Miller 

sugere como “novos usos do corpo humano” nos mostra que podemos incorporar objetos e 

também funções ao corpo para que este ganhe materialidade. 

A experiência de viver nesse corpo que temos – proposto por Lacan (1975-1976) como 

“estrangeiro” (p. 146) – nos convoca a inventar as mais variadas funções para ele (Vidal; 

Pinheiro, 2016). E é com este corpo estrangeiro que precisamos nos haver para entrar em cena 

diariamente. 

Quando nos voltamos para a trajetória de João Gilberto, com atenção às suas tentativas 

de desaparecer quando requisitado, ou até mesmo aparecer de modo inesperado sem sequer ser 

convidado, não nos escapa seu modo distinto de entrar em cena – algo que, direcionado aos 

contextos de entrada no palco, foi nomeado pelo médico e flautista baiano Tuzé de Abreu como 

“pavor patológico de entrar em cena” (Mello, p. 223). Tuzé falava a partir de sua posição de 

médico, referindo-se especialmente a “um nervosismo intenso de estreia” que tomava conta de 

João Gilberto antes de suas entradas no palco, e que parecia paralisá-lo. Mas é de se notar que 

o adiamento de João Gilberto para entrar em cena – tomado por Tuzé como um “pavor 

patológico” de subir nos palcos – estendia-se para outros lugares por onde João Gilberto 

passava. 

Sofia Cerqueira, jornalista e amiga de João Gilberto – que dirige o documentário aqui 

citado em homenagem ao músico – relata que recebia diversos convites de João Gilberto para 

passear de carro, aos quais ele nunca comparecia e, em seguida, desaparecia por dias: 

 
“Sôzinha, vamos fazer um passeio de carro amanhã”. Estou eu no dia seguinte, 

esperando, nada do João. Um bolo. Eu sei que ele me deu vários bolos. Aí ele 

desaparecia. Aí eu tô em casa, toca o interfone: “encomenda do senhor João Gilberto”. 
Aí sobe um garçom do restaurante Antiquarius, um restaurante super sofisticado que 

tinha aqui no Rio: peixe, um arroz de amêndoas e duas sobremesas. [...]. Aí eu tentei 

agradecer, ligar vários dias. Ele desparecia assim, sem justificativa. Aí do nada, às 

vezes ele te ligava (Episódio 1 - “João Gilberto..., 2023). 

 

Enviar uma comida à casa de alguém por quem tinha apreço era o mais perto que João 

Gilberto estaria de comparecer a um jantar. E, assim como fez com Sofia, também fez com seu 



74 
 

 

 

 

advogado Roberto Albranti. Na intenção de agradecê-lo por sua defesa, João Gilberto diz que 

gostaria de convidá-lo para um jantar. Eles então marcaram para uma terça-feira. No dia, 

Roberto imaginou que ligaria para o João e eles combinariam o melhor horário de saída, mas 

as coisas fugiram do esperado. Diz o advogado: 

 
Pouco depois toca a campainha em minha casa e um garçom do Antiquarius, um 

restaurante muito bom no Leblon, chega trazendo uma travessa com bacalhau à moda 

da casa, arroz, docinho do céu e uma garrafa de Champagne. Eu liguei pro João e ele 

me disse: “Olha o jantar que eu estou lhe oferecendo” (Mello, 2021, p. 178). 

 

Os seus convites para “jantar” – presenteando a pessoa com um banquete do Restaurante 

Antiquarius – mostravam sua possibilidade de presença à distância. E quando não estava 

acompanhado de seu violão como forma de circular no meio social, “o principal veículo de 

comunicação de João Gilberto com o mundo exterior era o telefone” (Castro, 1990, p. 276). 

Segundo Ruy Castro (1990), ele conseguia passar até seis horas seguidas falando ao telefone 

com amigos, fazendo pausas apenas para comer algo. Parece-nos que colocar esse corpo em 

cena custava muito a João Gilberto. 

Um outro relato interessante a respeito de como João Gilberto se inseria nos ambientes 

cotidianos é o do produtor musical Raymundo Bittencourt (2023). Ele nos diz que João Gilberto, 

ao aparecer já querendo partir, mostrava-se com vestimentas de inverno em uma época de pleno 

verão no Rio de Janeiro – como se assim, sustentando-se em seu corpo excessivamente coberto, 

João Gilberto também pudesse marcar um distanciamento em relação àquele que o convocava. 

Observemos o relato de Raymundo Bittencourt: 

 
João chegou lá com a calça de lã, a meia de lã, camisa de lã, suéter, casaco, cachecol, 

tudo, ninguém entendeu nada. Não era frio, não era inverno nem nada. Pediu uma 

cadeira para sentar e a orquestra lotada para tocar com ele. E aí não gostou da cadeira, 
bota outra, bota outra, na terceira cadeira, ficou. E tinha que ter um tapete, João 

gostava de ter um tapete do lado dele. Ficou lá com o tapete. Começou a tocar e ‘não, 

porque não tá legal a luz, tô com frio, o andamento não é esse [...]’. Ele levantou e foi 

embora, deixou todo mundo. Simplesmente foi embora. 

 

“Simplesmente foi embora” é uma frase compartilhada, e até por vezes repetida por 

algumas pessoas que fizeram parte da vida de João Gilberto34. Mas se retomarmos a primeira 

coisa dita por ele no momento em que conheceu Roberto Menescal – “tem um violão aí?” –, 

voltamo-nos ao elemento primordial que o acompanhou na busca pelos “sons da vida” e que 

 

34 No livro biográfico de Zuza Homem de Mello (2021) Amoroso, lemos diversas passagens nas quais produtores 

musicais e amigos relatam a partida abrupta de João Gilberto dos ambientes ou a espera interminável pelo músico 

que não chegava. 



75 
 

 

 

 

lhe permitiu se colocar nesse formato voz-violão. Talvez possamos pensar nesse instrumento 

que o acompanhou como algo que lhe conferiu certa consistência na dimensão corporal. 

Quando nos referimos à tal consistência corporal, retomamos a ideia de que, diante de 

um corpo que nos é estranho, é preciso que façamos um esforço para nos apropriarmos dele, 

para que possamos ter “um corpo socializado” (Laurent, 2016). Isso nos leva a pensar sobre as 

formas que os sujeitos encontram para “se virar” com o corpo que possuem (Rosa, 2009), seja 

por meio de inscrições nesse corpo – tatuagens, piercings, cirurgias plásticas –, pela 

incorporação de alguns objetos como recursos temporários; seja também pela ocupação de um 

lugar social – saídas que variam de acordo com as épocas nas quais se inscrevem (Miller, 2003). 

Para alguns, encontrar vias de apropriação desse corpo pode ser mais difícil, o que 

implica a fragilidade dos arranjos encontrados, caso estes venham a ser perdidos. A respeito 

disso, Miller (2012) falará de um “esforço de invenção” como um movimento no qual o sujeito, 

diante de uma “brecha, uma desordem onde o corpo se desfaz” (Miller, 2012a), deve “inventar 

para si laços artificiais para se apropriar de seu corpo, para ‘prender’ (serrer) seu corpo a ele 

mesmo” (p. 17). Mal ou bem, tal invenção permitirá ao sujeito existir em seu corpo e “fazer 

dele seu instrumento” (Miller, 2003). 

Falar de invenções possíveis na apropriação do corpo é pensar em como o sujeito se 

serve da linguagem que o invade a todo momento, “que penetra no corpo pelos próprios buracos 

que ela cava [...]” (Lacan, 1975/1976, p. 18) para sustentar esse mesmo corpo. Não nos parece 

à toa que uma invenção possível a João Gilberto talvez tenha sido evidenciada no nome de seu 

álbum de 2000 “João, voz e violão” – um álbum que, inclusive, levaria o Grammy de melhor 

álbum da World Music. Sob nosso ponto de vista, caberia chamá-lo de “João voz-violão”, até 

mesmo sem a vírgula, como se se tratasse de um único nome: um nome que traz em si a 

possibilidade de socializar um corpo, operando-o pela via da canção. 

“João voz-violão” mostra-se como invenção possível a João Gilberto, mas não sem 

fragilidades. Para que seu corpo fosse seu instrumento, fazia-se necessário que ele efetivamente 

se transformasse em som na junção única João voz-violão, pois, como disse Fernando Romeiro, 

“a arte de João Gilberto é um monólito indivisível [...]”. 

 
2.3 Palavra-canção 

 
 

Quando cheguei nos EUA, nos anos 60, os americanos me perguntaram ‘o 
que ele está falando?’ Eles não entendiam o português do João, ficavam 

intrigados, mas mesmo assim diziam: ‘a gente gosta tanto!’. [...] Como dizem 

naquela música ‘When you speak love’, fale baixinho quando estiver falando 



76 
 

 

 

 

de amor, não precisa gritar. Todos cantavam com vozeirão, aí o João chegou 

com uma voz fraquinha, pequena, mas de propósito. 

(João Donato) 

 

Além do seu encontro com o violão como um instrumento que pode ter lhe oferecido 

algo de uma consistência corporal, Joao Gilberto ficou conhecido também pela forma como 

colocou a palavra cantada nessa junção. Era como se ele quisesse, e pudesse, dosar seu canto 

na medida exata35. Roberto Menescal e João Donato, como amigos próximos de João Gilberto, 

ressaltam que havia nele uma voz potente que pouco se mostrava, pois ele “fazia questão de 

cantar baixinho” (Sette; Giron, 2019). 

Tal intenção de João Gilberto já havia sido expressada por ele desde os tempos em que 

participara do grupo musical “Garotos da Lua”, quando ele diz a Severino Filho, um dos 

componentes do grupo, que “gostaria de cantar de uma maneira diferente, como se fosse um 

instrumento” (Mello, 2021, p. 155). João Gilberto também relata a Tárik de Souza em 1971 que 

encontrou sua inspiração vocal em Orlando Silva, pois ele “[...] sabia falar as frases com 

naturalidade e não exagerava em nenhum ponto da música” (Mello, 2021, p. 156). 

O que nos parece interessante – e que também não escapa a Zuza Homem de Mello 

(2021) – é que João Gilberto opta pelo verbo “falar” em vez de “cantar” para se referir ao que 

admirava na prática do cantor: falar a canção. E é nesse depoimento que João Gilberto “dá uma 

dica do que mais valoriza num cantor: saber falar” (Mello, 2021, p. 156). Logo, quando 

trazemos aqui o nome de João Gilberto, não fazemos alusão às suas composições, mas às suas 

recomposições, que sustentavam, no cantar, o falar. 

É curioso pensar como alguém que se apegava tanto à ideia de um cantor que soubesse 

falar a canção não parecia se organizar tão bem na fala fora do campo musical. Para João 

Gilberto, era como se fala e canção pudessem ser concebidas no mesmo instante, e o saber falar 

estaria impregnado de música. Se relembrarmos as suas entrevistas citadas no tópico anterior, 

ele mais tocava e cantava do que falava. Ou melhor, ele sim falava, cantando e tocando. 

Zuza Homem de Mello (2021) nos lembra que, apesar de ter vivido quase nove anos nos 

Estados Unidos, João Gilberto nunca “se empenhara em aprender a língua e nem se importava 

com isso” (p. 135). Ainda assim pode-se dizer que foi capaz de montar uma breve interação 

com músicos americanos, como, por exemplo, com o baixista Percy Heath, falando a “língua 

dos músicos”, como disse Ruy Castro (1990): “Foram para um sofá na recepção do hotel 

 

 

 

35 Acessar o link para ouvir a interpretação de João Gilberto da canção de Janet de Almeida e Haroldo Barbosa 

(1956) que ilustra bem seu canto “dosado”: https://www.youtube.com/watch?v=ojr0HdBH_T8&t=4s. 

http://www.youtube.com/watch?v=ojr0HdBH_T8&t=4s


77 
 

 

 

 

Diplomat e ficaram conversando um tempão em língua de músico – porque João não falava 

inglês, nem Heath, português” (p. 321). 

É de se pensar que a via cancional exibia uma condição de fala para João Gilberto. 

Talvez fosse por isso que ele fazia questão de marcar sua fala na canção. E para que isso fosse 

possível, ele se empenha em dar um tratamento “à voz que canta e à voz que fala” (Maranhão; 

Rocha, 2022), marcando a voz que fala como aquela que carrega, por si só, uma sonoridade 

instrumental que deveria se encaixar no andamento do violão “com a precisão de um golpe 

de caratê” (Fonte 83, 2020). Diz João Gilberto: “[...] as palavras devem ser pronunciadas da 

forma mais natural possível, como se estivesse conversando. Qualquer mudança acaba 

alterando o que o letrista quis dizer com os versos [...]”. 

Em sua busca por uma pronúncia natural da palavra, João Gilberto concebe a voz como 

um instrumento capaz de falar a canção e na canção. Mostra-se aqui uma possibilidade de fala 

pela via cancional. 

Logo, dois pontos s destacam: o “cantar como quem fala” (Mello, 2021) de João Gilberto 

pode nos apresentar uma gramática joaogilbertiana que se funda na canção; e ainda, pode nos 

apontar algo sobre uma concepção de palavra. São dois pontos que talvez caminhem juntos se 

tomarmos a própria canção como uma fala originária ao sujeito, que não visa de antemão a uma 

comunicação (Caldas, 2007). Esboçando de uma outra forma, observamos como João Gilberto, 

ao partir da canção falada como de fato sua condição de fala, parece tocar em um ponto 

originário à própria concepção da palavra. Como consequência palpável, seu gesto singular de 

inserção no mundo toca no modo coletivo de se pensar a música, como observou Caetano 

Veloso (2008): “João é sideral e subterrâneo. As surpresas que ele incessantemente cria nas 

áreas do ritmo, do drama e dos acordes são a expressão necessária de uma sensibilidade 

propriamente artística. (Caetano Veloso, 2008). 

Para pensarmos essa intenção de João Gilberto em “cantar como quem fala”, partimos 

da proposição de Antônio Teixeira (2020 [2018]) de que havia em João Gilberto a intenção de 

atingir, “na sonoridade da fala, o lugar fugidio onde a palavra nasce” (Teixeira, 2020, p. 2), de 

modo a conceber o canto “como o momento desse nascimento que faz a palavra cintilar” (p. 2). 

É como se, ao falar as palavras cantando, ele pudesse forjar esse lugar originário e fugaz da 

concepção da palavra. 

Em se tratando das palavras, tomamo-las como sempre faltantes. Ainda que a gramática 

e a linguística se encarreguem de emitir proposições universalizantes sobre a língua – incluindo 

som e sentido nessa esfera –, algo escapa a tal proposição: um extralinguístico, como proposto 



78 
 

 

 

 

por Jean-Claude Milner (2012). Nem tudo pode ser dito, nomeado. Há um impossível da língua. 

E, diante disso, a linguística “simplesmente não tem o que fazer” (p. 89) a não ser afastá-lo. 

Para Milner (2012), ao passo que a linguística e a gramática se dedicam a construir “uma 

representação das cadeias de associação, [...] convertidas em quadros enunciáveis e regulares”, 

ainda restam as que excedem o representável. A respeito desse ponto que excede à 

representação, podemos tomá-lo por diversos nomes, como disse Milner (2012), “ponto de 

cessação, que se poderia chamar inclusive de ponto de poesia: para uns, a morte; para outros, o 

obsceno; e, para outros, o sentido mais puro que se atinge arrancando as palavras do círculo da 

referência ordinária” (p. 39). 

É interessante observar o que se apresenta como possível diante do impossível da língua, 

diante do seu excesso irrepresentável. Valendo-se da expressão de Milner “ponto de poesia” 

como um dos nomes do excesso, enxergamos a façanha do poeta que, ao deixar “uma marca e 

abrir uma via onde se escreve um impossível de escrever” (p. 39), ele pode afetar aquilo que 

falta à língua. O poeta escreve com o impossível, mas não no sentido de uma escrita literal, já 

que escrever diante do excesso aparece também pela via da sonoridade. Escreve-se também 

pelo som. 

Para Starling (2012), através de seu canto falado, João Gilberto exibe uma possibilidade 

de cantar o que não pode ser nomeado, abrindo espaço para uma “constelação de significados 

contida nos sons de uma frase [...], como se eles lá estivessem escondidos desde sempre à espera 

desse canto”. É como se o canto – e, nesse contexto, o canto brasileiro empreendido por João 

Gilberto – possibilitasse ao sujeito cantar o que reside sem nome. 

Se partirmos de uma das composições mais emblemáticas de João Gilberto, Hô-bá-lá- 

lá (1959), não nos passa despercebida sua construção em um neologismo sem sentido aparente: 

 
“É amor o hô-bá-lá-lá 

Hô-bá-lá-lá uma canção 
Quem ouvir o hô-bá-lá-lá 

Terá feliz o coração [...]”. 

 
Reportamo-nos ao relato de Marc Fischer (2011) quando fora apresentado à música de 

João Gilberto por seu colega japonês Toshimitsu. Fischer ressalta um diálogo interessante entre 

os dois enquanto ouviam justamente a canção Hô-bá-lá-lá, ao que Fischer pergunta a 

Toshimitsu: 

 
— “Ho-ba-la-lá” fala de quê? 



79 
 

 

 

 
— Não faço ideia. É uma das poucas músicas compostas pelo próprio João. Fala de 

beleza? Do amor? Da dor? Só o João é que sabe. Afinal, foi ele quem inventou a 

palavra. 

No fundo, foi por causa de “Ho-ba-la-lá” que vim ao Rio. Quero que João toque a 

canção para mim” (p. 14). 

 

Fischer e Toshimitsu não entendem o que aquela palavra inventada por João Gilberto 

significa, o que não os impediu de ouvir a canção repetidas vezes aquela noite. A frase de 

Fischer “Afinal, foi ele que inventou a palavra” nos desperta para uma escrita de João Gilberto 

que, ao musicar uma palavra que poderia soar como qualquer coisa – “é beleza, é amor, é dor, 

é hô-bá-lá-lá” –, provoca um efeito em seu ouvinte. 

É como se João Gilberto – contraditoriamente à sua postura recuada – não tivesse 

recuado diante do impossível da língua. Ao contrário, ele se serve disso, ao fazer uso da “faceta 

multiplicada da homofonia” [...] (Milner, 2012), colocando as palavras a flutuar em seus 

acordes de violão. 

Indo além, vemos que João Gilberto sustenta seu movimento de cantar um excesso sem 

nome não somente através da criação de palavras – como “Hô-bá-lá-lá” e “Bim-bom” –, mas 

também no modo como pronunciava outras que já existiam. Gostava das tonalidades mais 

graves, aproximando-se de um certo “limite” do que era possível cantar. Preocupava-se com 

sua dicção, mas, ao mesmo tempo, chegava perto de sussurrar as palavras que cantava; seus 

“esses” eram sibilantes, ou seja, prologavam-se em um ruído próximo ao assobio; mostrava sua 

flexibilidade vocal acelerando ou desacelerando o tempo de algumas notas (rubatos), de modo 

que os versos muitas vezes pareciam estar fora do lugar (Mello, 2021). 

Ao que nos parece, a busca incessante de João Gilberto pela sonoridade ideal, atrelada 

ao modo como confeccionou essa sonoridade pelo toque do violão e pelo canto-falado, levou- 

o a estabelecer uma relação com o campo sonoro precedente à própria linguagem. E é 

justamente nesse ponto que retomamos a afirmação de Teixeira (2018) de que João Gilberto 

visou atingir, pelo canto, melodioso e ritmado, o nascimento da palavra. 

Trazer a ideia de um “nascimento da palavra” implica nos reportarmos a um período 

anterior à aquisição da linguagem, em que uma criança “[...] ainda não aprendeu a falar, mas já 

percebeu que a linguagem significa, a voz da mãe, com suas melodias e seus toques, é pura 

música [...]” (Wisnik, 1989). Nesse período, o sujeito emite diversos sons e também os recebe, 

vendo-se diante desse campo sonoro desprovido de sentido; e, ao mesmo tempo, organizando- 

se em uma primeira forma de fala “impregnada de ritmo, sons, mal-entendidos, onomatopeias, 

assonâncias, equívocos e musicalidade” (Viana et al., 2017, p. 339). Há nessa trama algo que 



80 
 

 

 

 

antecede a linguagem como elemento comunicativo, que habita a língua que falamos, mas que 

também não chega a ser incluído propriamente nela. 

Jacques Lacan (2007) vai se referir a essa primeira forma infantil de fala como “lalação”: 

 
 

Para vocês a linguagem… – que escrevo em uma só palavra: eu faço lalangue, porque 

significa lalala, lalation, ou seja, que é fato que desde muito cedo o ser humano faz 

lalações, como isso é tudo que você precisa fazer é ver um bebê, ouvi-lo, e pouco a 

pouco há uma pessoa, a mãe, que é exatamente a mesma coisa que lalangue, exceto 

que é alguém encarnado, que lhe transmite lalangue... (Lacan, 2007, p. 23). 

 

A linguagem é para todos, mas o modo como cada um se relaciona com ela é particular. 

Diante dessa percepção, Lacan faz uso do termo lalangue – lalíngua – para designar esse efeito 

singular da linguagem no sujeito, isso que antecede qualquer articulação de sentido, residindo, 

a princípio, nas “lalações” infantis (Quinet, 2016): 

 
Cada ser humano, como ser falante, nasce e cresce recebendo a chuva – de pequenas 

gotas até enxurradas – da língua em que nasce e vai dela se apropriando e constituindo 

a sua língua própria, começando pela lalação, em que a musicalidade – com seu ritmo, 

cadências, entonações, graves e agudos – permite à criança expressar seus desejos e 

afetos – do júbilo ao ódio, da tristeza à exaltação (Quinet, 2016, p. 246). 

 

Lacan parte de lalíngua para apontar esse feito muito precoce do ser humano: fazer 

lalações, fazer um som que se separa do sentido, cantar o “lá, lá” – como dirá Colette Soler 

(2010). Esse som primário, essa lalação, caracterizaria o próprio balbucio da criança, que ainda 

não fala, mas produz sons e por eles é afetada. “A lalação evoca, em todo caso, o que da língua 

falada foi ouvido, antes da linguagem” (Soler, 2010, p. 19). A lalação seria, antes de tudo 

“canção, melodia” (Soler, 2010, p. 19). Ouve-se, antes de tudo, o canto. E a própria canção – 

aqui tomada pelo “cantar como quem fala” de João Gilberto – poderia expressar essa língua 

primária em que “o som ainda não fora colonizado pelo sentido” (Maranhão; Rocha, 2020). 

O som, como canto-falado de João Gilberto, também poderia afetar o que da linguagem 

é inapreensível. João Gilberto era mestre em neutralizar o conteúdo das letras musicais, 

deixando ecoar sua voz cantada junto às notas do violão como seu modo de dizer. Se a lalação 

é primordialmente melodia, se ela é som separado do sentido que antecede a língua como 

elemento comunicativo, entende-se que a dimensão do canto já estaria impregnada na fala; e 

“sob a rubrica do entoar, a fala e o canto são tomados em uma relação de continuidade, mais do 

que de mútua distinção” (Maranhão; Rocha, 2020, p. 91). João Gilberto firma seu modo de falar 

pelo canto, e ali permanece. 



81 
 

 

 

 

Pensar lalíngua pela via da canção é nos voltarmos à sonoridade pela qual a linguagem 

advém; e ao que dela ainda se pode cantar. Esse movimento de João Gilberto de ouvir “os sons 

da vida” – como o próprio nomeara – e reproduzi-los em consonância com uma certa 

naturalidade das palavras, serve-nos como uma chave de leitura importante para pensar a 

experiência de criação do sujeito frente à linguagem que o invade. Trata-se de uma experiência 

na qual o sujeito convoca constantemente a musicalidade de lalíngua para a ela resistir. 



82 
 

 

 

 

CAPÍTULO 3 – O GESTO CANCIONAL DE JOÃO GILBERTO 

 
“A verdade é que gosto muito do meu trabalho. É a minha opção de vida, 

minha aproximação pessoal da felicidade. Interessa-me fazer sempre o 

melhor trabalho, dividir o melhor possível os acordes, a emissão conjunta e 
uníssona da voz e do violão. Essa preocupação, que uns chamam de exagero 

e preciosismo pedante, nada mais é do que amor pelo que faço”. 

(Joao Gilberto, O Globo – 1979) 

 

Buscar modos de nos referirmos a João Gilberto não é uma tarefa simples. Chamá-lo de 

cantor parece insuficiente, uma vez que ele não se apresentava sem seu violão; chamá-lo de 

intérprete talvez nos leve a imaginá-lo como alguém que se preocupava com os elementos que 

estão em jogo na interpretação de uma obra musical, tais como “disposição corporal, contato 

com instrumento, jogo de cena, relação com o público, etc.” (Hennion, 2019, p. 22). Não é 

como se tais elementos não pudessem ser identificados nas apresentações em suas 

apresentações. A exemplo disso, Mello (2021) cita a preferência de João Gilberto por inserir 

um tapete nos palcos (Mello, 2021) – o que poderia dar a ideia de uma intenção de criação de 

cenário. No entanto, ele “não exigia recursos cênicos ou coreográficos, não dependia de 

acessórios nem de efeitos e recursos da tecnologia” [...] (Mello, 2021, p. 202). Parecia buscar 

muito mais desaparecer diante da plateia do que ornamentar seu cenário de apresentação. 

Sob uma outra perspectiva do que constitui um intérprete musical, atribui-se a ele a 

vontade de “amplificar a performação da obra nele” (Hennion, 2019, p. 24), pegando-a para si, 

tornando-a parte dele. É fato que canções de outros músicos ganharam uma nova definição na 

recomposição de João Gilberto, tais como as canções trazidas desde o seu primeiro LP Chega 

de saudade (1959)36 – dentre as quais, apenas duas, “Bim-bom” e “Hô-bá-lá-lá”, são de sua 

composição. Tais canções exibiram, sim, sua expressão musical, já que “[...] não se encontra 

uma música em que o elemento expressivo não apareça [...]” (Adorno, 2008, p. 171). Ainda 

assim, não nos parece que expandir a obra através de si era uma intenção de João Gilberto – 

ainda que isso pudesse acontecer –, mas simplesmente resgatá-la. 

Luiz Tatit (2007) refere-se a João Gilberto como intérprete “que, durante o período da 

bossa nova, acabou desnorteando o próprio conceito e execução vocal da canção [...]” (p. 147), 

e ainda foi capaz de enviar “uma mensagem inédita aos intérpretes e sobretudo aos 

compositores: todos os timbres e todas as potências de voz podem em princípio cantar” (p. 147). 

 

 
 

36 No LP encontram-se as canções: Chega de saudade, Lobo bobo, Brigas nunca mais, Hô-bá-lá-lá, Saudade fez 

um samba, Maria ninguém, Desafinado, Rosa morena, Morena boca de ouro, Aos pés da cruz, Bim-bom, É luxo 

só. 



83 
 

 

 

 

Mas Tatit (2007) também nos apresenta uma outra definição importante para pensar aquele que 

faz música a partir de sua própria fala: o cancionista. 

Chega a ser irônico quando Tatit nos diz que os cancionistas não necessariamente sabem 

música, e “a única coisa que eles têm como bagagem é a fala, que fornece para eles melodia e 

letra. Por isso, não precisam conhecer literatura e nem música” (Tatit, 2011, p. 33). Parece-nos 

familiar essa intenção quando lembramos que João Gilberto buscava “cantar como quem fala”, 

mas não necessariamente precisava compor para que isso se instaurasse, já que muitas das 

canções que gravou não eram suas. 

Com isso, longe de buscar categorizar seu gesto musical e enquadrar sua figura em meio 

a tantas definições do fazer musical – cantor, instrumentista, intérprete, cancionista –, ainda é 

importante pensarmos o que dessas categorias João Gilberto traz à tona ou, até mesmo, 

modifica. Talvez assim possamos nos aproximar dos elementos que o fazem “sideral e 

subterrâneo”, incomparável a qualquer outro em nossa música – usando as palavras de Caetano 

Veloso (2008). O que fez, então, João Gilberto na música? E, ao fazê-lo, como a música também 

lhe serviu? 

 
3.1 João Gilberto, um intérprete cancionista? 

 
 

“[...] Nenhuma força virá me fazer calar 

Faço no tempo soar minha sílaba 

Canto somente o que pede pra se cantar”. 

(Quem cochicha o rabo espicha, 1978 – Caetano Veloso) 

 
A respeito do processo de composição musical, Luiz Tatit (2016a) chama atenção para 

como o valor prosódico37 – a sonoridade da própria palavra dita, em sua entonação, melodia, 

seu acento e ritmo – carregaria um ensejo musical. É algo que, inclusive, pode dificultar a vida 

do compositor que se apega a uma expressão que lhe ocorre de modo espontâneo para a criação 

de uma canção. Como ilustração, Tatit (2016a) nos traz o depoimento do sambista Ismael Silva 

quando este conta que estava em um bar esperando por alguém quando lhe veio o primeiro 

trecho do seu samba Nem é bom falar: “Nem tudo que se diz se faz/ Eu digo e serei capaz...”. 

Porém, dar continuidade à canção não foi uma tarefa imediata, tampouco simples, ao que Tatit 

(2016a) se pergunta: “por que era importante conservar o verso que veio com a melodia se esse 

 
37 A prosódia refere-se ao comportamento melódico dos enunciados, suas realizações fonéticas. Ainda compõem 

a prosódia a forma como as palavras são encaixadas rítmica e melodicamente num texto (ou fala), seja ele a frase 

de um romance ou o verso de um poema ou canção. E a prosódia musical – para a qual chamamos atenção neste 

trabalho – é a relação entre a acentuação silábica das palavras e os acentos da estrutura musical (Baleiro, 2013). 



84 
 

 

 

 

mais dificultava do que favorecia a continuidade do trabalho?” (p. 14). Ao que ele também 

conclui: 

 
As melodias que já nascem com seus versos denotam origem mais prosódica que 

musical. [...] Essas frases não foram escolhidas pelo rendimento que teriam na 

construção geral do tema da letra, mas, sim, pela compatibilidade que mantêm com 

seus respectivos segmentos melódicos (Tatit, 2016a, p. 14). 

 

Ou seja, não adiantava tentar rabiscar outros versos levando em conta uma lógica 

sintática da língua portuguesa, pois, se pensarmos, a frase “eu digo e serei capaz...” ela pediria 

um complemento prepositivo imediato: capaz de algo. Porém, Ismael Silva demorou dias para 

trazer a solução, que acabou ficando: “...capaz de não resistir, nem é bom falar”. O ponto 

principal enfatizado por Tatit (2016a) é: no fim das contas, o compromisso de Ismael Silva – 

assim como o de outros compositores – é o de preservar a melodia que apareceu naquela 

expressão e, por consequência, depois assegurar que ela tenha uma compatibilidade com o resto 

da letra. 

Em uma outra direção, que sinaliza o mesmo argumento do autor (2016a), a melodia 

aparece primeiro, mas, nesses casos, caberia ao compositor “retirar da melodia seu valor 

prosódico” (p. 15). Ou seja, pensar o que a melodia sugere como letra, mas não sob a ótica 

gramatical e sim sonora, para só depois entrar “em pauta a coerência semântica da letra” (p. 

15). O que se mostra é: “o valor prosódico é um segredo da canção” (p. 15). 

Vemos que essa ideia de retirar da melodia seu valor prosódico se apresenta no processo 

de composição de Djavan na canção Oceano. Em depoimento, ele fala que vários “pedaços” de 

canção se apresentavam a ele – e, muitas vezes até desapareciam em seguida. Vejamos: 

 
Às vezes eu começo a compor uma canção e, por alguma razão, eu descurto, eu deixo 

de achar aquilo interessante. E aí deixo lá. Eu nunca apago nada, então fica nas fitas 
ali: pedaços de música. Eu tenho aí cerca de dez mil pedaços de música (risos). Aí eu 

tô nos Estados Unidos gravando alguma coisa [...] eu tava lá, falei com a Flávia pelo 

telefone e Flávia disse: ― Pai, eu tava mexendo aqui nas suas coisas, nas suas fitas, e 

descobri um pedaço de música que eu achei lindo. Como é que você abandonou isso? Aí 

eu digo: ― O que que é? E ela botou pra tocar e eu fiquei ouvindo no telefone. Era 

Oceano. [...] Aí eu falei: ― Realmente é lindo. [...] Aí peguei de novo essa fita e aí 

terminei a música...cinco anos depois. Fazia cinco anos que eu tinha começado 

Oceano. [...] ela desnuda bastante o voz e violão. [...] É uma coisa inexplicável. [...] 

Você faz uma música hoje sem a menor pretensão de nada, não pensa no futuro, só 

pensa ali naquele momento38. 

 

 
 

 

 
38 Trecho de entrevista no canal Youtube: Djavan fala sobre “Oceano”. Disponível em: www.djavan.com.br. 

http://www.djavan.com.br/


85 
 

 

 

 

Parece-nos, então, que pensar uma melodia, contorná-la com acordes instrumentais, e, 

em paralelo, tentar combiná-la a uma letra, não garante a existência de uma composição. Esta, 

sendo iniciada pela melodia ou pela letra, é tomada por quem a compõe em seu componente 

melódico, pela sonoridade que advém inicialmente da palavra; ou que sugere a colocação de tal 

palavra. De todo modo, “é a sonoridade que continua a prevalecer sobre o conteúdo em 

formação” (Tatit, 2016a, p. 17). Não à toa, muitas canções nascem se apoiando em palavras 

aleatórias ou, até mesmo, sem sentido, simplesmente pelo que sugerem de musicalidade. Pois,  

se o que for falado, entoado, parecer interessante ao compositor, isso se sobreporá ao sentido 

literal das palavras (Tatit, 2016a). Em seguida, entraríamos em um segundo momento da 

composição, que seria o de conjugar esses dois elementos, melodia-letra, que, segundo Tatit, 

(2008/2016a) levaria ao trabalho final de se extrair a letra de um modo de dizer. 

Iniciar a composição pelo trabalho final, ou seja, pelo melhor “modo de dizer”, foi a 

forma pela qual também iniciamos o nosso escrito, reportando-nos aos primeiros sambistas 

brasileiros como aqueles que extraíam melodias no instante da palavra dita, transformando-as 

em canção (Tatit, 2016b/2021). Eles souberam fazer com que, muitas vezes, melodia e letra se 

achassem em um único movimento – o que nos remete, inclusive, ao gesto de Ismael Silva em 

seu samba Nem é bom falar. 

Depois a canção pode até receber outro acabamento, já que, muitas vezes, por ter sua 

melodia e sua letra concebidas no calor da hora, alguns elementos se perdiam. Além disso, 

determinadas entoações orais seriam estabilizadas em “formas musicais”, e a letra encontraria 

liberdade “[...] das coerções gramaticais responsáveis pela inteligibilidade de nossa 

comunicação diária [...] (Tatit, 2021, p. 42). Mas o fato é que ali, entre oralizar e cantar, algo já 

se instaurara: 

 
O grande feito – sempre intuitivo – dos sambistas [...] foi o encontro de um lugar ideal 

para manobrar o canto na tangente da fala. Ao mesmo tempo que atribuíam 

interdependência à melodia, unificando suas partes com dispositivos musicais, 

conservavam seu lastro entoativo para dar naturalidade à elocução da letra (Tatit, 
2021, p. 43). 

 

Quando se conserva essa ideia prosódica, a canção se aproxima muito mais da 

oralização, ao passo que, se houver um distanciamento das figuras prosódicas, a musicalização 

da obra é que irá prevalecer (Tatit, 2016a). Se tomarmos a ideia de uma canção composta nas 

proximidades prosódicas, não é raro que sejamos levados, inclusive, a um espaço onde essa 

prosódia se apresenta (Souza, 2021). 



86 
 

 

 

 

A música O vento, de Dorival Caymmi, é apontada pelo documentarista brasileiro 

Carlos Nader (Publishnews, 2024) como um exemplo capaz de evidenciar “as tensões da fala 

brasileira [...]” que nos remetem a um lugar. É como se, ao ouvir a canção, fôssemos reportados 

a uma conversa entre pescadores, fazendo-nos ouvir a própria música contida nesse modo de 

falar: 

 
“Vamos chamar o vento 
Vamos chamar o vento 

 

Vento que dá na vela 

Vela que leva o barco 
Barco que leva a gente 

Gente que leva o peixe 

Peixe que dá dinheiro, Curimã 
 

Curimã ê, Curimã lambaio 

Curimã ê, Curimã lambaio 

Curimã 
Curimã ê, Curimã lambaio 

Curimã ê, Curimã lambaio 

Curimã” 
(O vento – Dorival Caymmi, 1940)39 

 
Para Souza (2021), o entoar presente na voz de Caymmi “dramatiza a fala que acontece 

indicando a conversa entre pescadores [...]”, levando-nos “ao registro de um modo de falar o 

português social e subjetivamente situado [...]” (p. 354). Assim é possível observarmos que, no 

momento da enunciação, a fala já se mostra capaz de ser música. Ao ser ouvida pelo compositor 

atento, a fala, que possui em si mesma uma musicalidade, pode ser transferida para uma 

superfície textual da canção (Souza, 2021). 

A respeito dessa transferência da fala à sua escrita cancional, Wisnik (2004) desconstrói 

a ideia de uma hierarquia existente na relação entre música e texto. Para ele, não há uma melodia 

ideal desgarrada da fala e pronta para receber um texto. Sobre isso, o autor (2004) sublinha que 

“a música não é um suporte de verdades a serem ditas pela letra, como uma tela passiva onde 

se projetasse uma imagem figurativa; talvez seja mais frequente até o caso contrário, onde a 

letra aparece como um veículo que carrega a música” (p. 14), apontando que “tudo isso é canção 

enquanto palavra entoada, cantarolada, cantada. O encontro de palavra com música, pela 

entoação, é ‘essa nossa canção’” (Leal, 2024). 

 

 

 
 

39 Ouvir canção O vento de Dorival Caymmi: https://www.youtube.com/watch?v=S3U0sHegYgU. 

http://www.youtube.com/watch?v=S3U0sHegYgU


87 
 

 

 

 

Logo, um primeiro ponto a ser demarcado é que conceber uma canção pela fala é tomar 

a palavra pelo que nela há de musicalidade. Isso seria uma tendência musical, um caminho de 

composição em que o compositor se permite instaurar uma outra gramática possível onde a 

própria gramática já não é o ponto central (Tatit, 2007) – um caminho que o cancionista – 

categoria descrita por Luiz Tatit (2007) – opera de modo sensível, sem saber, muitas vezes, que 

o faz. Na visão de Tatit, o cancionista “só se satisfaz quando consegue tirar o melhor partido 

possível, em qualquer de seus estágios, da relação entre letra e melodia [...] no sentido de criar 

compatibilidades entre as inflexões melódicas e as funções narrativas geradas pela letra” (Tatit, 

2007, p. 102). 

Para Tatit (2007), “o cancionista é, antes de tudo, um praticante da língua materna” (p. 

156), pois sabe transitar pelos campos da fala e do canto de maneira precisa, operando um 

trabalho de equilíbrio ideal entre fala e canto, de modo que ele 

 
[...] mais parece um malabarista. Tem controle de atividade que permite equilibrar a 

melodia no texto e o texto na melodia [...] As tensões locais são produzidas 

diretamente pela gestualidade oral do cancionista (compositor ou intérprete), quando 

se põe a manobrar, simultaneamente, a linearidade contínua da melodia e a linearidade 

articulada do texto (Tatit, 1996, p. 1-2). 

 

Logo, um cancionista saberia a maneira certa de dizer musicalmente: ele buscaria uma 

“dicção convincente”. Ao falar sobre essa dicção no universo da canção, Tatit (2016b) explora 

o conceito de “unidade entoativa”, que, segundo o autor, é quando uma frase – ou um fragmento 

dela – recorta um fio melódico e temos, no universo musical, uma unidade entoativa. É algo 

que, extraído do cotidiano do ouvinte, deve ser plausível a quem escuta. 

Um outro ponto importante a ser destacado é que o cancionista coloca os instrumentos 

em sua canção também pelo que a própria melodia pensada sugere, de acordo com o que “lhe 

causa a relação letra/melodia [...] ao invés de enxertar virtuosidade instrumental que nada tem 

a ver [...]” (Tatit, 2007, p. 105). 

Os bossa-novistas, de um modo geral, em suas formas compor e interpretar, sustentaram 

fortemente essa figura do cancionista, além de considerarem que tal forma “dependia 

diretamente do aumento expressivo da competência instrumental dos compositores” (Tatit, 

2014, p. 372). Para eles, sair desse fio melódico poderia representar, muitas vezes, uma 

desconexão com o campo da canção, eximindo-se de articular “a perenidade estética na 

interinidade oral da fala cotidiana” (Queiroz, 2021, p. 68). Tatit (2007) destacará Tom Jobim 

como “patrono” dessa categoria, especialmente em Águas de março, citando (2012) outros 

nomes de destaque, como Chico Buarque, Caetano Veloso, Gilberto Gil e Jorge Ben Jor. 



88 
 

 

 

 

É possível dizer que o anseio por uma dicção convincente no âmbito da canção não é 

algo novo. Mário de Andrade (1965) já ressaltava sua admiração por intérpretes que 

conseguissem “vocalizar verbalmente”, uma vez que isso os aproximaria de um canto regional 

e os afastaria dos timbres europeus (Herr, 2004). Mas, através dos escritos de Tatit, isso se 

apresenta para nós sob uma outra lógica: a de se produzir canção a partir da fala; e não a de usar 

a canção como um modo de se aproximar da fala brasileira mais “original”. 

Vemos então que o cancionista concebe a canção pela fala. Porém, não cabe 

necessariamente a ele sustentar esse trabalho vocalmente. Para isso, tem-se a figura do 

intérprete cantor, sendo ele quem decide, de forma intuitiva ou não, “quais notas/sílabas serão 

alongadas, enfatizadas, cortadas, cantadas de maneira mais pausada, ou mais prolongada, quais 

frases serão repetidas [...] cantadas com mais dramaticidade ou não” (Campos, 2018, p. 6). O 

uso desses recursos sonoros permite inúmeras interpretações musicais, de modo que (Campos, 

2018), frente a uma canção, o intérprete será capaz de traduzi-la a seu modo, “atuando como 

performer, fruidor e crítico [...]” (Pádua, 2021, p. 89). 

O que Tatit (2007) chama de cancionista-intérprete – como o último responsável por 

transmitir a canção – poderia ser o próprio compositor desta ou aquele que levaria em conta os 

propósitos pensados pelo compositor. Nessa esteira é que muitos intérpretes foram consagrados 

como “sujeitos insubstituíveis” (Tatit, 2007, p. 105) de certas canções, como “é o caso de Cauby 

Peixoto com ‘Conceição’, Dick Farney com ‘Marina’ ou João Gilberto com ‘Desafinado’” (p. 

105), por operarem um arranjo cancional até mais interessante do que fora imaginado pelos seus 

compositores. 

Em se tratando de composição, João Gilberto insistia que, mais importante do que 

compor, era ter atenção às coisas bonitas que já existiam e que poderiam ser retomadas (Mello, 

2021), ressaltando as canções de Dorival Caymmi como seu ponto de partida para tentar algo 

novo no que diz respeito à pronúncia da palavra na música. Através delas, ele conseguia “mexer 

com toda a estrutura da música, sem precisar alterar nada” (Fonte 83, 2020). 

A canção Rosa Morena foi uma das primeiras a ser tomada por João Gilberto como um 

caminho de recomposição, para que ele repensasse as frases musicais. Diz ele: “uma das 

músicas que me despertaram, que me mostraram que podia tentar uma coisa diferente foi 

Rosa Morena, do Caymmi. Sentia  que aquele prolongamento  do som que os cantores 

davam prejudicava o balanço natural da música” (Fonte 83, 2020). Vê-se aqui uma 

preocupação de João Gilberto em se manter como esse equilibrista, pois ele faz uma crítica aos 

cantores que mexem no “balanço natural” da música. 



89 
 

 

 

 

Para Caetano Veloso (2008) – que se considera um “caymmiano na ótica de João 

Gilberto” (p. 20) – foi a partir de Rosa Morena que João Gilberto pôde construir o estilo que 

viria a ser a bossa-nova. O autor (2008) segue afirmando que tudo em João “presta contas a 

Caymmi: do senso de estrutura à dicção”, pois, em Dorival Caymmi 

 
[...] a palavra cantada recebia o tratamento mais alto que se pode conceber: sempre 

espontânea, revelava, não obstante, ter passado por um crivo severo. As canções de 

Caymmi parecem existir por conta própria, mas a perfeição de sua simplicidade, 

alcançada pela precisão na escolha das palavras e das notas, indica um autor rigoroso 

(Veloso, 2008, p. 20). 

 

Se olhamos para Dorival Caymmi como cancionista e intérprete, e, ao mesmo tempo, 

enxergamos o anseio de João Gilberto em retomá-lo – dentre outros compositores a quem 

buscou –, é como se de fato ele pudesse, em sua interpretação, sustentar o trabalho do 

cancionista, e ainda atingir algo mais. Usando um termo de Caetano Veloso (2008), João 

Gilberto “revaloriza” alguns elementos já postos na composição; ele seria capaz de descobrir 

uma “pedra preciosa incrustrada na canção que ainda não havia brilhado como devia [...]” 

(Mello, 2021, p. 215). 

Isso tudo nos leva a pensar que cabe aos intérpretes – sejam eles os próprios 

compositores das canções ou não – sustentar esse trabalho de uma dicção convincente, mas a 

partir de soluções muito singulares. 

Tomemos como exemplo um caso relatado por Roberto Menescal no VEJA 

Documentários (Episódio 1 - “João Gilberto..., 2023) sobre João Gilberto: Tom Jobim e 

Vinicius de Moraes estavam gravando um disco com a conhecida “rainha do rádio”, Elizete 

Cardoso, em 1958. Tom Jobim convida João Gilberto para participar tocando violão em duas 

canções que tinham a batida da bossa-nova. No momento da gravação de Chega de saudade, 

João Gilberto não fora convencido pela dicção de Elizete, ao que ele diz: “olha, não é assim 

não”. 

Se o cancionista se faz nesse malabarismo fala-canção no momento da criação musical, 

imagina-se que, para haver um efeito de dicção convincente, esse malabarismo siga sendo 

sustentado pelo intérprete de um modo particular. E é esse modo particular vindo de João 

Gilberto, sua revalorização da canção, que também nos interessa. 

Ainda que seja difícil, talvez possamos arriscar situar João Gilberto no lugar de um 

intérprete que soube ser cancionista. Como intérprete, pode-se dizer que ele se preocupava 

muito com sua emissão vocal, encurtando, atrasando, retomando frases e desvinculando-as do 

seu pulsante no violão – que se mantinha em andamento –; ainda que não fosse com objetivos 



90 
 

 

 

 

estéticos, apresentava-se sempre com seu violão em cenários pouco ornamentados, prezando 

por uma sonorização limpa e clara – aspectos que marcam seu modo de interpretar (Mello, 

2021); e, como cancionista, pode-se dizer que a busca por uma dicção ideal nunca o deixou em 

paz. 

Ele tentava remontar um equilíbrio entre fala-canto a todo momento, criando seu próprio 

modo de dizer a canção atrelado ao toque de seu violão. Mesmo sem efetivamente compor 

algumas canções que cantou, ele, de certo modo, as compõe ao cantar (Coelho, 2016), “ele 

elabora através da performance interpretativa um pensamento de caráter composicional” 

(Menezes, 2010, p. 536). Quando ele diz à Elizete Cardoso “olha, não é assim não”, ele supõe 

que havia um outro caminho sonoro que a música requisitava para Chega de saudade. “E como 

é”? – perguntará a cantora. E como é? 

 
3.2 Soluções singulares 

 
Queria que o público visse ali 

não o João Gilberto, mas o Brasil. 

(João Gilberto, em entrevista a Tárik de Souza, 1971) 

 

Não é incomum que nomeemos alguns intérpretes como os “donos” da canção que 

interpretam, pois, ao deixarem algo tão marcante em suas performances, “os compositores 

passam a produzir em função desta performance” (Tatit, 2007, p. 106). Temos diversos nomes 

da música brasileira que ganham destaque nesse processo, tais como Roberto Carlos, Maria 

Bethânia e Elis Regina. Constatamos isso facilmente ao ouvirmos em suas vozes as canções 

Emoções, de Tore Zito, Olhos nos olhos, de Chico Buarque, e Como nossos pais, de Belchior, 

e, respectivamente, associá-las aos intérpretes citados. Maria Bethânia chegará a dizer que 

alguns compositores das canções que ela interpreta a conhecem musicalmente de modo muito 

particular: “[...] eles entendem a intérprete que sou, mais do que uma cantora. Eles compõem 

de um modo que cabe bem, que me traduz” (Pacheco, 2015). 

Augusto Campos (2008) dirá que o intérprete se integra à obra que interpreta, de modo 

que ele existe em função dela: “o intérprete será assim, na realidade, um coparticipante da 

realização” (p. 33). Tal afirmação que ganha ainda mais verdade na fala de Marisa Monte, que 

diz: “quando eu canto uma música e ela não é minha, de alguma maneira, ela se torna minha 

[...], o intérprete se apropria um pouco daquilo” (Papo de..., 2021). 

Para que a canção seja incorporada pelo intérprete, evidentemente ele faz uso de 

artifícios que vão além de sua capacidade vocal. Está em jogo a forma de ele colocar a sua voz 



91 
 

 

 

 

na canção, de dividir os versos, de operar com o corpo, e, acima de tudo, a forma como ele 

“encarna a própria compatibilidade entre os elementos da canção, tornando-se parte integrante 

da criação” (Tatit, 2007, p. 129). 

Quando nos referimos ao malabarismo fala-canção no tópico anterior, ressaltando que 

o intérprete pode sustentar esse trabalho de equilíbrio proposto pelo cancionista, esbarramos em 

um limite, justamente porque o intérprete é aquele que faz essa operação à sua maneira, ou seja, 

da forma como prefere. Com João Gilberto não fora diferente, pois ele “achava coisas que só ele 

achava. Ele tinha soluções incríveis” (Soluções..., 2023). Mas, então, como operar essa medida? 

No ato de interpretar musicalmente, Santo e Palladino (2019) chamam atenção para a 

existência de uma alteridade, pois ali será feita “uma tradução singularizada da obra, [...] um 

novo gesto” (p. 145). Podemos, a partir do contexto cancional, pensar a questão da alteridade 

como condição à existência de um sujeito, e nesse caso, um sujeito intérprete. Pensar essa 

alteridade em relação ao intérprete é concebê-lo como descentrado de si mesmo e, ao mesmo 

tempo, conferir a ele algo que é somente seu. 

O filósofo Emmanuel Lévinas, em seus Entre nós: ensaios sobre alteridade (1997), 

explora a ideia de um descentramento, um despertar a partir do outro: “O outro é, assim, 

presente ao eu” (p. 208). Através de seus escritos, abre-se espaço para pensar que, onde havia 

uma suposta ideia de eu, há um outro eu, que “me arranca da minha hipóstase, do aqui, do 

coração do ser ou do centro do mundo onde, privilegiado e, neste sentido, primordial, eu me 

coloco” (p. 125). O descentramento está justamente no ponto em que a constituição desse eu só 

se dá a partir do outro. 

A questão da alteridade também aparece em todo o ensino de Lacan, que nos traz 

diferentes perspectivas para as modalidades desse outro (Ravasio, 2016): “é que o eu humano 

é o outro, e que no começo o sujeito está mais próximo da forma do outro do que do surgimento 

de sua própria tendência” (Lacan, 1985, p. 50). 

A princípio, Lacan (1986) concebe essa alteridade se configurando pela imagem, ou 

seja, na identificação do sujeito à imagem do outro. Depois observamos um deslocamento da 

ideia de um outro como imagem a um Outro como registro simbólico, que marca o sujeito como 

efeito de discurso. O simbólico se apresenta como mediador dessa relação especular, atestando 

que o sujeito está “no mundo simbólico, quer dizer, num mundo de outros que falam” (Lacan, 

1986, p. 198). 

Lacan, então, aborda o conceito de alteridade sob dois aspectos de relação com o outro: 

o outro do imaginário; e um Outro do simbólico. E, ao tomar linguagem como não-toda, falará 



92 
 

 

 

 

de um Real como aquilo que escapa a essa representação simbólica, ou seja, aquilo que não é 

simbolizável. Esses três registros coexistem na constituição do sujeito, de modo que ele se 

constrói nessa lógica da alteridade (Freire, 2002). O que se vê é que a alteridade, como aquilo 

que é do campo do outro, está inscrita na estrutura subjetiva, situando-se na linguagem, sendo 

de ordem estruturante para pensarmos esse sujeito (Assad, 2022). 

O sujeito constitui-se nessa lógica, cabendo a ele “construir o Outro, inventá-lo para 

que possa se tornar [...] responsável diante daquilo que lhe causou” (Freire, 2002, p. 85). A 

interpretação cancional poderia ser tomada aqui como uma das vias pelas quais a alteridade se 

apresenta; uma via que serve ao sujeito como um modo de se situar no campo do Outro. A 

canção, em suas diversas interpretações, poderia ser mais uma via por onde o “eu que é outro” 

se sustenta e se apresenta. 

Quando nos referimos a João Gilberto como intérprete cancionista, o enxergamos, antes 

de tudo, como um sujeito que tentava se situar no campo da linguagem; e que parecia ter 

encontrado na própria canção um caminho para isso. É como se canção tivesse servido a João 

Gilberto como uma invenção singular na amarração dos três registros (Rocha, 2019). 

Diante dos vários espaços pelos quais transitou, o ponto que ainda parecia conectá-lo ao 

laço social era a busca pelos sons e, acima de tudo, a busca por uma interpretação cancional em 

que haveria um equilíbrio ideal de fala-canção. É interessante observar como essa busca não 

somente o coloca em movimento de modo literal – introduzindo-o a pessoas distintas e 

inserindo-o nos palcos –, mas também o leva a construir uma modalidade subjetiva possível 

(Campos, Gonçalves; Amaral, 2008), em que a relação com o outro se apresenta na canção. Ou 

seja, desde o momento em que ele escuta os primeiros artistas que despertam sua admiração, 

como Mário Reis, Chet Baker, Orlando Silva e o próprio Dorival Caymmi, ele estabelece com 

tais figuras algo de uma identificação imaginária capaz de ordenar sua criação como intérprete 

cancionista – e, consequentemente, sua própria existência. Não à toa João Gilberto chega, de 

fato, perto de incorporar esse outro na figura de Orlando Silva, quando, em 1952, lança suas 

primeiras gravações com um vocal muito semelhante ao do carioca (Wisnik, 2017; Mello, 

2021). 

No entanto, a despeito dessa primeira gravação, que fora, de certo modo, ignorada pelo 

público (Castro, 1990), João Gilberto, na intenção de buscar o que melhor se encaixasse na 

canção, encontra um caminho musical mais singular. Talvez assim também tenha conseguido 

inscrever “uma diferença, mínima que seja, entre o eu e o que vem do outro” (Campos, 

Gonçalvez; Amaral, 2008, p. 88). É desse modo que ele parece, inclusive, se autorizar a circular, 

à distância, pelo campo social (Campos, Gonçalvez; Amaral, 2008). Em outras palavras, João 



93 
 

 

 

 

Gilberto, que, ao fazer da imagem dos outros a sua própria, esteve perto de se perder na própria 

dimensão da alteridade, fora capaz de, pela via cancional, estabelecer-se como sujeito. 

Ao nomearmos, então, um movimento de criação como uma “invenção singular”, 

seguimos advertidos de que tal singularidade não se funda sem o Outro, mas também “ex-siste 

à semelhança” deste, ou seja, “está fora do que é comum” (Miller, 2008, p. 63). Miller (2008) 

chama atenção para a dificuldade de se fazer reconhecer como singular, mas reitera que “o 

singular, como tal, não se parece com nada” (p. 63). Haveria aí um ponto incomparável a 

respeito de cada um. Então, quando nos referimos a João Gilberto, onde se mostra seu caminho 

singular, seu ponto incomparável? 

O que chamamos de “caminho musical mais singular” – ou gesto cancional, ou, até 

mesmo, conforme Dorival Caymmi descrevera em 1995, (Garcia, 2012, p. 84 apud Souza, 

2016) como um “jeito “ardiloso” de operar no espaço vazio da canção – leva-nos a pensar sobre 

o que há de João Gilberto em suas soluções musicais. 

O aproveitamento que ele fazia dos espaços vazios já é uma das pistas valiosas que 

Caymmi nos fornece a respeito da solução musical joaogilbertiana, dizendo: “João Gilberto é 

um ourives nessa coisa do espaço vazio, ele deixa a bola na sua mão sabendo que ele vai tirar. 

É um ardiloso! [...]” (Garcia, 2012, p. 84 apud Souza, 2016, p. 93). 

Não à toa, João Gilberto era capaz de “ao se deparar com um determinado artefato 

artístico, [...] entendê-lo e remodelá-lo a seu bel prazer [sic]”, conseguindo “encontrar soluções 

para desequilíbrios” [...] e dar “diferentes tratamentos que outros artífices não conseguem dar” 

(Souza, 2016, p. 93). 

Em sua interpretação, João Gilberto deixava em seu canto algumas frases “flutuando”, 

um espaço sobrando, de modo que os acordes do violão não funcionavam tanto como 

acompanhamento para essas frases, “o que se ouve é o contrário, acordes pendurados no canto 

como roupas no fio de um varal” (Mammì, 2017, p. 23).Talvez seja por isso que, mesmo sendo 

acusado de gravar sempre as mesmas músicas, Menezes (2012) constata que “são as mesmas, 

mas com soluções diversas e ‘montagens’ diferentes na relação entre o plano sonoro” (p. 77). 

Sustentar os espaços vazios em uma canção, mantê-la como canção subtraída, flutuando 

entre os acordes, faz parte de um recurso fundamental descrito por Lorenzo Mammì (2017) 

como “elisão”, onde prevalece “a arte de mostrar escondendo” (p. 30). Segundo o autor, a elisão 

é marca de João Gilberto, pois ele consegue mostrar sua originalidade justamente em pontos 

indiscerníveis. 

Seu jogo mostra-esconde, como diz Cacá Machado (2019), está no contraste entre 

tempos fortes e fracos empregados por ele; nas transições harmônicas em que vários acordes se 



94 
 

 

 

 

multiplicam; na própria melodia, “que sugere uma curva que não chega a se realizar 

plenamente” (Mammì, 2017, p. 30); e na emissão da voz, que parecia buscar “mais do que o 

som, o silêncio” (p. 30). E, por fim, a “elisão suprema” (p. 31) estaria, na visão de Mammì 

(2017), na intenção de João Gilberto em efetivamente desaparecer, deixando-nos somente com 

a canção. 

Poderíamos facilmente tratar dessa “arte de mostrar escondendo” como um recurso 

essencialmente musical de João Gilberto. Porém, parece caber algo mais em seu gesto. Como 

trazemos ao longo deste escrito, a impressão é de que João Gilberto existia pela canção, mas 

por ela também desaparecia. Em nossa perspectiva, mostrar escondendo não era somente uma 

ferramenta estética musical para João Gilberto, mas sua condição única de se sustentar na 

canção: escondendo-se nela. 

Alguns elementos que o sustentavam nesse lugar aparentemente escondido eram a sua 

dicção minimalista, o seu canto baixo (Queiroz, 2021), o deslocamento rítmico que aplicava na 

frase original – e que produzia, inclusive, uma dificuldade para o público acompanhar o seu 

canto (o que sustentava ainda mais o silêncio musical de João Gilberto) (Menezes, 2012). Mas 

é a defasagem no tempo – como um aparente descompasso – que parece ter sido a marca 

essencial de seu gesto, que, segundo Menezes (2012), apesar de ser uma atitude simples, “toca 

num ponto crucial da arte musical” (p. 31), pois rege “novas concepções de timbre, durações, 

alturas e intensidades” (p. 31). E ainda, ao que nos parece, toca num ponto crucial de uma certa 

solução subjetiva de João Gilberto, que manejava o tempo cotidiano à sua maneira, não 

concebendo o próprio “passar do tempo e da história” (Mello, 2021, p. 202): afinal, “o timing 

de João Gilberto é o seu violão” (Mello, 2021, p. 220). Concordamos com Walter Garcia (2013) 

quando ele traz a ideia de que João Gilberto encontra na suspensão do tempo um recurso para 

se abrigar contra o tempo. 

Referindo-se a essa defasagem rítmica, Lorenzo Mammì (2017) nos faz pensar 

novamente na intenção – cancional-subjetiva – de João Gilberto em mostrar escondendo, pois, 

entre o retardo da voz e a antecipação do violão, ele é capaz de criar “um tempo médio que 

nunca é pronunciado [...]”, um tempo “ao qual se pode aludir, mas nunca desvelar” (p. 23). Ou 

seja, seu gesto é exato na mesma medida em que é indefinido. Até podemos trazê-lo à tona, mas 

nunca efetivamente tocá-lo. Sequer sabemos ao certo para onde esse tempo nos leva. 

O mais interessante é que, diante do possível descompasso, dos acordes invertidos 

(Mello, 2021), das notas dissonantes, o que se ouve é “uma consonância perfeita que nenhuma 

consonância concreta poderia expressá-la [...]” (Mammì, 2012). Ou, como Marc Fischer (2011) 

pontualmente percebe: “[...] João Gilberto parece cantar num ritmo que não bate com o que está 



95 
 

 

 

 

tocando. E, ainda assim, tudo se encaixa, como se nascesse daí um instrumento completamente 

novo” (p.13). 

Retomando o fragmento histórico trazido por Ruy Castro (1990), vimos que João 

Gilberto, ao ser convidado para inserir a batida de seu violão como acompanhamento para a voz 

da cantora Elizete Cardoso no LP Canção do amor demais, lançado em 1958, traz sugestões sobre 

o modo como Elizete Cardoso deve colocar sua voz na canção – que, diga-se de passagem, não 

interessaram muito a ela–: 

 
João queria que Elizete as cantasse mais para cima, principalmente os sambas, e às 

vezes se metia a dar palpites. Mostrou-lhe como fazia com “Chega de saudade”, 

atrasando e adiantando o ritmo de acordo com o que achava que a letra pedia, e 

tentou induzi-la a tentar algo parecido (Castro, 1990, p. 177). 

 

A sugestão de João Gilberto em atrasar ou adiantar o ritmo como algo que “a letra pede” 

nos aponta como o seu aspecto rítmico tinha uma ligação forte com “as inflexões da língua 

falada” (Mammì, 2017, 23). Ou seja, tal solução rítmica acompanhava a sua ideia de emissão 

vocal; de como não poderia haver um ritmo sem levar em conta o que a prosódia brasileira 

permitia. Distribuindo esses dois elementos – acentuação marcada e articulação frouxa –, João 

Gilberto cria então “uma dialética suficiente para transformar a melodia num organismo que se 

autos sustenta [sic]” (2017, p. 23). Mais que isso, como propusemos no capítulo anterior, ele 

também parece se sustentar nessa junção. 

Na construção musical, essa flexibilidade do tempo é caracterizada como rubato – que 

aponta para a capacidade do intérprete, literalmente, roubar o tempo da canção para si, 

ritardandos ou accelerandos esse tempo propositalmente (Mello, 2021). É interessante, pois há 

aí a abertura de um espaço para a flutuação rítmica, sugerindo quase um desencontro proposital 

na canção e abrindo margem para algo de inusitado advir. No caso de João Gilberto, ele fazia 

isso “retardando sílabas ou frases” de modo que “ele deixa o violão seguir adiante para alcançá- 

lo mais pra frente; outras vezes antecipa-se, emendando versos um no outro, fora do lugar em 

que deveriam estar [...]” (Mello, 2021, p. 158). Além disso, João Gilberto, ao colocar sua voz 

nessa flutuação rítmica, propunha um espaço de equivalência voz-instrumento. E, nesse enlace, 

restaria uma espécie de espaço “vazado, não excessivamente preenchido” (Pires, 2015), que nos 

retrata o tal jeito ardiloso de operar nos espaços vazios. 

Não é à toa que Mello (2021) tem a sensação de que João Gilberto era capaz de mudar 

a estrutura de uma canção em relação ao seu compasso original. Para ilustrar isso, Espindola 

(2023) faz uma comparação entre a gravação da canção Desde que o samba é samba, que fora 



96 
 

 

 

 

lançada por Caetano Veloso40 em 1993, e a lançada por João Gilberto em 2000 (no álbum 

produzido pelo próprio compositor da canção, Caetano Veloso). Na gravação41 de João 

Gilberto, notam-se “acréscimos, alterações e supressões. João tira, põe e altera acordes da 

harmonia da canção, reestrutura a forma, reduz a instrumentação para voz e violão, encurta a 

duração da música e equilibra suas repetições” (Espindola; Madeira, 2023, p. 5). 

Um outro recurso rítmico utilizado por João Gilberto fazia parte, assim como muitos 

outros que utilizara, do cenário musical brasileiro – mostrando-se essencialmente no samba: a 

síncope. Definida por Muniz Sodré (1998) como “a alteração rítmica de um tempo fraco em um 

tempo forte”, a síncope marca um deslocamento rítmico necessariamente pela pausa, uma 

suspensão rítmica que chega a sugerir que o ritmo quase foi perdido: 

 
Os baixos, fraturando o ritmo como uma metralhadora de síncopes, produziam uma 

batida que antecipava, quase sem tirar nem pôr a do violão de João Gilberto, cinco 

anos antes de “Chega de Saudade”. Era tão moderno que na época ninguém entendeu 

(Castro, 1990, p. 58). 

 
No entanto, segundo Menezes (2010), ainda que João Gilberto recupere algo que muito 

já circulava musicalmente, ele teve a façanha de propor um “deslocamento da sincopação a seu 

gosto”: uma “sincopação da síncopa” (Menezes, 2010, p. 533). Desse modo, ele é capaz de 

remontar a melodia tradicional 

 
[...] re-interpretando a seu modo uma gestualidade rítmica de grande repercussão em 

nossa música, a saber, a síncopa. O caso é que João Gilberto articula em sua estratégia 

uma tradição métrica formada ao longo da história na música brasileira; na 
simplicidade de sua performance aparece, em nova elaboração, o diálogo com uma 

questão métrica de muita história (Menezes, 2010, P. 533). 

 

Aqui é possível vê-lo como quem toma um recurso já posto – a síncope – e o recoloca 

na canção em formato de “reelaboração pessoal” (Menezes, 2010, p. 533), jogando em nível 

composicional. Para pensar esse gesto singular, Menezes (2010) traz um conceito de Marta 

Ulhôa sobre métrica derramada, em que “o canto – regido pela divisão silábica prosódica da 

língua portuguesa – e o acompanhamento – regido pela lógica métrica musical – parecem às 

vezes ‘descolados’ um do outro, numa sincronização relaxada” (Menezes, 2010, p. 533). 

 
 

 
 

40 Ouvir Desde que o samba é samba interpretada por Caetano Veloso: https://www.youtube.com/watch?v=MB- 

iGuBVclo. 
41 Ouvir Desde que o samba é samba interpretada por João Gilberto 

https://www.youtube.com/watch?v=BDILqAPZieU. 

http://www.youtube.com/watch?v=MB-
http://www.youtube.com/watch?v=BDILqAPZieU


97 
 

 

 

 

Ainda pensando no uso que João Gilberto fez da síncope, vale ressaltar que a pausa 

colocada por esse recurso musical, na visão de Muniz Sodré (1998), é capaz de convocar o 

corpo, que “responde ao desvio sonoro da música [...]” (Messias, 2015, p. 20). Logo, ao tomar 

as palavras cantadas em suas inflexões, e também as deixar soltas em espaços suspensos, quase 

“descolado” do compasso do violão, é como se, nessa suspensão, algo pudesse convocar esse 

corpo, ou, também, como disse Lacan (1975/1976), “ressoar no corpo”. 

Tomando a afirmação de Pascal Quignard (1999) de que um som nunca se emancipa 

totalmente de um movimento do corpo, pensaremos que a canção cumpre seu efeito quando 

passa pelo corpo daquele que canta (Tatit, 2014). João Gilberto parece então encontrar 

essencialmente nos recursos musicais rítmicos – os rubatos, as síncopes, a métrica derramada 

– uma forma de convocar seu corpo ao preenchimento de uma espécie de vazio temporal (Sodré, 

1998). Há na canção interpretada por João Gilberto uma convocação para um movimento diante 

de um nada. A canção parece, enfim, não somente tocá-lo no corpo, mas garantir a existência 

desse corpo, desse corpo como canção. 

O gesto cancional de João Gilberto, a radicalidade de sua obra (Menezes, 2010), a sua 

invenção, o seu jeito ardiloso, o seu descompasso compassado, serviram e servem bem aos 

ouvintes e praticantes da música brasileira, mostrando-nos as infinitas possibilidades de se 

explorar o ritmo, de se enxergar canção na fala e de se apreciar o silêncio dentro da própria 

canção. Mas, acima de tudo, esse gesto serviu a João Gilberto como sua via para se constituir 

como sujeito, mostrando-nos, enfim, seu ponto incomparável. Sim, não há João Gilberto sem 

Mário Reis, Chet Baker, Dorival Caymmi, Orlando Silva e tantos outros. E podemos enxergar 

esses outros como aqueles que – de forma indireta – entregaram-lhe uma saída possível pela via 

da canção. 

 
3.3 Recompondo canções 

 
 

Cantou músicas conhecidas, mas elas soavam diferente do que eu estava 

acostumado, ele modificava os acordes, eram outras harmonias. No violão de 

João você sente vontade de remexer o traseiro, não dá para pressentir onde 

ele vai acentuar a batida, e assim mesmo fica um negócio completamente 

natural. [...] o que me deixou atônito foram aqueles acordes completamente 

diferentes dos que escutei a vida inteira nos discos que eu tinha. As canções 

eram as mesmas, mas ali ele cantava e tocava outra coisa [...]. 

(Steve Berger, 2019 apud Mello, 2021, p. 242) 



98 
 

 

 

 

O que nomeamos aqui como gesto cancional de João Gilberto certamente aponta para 

as suas criações musicais via voz-violão, contidas na forma como emitiu sua voz nas canções; 

e no modo como operou com o violão em suas variações rítmicas infindáveis. Mas, acima de 

tudo, esse gesto parece abranger a forma como João Gilberto situou-se na linguagem pelo seu 

canto-falado; e como pôde incorporar seu próprio corpo nessa dimensão. Voz-violão seria um 

gesto tanto musical quanto subjetivo. 

Para pensarmos o que constitui esse gesto, traremos duas canções interpretadas por ele: 

Segredo (1947), de Herivelto Martins e Marino Pinto, e Pra quê discutir com madame? (1945), 

de Janet de Almeida e Haroldo Barbosa, que exibem sua forma de recompor pelo seu canto 

falado e por suas invenções rítmicas; e, por fim, traremos Hô-bá-lá-lá (1959) como uma das 

poucas canções de sua autoria que parece trazer em si mesma uma aposta num som desprendido 

de sentido, ressoando a ponto de “continuar preenchendo os espaços” (Fischer, 2011, p. 12). 

Segundo Arthur Nestrovski (Por que João Gilberto..., 2019), João Gilberto, intuindo 

“desde o início a riqueza que estava no canto-falado”, fora capaz de “reforçar ao máximo o 

caráter natural da voz falada tornada música”. Para o autor (Por que João Gilberto..., 2019), na 

canção Segredo, João Gilberto leva a prática do canto-falado ao extremo, conduzindo seu canto 

em um dizer quase exagerado: há mais fala até do que o canto, uma fala que exprime em seu 

dizer cada sílaba em sua riqueza fonética, sonora, melodiosa e rítmica: 

 
“Teu mal é comentar o passado 

Ninguém precisa saber o que houve entre nós dois 

O peixe é pro fundo das redes, segredo é pra quatro paredes 

Não deixe que males pequeninos 

Venham transtornar o nosso destino 

O peixe é pro fundo das redes 
Segredo é pra quatro paredes 

Primeiro é preciso julgar 

Pra depois condenar 
 

Quando o infortúnio nos bate à porta 

E o amor nos foge pela janela 

A felicidade para nós está morta 
E não se pode viver sem ela 

Para o nosso mal não há remédio, coração 
Ninguém tem culpa da nossa desunião” 

(Segredo, Herivelto Martins e Marino Pinto – 1947) 



99 
 

 

 

 

Nos primeiros segundos da gravação, precisamente no 0:0242, já ouvimos a colocação 

suave da voz de João Gilberto, sem introduções instrumentais antecedendo essa colocação. Ali 

já se ouve muito mais voz do que outro instrumento. As primeiras palavras “Teu mal é comentar 

o passado” quase não são alongadas, cantadas em uma cadência mais natural. Sentimos um 

alongamento musical sutil na pronúncia de algumas palavras, que aqui marcaremos através de 

traços; e o alongamento se dá mais especificamente nas vogais “e”, “o”, “i”, “u”, marcadas em 

negrito: 

 
“do_is” (dois) 

“re_des (redes) 

“pare des” (paredes) 
“transtornar_” (transtornar) 

“desti_no” (destino) 

“fun_do” (fundo) 

“con_de_nar_” (condenar) 

 
“Quan_do” (quando) 

“amor_” (amor) 

“fo ge_” (foge) 
“pe_la” (pela) 

“jane la_” (janela) 

“mor_ta_” (morta) 

“ela_” (ela) 
“co_ra_ção” (coração) 

“desu_ni_ão” (desunião) 

 
A respeito do trato vocal, Menezes (2010) aponta como João Gilberto se assentava em 

pouca pressão de ar, alongando vogais em uma sustentação de ar ininterrupta e uniforme. E será 

através dessa baixa pressão de ar que sons “estranhos” apareciam como parte efetiva da canção, 

incluindo ruídos como estalos da língua, abertura dos lábios, respiração e articulações 

linguísticas de modo geral. Na gravação aqui referida, percebemos em 0:43 segundos e em 1:12 

minutos sua abertura de lábio e um estalo leve de língua; e os “acordes pendurados” – como 

nomeou Lorenzo Mammì – parecem se mostrar também em 2:35, quando ele solta a frase “[...] 

e não se pode viver sem ela”, fazendo parecer que as palavras “sem ela” não esperam pelos 

acordes que virão. 

Se tomarmos como comparativo a gravação feita por Nelson Gonçalves em 194943, já 

nos chama atenção uma introdução orquestral; uma emissão vocal mais operística, que se 

 
 

42 Acessar o link para ouvir a canção Segredo interpretada por João Gilberto: 

https://www.youtube.com/watch?v=Fjxz9UpoQs8. 
43 Segredo interpretada por Nelson Gonçalves: https://www.youtube.com/watch?v=tvtJHI703JU. 

http://www.youtube.com/watch?v=Fjxz9UpoQs8
http://www.youtube.com/watch?v=tvtJHI703JU


100 
 

 

 

 

assenta em uma interpretação mais dramática e em alongamentos mais demorados; e tem-se o 

uso dos vibratos, como oscilação de frequência em torno da nota principal. Além disso, não 

capturarmos nenhum ruído na articulação linguística do cantor. 

Ainda que a letra da canção exiba um certo apelo dramático pela possível perda de um 

amor, especialmente na parte “quando o infortúnio nos bate à porta; o amor nos foge pela janela 

[...]”, João Gilberto, como o “antidramático” que era – segundo Zuza Homem de Mello (2021, 

p. 157) –, não incorpora esse drama cancional pelo caminho tradicional. Sem soltar a voz e sem 

alongar as notas desnecessariamente, ele abole os vibratos, despindo-se “dos artifícios dos 

cantores [...]” (Mello, p. 156), e investe essencialmente nas notas mais graves. Poderíamos 

pensar, inclusive, que sua dose dramática está contida nessas notas graves, que trazem um quê 

de tristeza em sua sonoridade (Baptista, 2007). 

Walter Garcia (2013) já mencionara que, no canto baixinho de João Gilberto, éramos 

capazes de notar uma “nuança dos sentimentos”, na qual ele equilibra melancolia e alegria no 

jogo sonoro. E, assim, toma também distância da matéria que expressa – no caso da canção, ele 

se distancia do eu-lírico sofredor, mas não necessariamente deixa de exibir algo desse 

sofrimento. No fim das contas, ele cria “um contraponto sonoro e crítico-afetivo” (Coelho, 

2016, p. 198), pois, mesmo trazendo a voz-instrumento a um espaço central na canção, ele a 

desloca da obrigação de “emitir beleza”. A voz é central não pelo que diz, mas pela forma que 

diz. Pela sua voz, João Gilberto não se preocupa em expor sentimento dando ênfase ao conteúdo 

narrado. Acima de tudo, sua voz “narra um som” (Coelho, 2016, p. 197). 

A respeito dos alongamentos passionais, Luiz Tatit (2010) acredita que não é 

interessante para o cantor utilizá-los caso estes o afastem da melodia inaugural contida na 

palavra. Diz ele: “do que adiantam soluções musicais altamente justificadas se as frases 

melódicas não puderem ser pronunciadas com naturalidade pelo cantor, dando a entender que 

ele ‘canta’ e ‘diz’ ao mesmo tempo?” (p. 15). Na canção Segredo, João Gilberto parece ser 

capaz de cantar e dizer ao mesmo tempo. Ainda que a sua interpretação possa soar 

exageradamente falada para alguns, Tatit (2016b) defende que “dizer frases da língua, por mais 

desgastadas ou desconexas que se apresentem, é sempre melhor do que um simples vocalize 

pelo fato de manter o simulacro cancional” (Tatit, 2016b, p. 53). 

Mas, a despeito do que é considerado musicalmente interessante por pesquisadores 

como Tatit – um cantar próximo ao dizer –, vemos como, além de se prestar à função musical, 

o canto-falado de João Gilberto parece ser a via por onde a sua condição de fala se esboça. 

Pensar a música como condição de fala de João Gilberto não é pensar que ele encontra 

nela necessariamente um recurso comunicativo. Pode haver aí uma finalidade que se desprende 



101 
 

 

 

 

disso. Afinal, a língua serve a mais coisas que não à comunicação (Miller, 2012a). Se não a 

comunicação, no canto-falado de João Gilberto poderia haver o que Lacan chamou de 

ressonâncias da fala, ou seja, “[...] restituir à fala o pleno valor de evocação” [...] em que “a 

função da linguagem na ressonância é de evocar e não de informar” (Miller, 2012a, p. 17). 

Um ponto de tensão explicitado por Miller é que a fala que busca evocar não deixa de 

comunicar. No entanto, ela comunica pelo viés do indireto. E, nesse ponto, retomamos a ideia 

de Lorenzo Mammì (2017) de que João Gilberto opera pela estética da elisão ao mostrar algo 

escondendo; mostrar-se, talvez, pelo viés indireto. Entendendo o canto-falado de João Gilberto 

por esse viés, pensamos que sua condição de fala, pela canção, introduz algo distinto que não 

se inscreve no circuito de respostas, não se dirige necessariamente ao Outro. Mas, ao mesmo 

tempo, permite que o intérprete, através de seus “crivos fonológicos, [...] que seriam como a 

clave – no sentido de uma clave de escritura musical” (Oury44 apud Lacan, J., 2022, p. 231), 

funde uma modalidade de articulação com seus semelhantes. Ou seja, ainda que João Gilberto 

não se colocasse em um circuito de comunicação direta com quem estivesse ao seu redor, pelos 

sons que elegia para a canção, pôde conceber que havia um Outro a quem poderia se dirigir. 

Ao despir a canção de seus invólucros, levando-a a uma certa “redução fonológica” 

(Oury apud Lacan, 2022, p. 231), João Gilberto parece inaugurar “a organização da palavra 

desde a época do murmúrio [...] em uma polivalência fonética potencial” (Oury, apud Lacan, 

2022, p. 231). Desse modo, ele também é capaz de levar a palavra, pela canção, a um nível 

inédito de realização: ao “osso da linguagem” (Oliveira, 2008, p. 17). Em Segredo, quando 

ouvimos seu cantar sussurrante, é como se ele fosse capaz de, ao reduzir a canção, mostrar-nos 

algo nela que não captamos e que é precioso. Escapando de efetivamente dizer, João Gilberto 

aponta, pelo viés indireto, que há algo distinto na canção a ser capturado. E assim ele também 

conduz a sua gramática de fala. 

Na canção Pra quê discutir com madame?45, João Gilberto também ataca a canção sem 

rodeios introdutórios: “madame diz que a raça não melhora...”. Seu jogo particular de mostrar 

escondendo logo se apresenta, uma vez que não sabemos necessariamente onde está o encontro 

entre a sua voz e as notas do violão. Fazendo uso de uma linguagem galhofeira, ele vai jogando 

a frase cantada “pra frente e pra trás do tempo em que ele toca”, ao passo que “a canção original 

 

 

44 O psicanalista francês Jean Oury se coloca no debate “A propósito da comunicação de Serge Leclaire de 27 de 

janeiro de 1965, ‘Sobre o nome próprio’”, do qual participam Jacques Lacan, Jean-Paul Valabrega, Luce Irigaray, 

Serge Leclaire, Paul Lemoine, Irene KotsoHis-Díamantis, Gennie Lemoine, Francine Markovitch, Marie-Lise 

Mondzai e Kené Major. 
45 Canção “Pra quê discutir com madame?” interpretada por João Gilberto: 

https://www.youtube.com/watch?v=n0BeKghWziE. 

http://www.youtube.com/watch?v=n0BeKghWziE


102 
 

 

 

 

divide as frases simetricamente de modo regular e o intérprete cai no início do compasso, que 

seria a cadência natural que o verso parece pedir (Por que João Gilberto..., 2019). Nesse jogo 

de recomposição musical: “Janet de Almeida pela boca de João é João” (Machado, 2019): 

 
“Madame diz que a raça não melhora 

Que a vida piora por causa do samba 
Madame diz o samba tem pecado 

Que o samba, coitado, devia acabar 

Madame diz que o samba tem cachaça 

Mistura de raça, mistura de cor 
Madame diz que o samba democrata 

É música barata sem nenhum valor 
 

Vamos acabar com o samba 

Madame não gosta que ninguém sambe 

Vive dizendo que samba é vexame 

Pra quê discutir com madame? 

[...] 

 
No carnaval que vem também concorro 
Meu bloco de morro vai cantar ópera 

E na Avenida, entre mil apertos 
Vocês vão ver gente cantando concerto 

Madame tem um parafuso a menos 

Só fala veneno, meu Deus, que horror 
Brasileiro na batata é que tem valor”. 

(Pra quê discutir com madame?, de Janet de Almeida e Haroldo Barbosa – 1945) 

 
Menezes (2012) chama atenção para o fato de que, todas as vezes em que João Gilberto 

performou essa canção ao vivo, ele o fez de modos distintos, pois em cada performance 

“podemos ouvir “[...] formas e soluções diversas, a cada gravação são criados novos pontos de 

apoio, de certa forma improvisados, embora ensaiados exaustivamente e mais ou menos fixados 

para cada diferente apresentação” (p. 77). 

Remetendo-se à performance ao vivo de João Gilberto da canção Pra quê discutir com 

madame no Palace em São Paulo (1994) – a mesma que tomamos aqui como referência inicial 

–, Menezes (2012) afirma deslumbrar-se com as passagens rítmicas operadas por João Gilberto, 

sendo uma das mais complexas que já ouvira. João Gilberto parte de seus acordes flutuantes, 

fixa um ponto de apoio no violão e um outro distinto para a voz, chegando a criar “três pontos 

de apoio rítmicos diferentes e concomitantes, sendo que dois deles tecem variações rítmicas” (p. 

79). 

Com João Gilberto, voz e ritmo se perdem para se equilibrar: não cabe à voz colocar-se 

num ritmo conhecido, que se possa acompanhar; assim como não cabe ao ritmo colocar-se à 

disposição da voz, justamente porque não sabemos o que será feito do ritmo e da voz. Nessa 



103 
 

 

 

 

canção, João Gilberto “faz com que nenhum dos acentos coincida com o metro de referência, 

obtendo como resultado uma sensação altamente sincopada e flutuante” (Menezes, 2012, p. 80). 

Não deixa de nos chamar atenção o fato de que João Gilberto não só costumava repetir 

as canções durante seus shows, como também trazia um repertório, de modo geral, repetido 

(Mello, 2021), mas com soluções musicais distintas. Ele não repetia porque o público 

requisitava. Repetir era um mecanismo seu. É como se, ao repetir, ele pudesse ver o que da 

canção ali se fixa, permanecendo como essencial. A repetição aparecia para ele quase como 

uma fórmula: repetir para (se)encontrar. 

Nas interpretações da música Pra quê discutir com madame? tanto no Palace em São 

Paulo (1994) como no Teatro Gran Rex em Buenos Aires (2000), sentimos que a música não 

chegará ao seu fim. Depois dos refrãos, João Gilberto engata em vocalizações semelhantes a 

isso: “d’iu ru, ru ru ru ru, d’uiu r uru, da p’ da ra r ara, pa ra ra ra [...]”, que dão ensejo à 

continuidade das estrofes ou, simplesmente, ao recomeço da canção “Madame diz que a raça 

não melhora [...]”. Não há direção certa ao ouvinte. E em ambas as interpretações, João Gilberto 

não finaliza a música com sua letra, mas com scats singings – improvisações sonoras com uma 

junção de sílabas – interessantíssimos. Repetindo e criando sons, criando sons e repetindo-os... 

As interpretações de João Gilberto das canções Segredo e Pra quê discutir com 

madame? exibem seu manejo particular com a canção em termos de emissão vocal e criações 

rítmicas. Elas ainda nos fazem pensar que a sonoridade na língua indica o ponto de alteridade 

de João, onde ele funda sua distinção “em movimento motor, acústico ou auditivo, emitindo ou 

recebendo traços distintivos a partir da matéria sonora bruta” (Bousingen46 apud Lacan, 2022, 

p. 306). De fato, as músicas não eram novas e já haviam sido gravadas por outros intérpretes. 

Mas com ele traziam algo de novo: mostravam-no. 

 
Hô-bá-lá-lá47 

“A voz, suave e calorosa, canta: 

É amor o ho-ba-la-lá 

O som do violão se torna mais nítido, avança tateante rumo ao primeiro 

plano, faz soar dois ou três acordes. 

Ho-ba-la-lá uma canção (a voz soa como um sorvete) 
Uma flauta aparece como o canto de um pássaro. 

Quem ouvir o ho-ba-la-lá 

Praticamente do nada, surge um piano, que, chapinhando, assume a 

sequência de notas, enquanto o violão, divertido, segue flanando. 

Terá feliz o coração 

O amor encontrará 
 

46 Robert Durandde Bousingen participa do Seminário fechado de Lacan em 28 de abril de 1965, apresentando o 

ensaio Da intervenção da associação fonemática na estruturação do fantasma primitivo. 
47 Gravação original de Hô-bá-lá-lá, inserida no LP Chega de Saudade (1959), de João Gilberto: 
https://www.youtube.com/watch?v=CG_49EV7z_Q. 

http://www.youtube.com/watch?v=CG_49EV7z_Q


104 
 

 

 

 
Ouvindo esta canção 

Alguém compreenderá 

Seu coração 

Sopros se somam, retomando as últimas sílabas, até que todos os 

instrumentos se juntam, inclusive a voz, que se deita sobre a música, não há 

como dizê-lo de outra forma. 

Vem ouvir o ho-ba-la-lá 

Ho-ba-la-lá 

Essa canção 

Dois minutos e dezessete segundos depois, fim, acabou-se. 
[...] 

Mas claro que não era o fim. A música seguia preenchendo o espaço”. 

(Fischer, p. 12, 2011). 

 

Tomado por um efeito imediato após ouvir a canção Hô-bá-lá-lá, o alemão Marc Fischer 

viaja ao Rio de Janeiro em 2011 na esperança de ouvir João Gilberto tocá-la pessoalmente. 

Tudo acontece de maneira bem improvável, pois fora um amigo japonês de Fischer que lhe 

“transmitiu o vírus” (Fischer, 2011, p. 12) mostrando-lhe a tal gravação de 1959. Fischer não 

imaginava que teria como resultado “amor à primeira audição” (p. 2). 

Certamente nos referimos aqui a um caso específico de um jornalista que, à primeira 

vista, deu vazão à sua curiosidade, ao seu encantamento pela música de João Gilberto e pela 

escrita dessa experiência de buscá-la. Mas há algo que nos captura em seu relato: Fischer admite 

uma inquietude ao pensar “ho-ba-la-lá fala de quê?”, ao que ele, não se fixando precisamente 

na busca de uma tradução, aponta: “o que tínhamos ouvido era a essência de alguma coisa” (p. 

13). Para Fischer, mesmo quando a música termina, ela segue preenchendo um espaço. 

Diante disso, retomamos questões que já se colocaram neste trabalho: ao explorar a 

sonoridade das palavras pelo seu canto-falado – em defasagens rítmicas –, João Gilberto fora 

capaz de tocar a língua em seu caráter de puro som, ou seja, tocar algo de lalíngua? E por que 

sua música, aqui na especificidade da canção Hô-bá-lá-lá, seguiu preenchendo o espaço mesmo 

após seu fim? 

Já nos primeiros sete segundos da gravação aqui tomada como base – a do LP Chega de 

saudade (1959) –, captamos brincadeiras sonoras: “Diu, n’diu; bop n’bo (mais agudo); Diu, 

n’diu (mais grave); N’bop n’bo (mais agudo)” (Fischer, 2011, p. 12). E ele termina a canção 

soprando a mesma palavra indefinida com a qual começa a canção, hô-bá-lá-lá, que traz a ideia 

de um espaço também indefinido. 

Quando nos questionamos se João Gilberto fora capaz de tocar a língua em seu caráter 

puro, indagamos se sua forma particular de tratar da linguagem via canção acaba por tocar em 

um ponto inaugural desta: um lugar anterior às significações, lugar de lalíngua, de lalação ou 

do “tatibitati das crianças” (Quinet, 2016, p. 244). 



105 
 

 

 

 

Como trouxemos no capítulo anterior, Lacan concebe lalíngua como conceito para 

apontar uma língua ainda anterior à aquisição da fala, que cada um recebe como marca de um 

modo distinto. Segundo Miller (2012b), diferentemente da linguagem, lalíngua não parece ser 

uma estrutura por não estar situada em uma sincronia; ao contrário, ela comporta “uma 

dimensão irredutivelmente diacrônica” (Miller, 2012b, p.11). E ainda, sendo feita de mal- 

entendidos, ela comporta uma dimensão individual que não serve ao estabelecimento de um 

diálogo com o Outro. E justamente por não servir ao diálogo, lalíngua exige, por fim, um novo 

conceito de fala: uma que não diz ao Outro ou a partir do Outro (Miller, 2012b). 

Pensar uma fala que não se presta ao diálogo poderia, em princípio, nos aproximar 

novamente do que fora apontado no tópico anterior como uma “fala que evoca por um viés do 

indireto”(Miller, 2012a), mas que, ainda assim, não deixa de comunicar. Porém, quando Miller 

traz essa discussão à tona novamente em O monólogo de aparola (2012b) – em seu Curso da 

Orientação Lacaniana (1995-1996), pronunciado no âmbito do Departamento de Psicanálise da 

Universidade de Paris VIII –, é para avançar no propósito dessa fala, que é “animada por um 

querer-gozar (p. 17)”, ou seja, por satisfazer somente aquele que fala, fundando-se, assim, num 

monólogo. 

Segundo Miller (2012b), esse novo conceito de fala é descrito por Lacan como aparola, 

e, ainda que não tenha sido empregado de modo frequente em seu ensino, já fora suficiente, na 

perspectiva de Miller, para que repensássemos se essa fala comporta sequer um Outro, já que, 

através desse conceito, “[...] o conjunto da referência à comunicação desaba ou, pelo menos, no 

nível em que se trata da aparola não há diálogo, não há comunicação [...]. Não existe o Outro 

com maiúscula” (p. 13). Aparola seria palavra equívoca capaz de evocar os sons inaugurais 

com os quais nos deparamos desde os primeiros anos de vida. 

A respeito de tais sons, Miller (2012a) faz uso dos escritos de Michel Leiris (1999) para 

falar sobre o modo como o sujeito se organiza diante do conteúdo sonoro que recebe, dos 

“monstros orais [...] onde ocorrem vínculos que não são da ordem lexical, com interferências, 

assonâncias” [...] (Leiris apud Miller, 2012b, p. 13). Aparola, ao tocar esses sons, se apresenta 

como palavra-monstro (Miller, 2012b). Ela traz à tona esses sons desprovidos de sentido e sem 

endereçamento. 

Quando Miller (2012b) retoma as proposições de Lacan para que reelaboremos o 

conceito de fala, ele não propõe a existência de espaços distintos para a concepção da palavra. 

Parte-se do mesmo lugar, mas os destinos são diferentes: aparola é no que se transforma a fala 

que não busca a comunicação, mas apenas alguma satisfação daquele que fala. 



106 
 

 

 

 

Tomando as invenções cancionais de João Gilberto, é como se pudéssemos visualizá- 

las nesses dois propósitos de fala, mas, acima de tudo, como sua única fala: aquela que se dirige 

ao Outro pelo “viés do indireto”; e aquela que simplesmente se satisfaz, sem direção. Sua 

canção parece ser tratamento à linguagem, sendo seu único modo de endereçamento ao Outro; 

mas parece ser também capacidade de fazer sua fala simplesmente ressoar. 

A respeito da canção hô-bá-lá-lá é como se ela o permitisse transitar mais pelo segundo 

propósito. Ao privilegiar a musicalidade na palavra inventada – hô-bá-lá-lá –, João Gilberto nos 

dá a impressão de que preferia apostar na sonoridade desta ao ter que se preocupar com o que 

ela produziria em termos de sentido. Isso faz o próprio Fischer (2011) questionar se hô-bá-lá- 

lá falaria de beleza, do amor ou da dor (p. 14). A sua escrita musical retoma a escrita de lalíngua, 

que nada quer dizer, e que ora o condiciona a falar via canção; e ora o permite existir sem 

qualquer endereçamento. 

Mas o fato de hô-bá-lá-lá funcionar como sua canção aparola não a exime de tocar o 

Outro. Talvez tenha sido justamente por isso que não deixou de fazê-lo. Não à toa ela nunca 

parou de tocar para Marc Fischer, que termina seu texto ansiando pelo que não pôde ter: “anseio, 

sempre e de novo o anseio, por toda parte (Fischer, 2011, p. 130). A canção ressoa – em João, 

ao cantar, e em Marc, ao escutar; mas não pelo que diz. Ela “confunde e despista todo 

significado [...] sendo uma câmara de ecos que baterá um no outro ao acaso, de maneira 

contingente” (Góis et al., p. 5). 

Ao ouvirmos o cancionista Ednardo entoar que “cantar parece com não morrer”48, 

estamos advertidos de sua licença poética para enfatizar a prática do cantar como o que faz “a 

vida ter razão”. Supomos que simplesmente cantar não livra o sujeito de se haver com o mal- 

estar imposto pela linguagem. Mas a forma como se opera o cantar talvez aponte um caminho 

que parece ter servido a João Gilberto. Ele operou seu cantar ao violão como aquilo que 

unicamente pôde ser. Nessa direção, retomamos sua fala em entrevista ao jornal O Globo em 

1979, em que dissera algo curioso sobre sua vontade de se igualar à sua música: “Queria ser 

assim como vocês, da imprensa: igual ao trabalho que produzem. Isso, aliás, é um grande trauma 

meu: não ser como é a minha música. Eu tento, mas não consigo”. 

Novamente, não nos parece à toa que as duas canções que compôs se apoiem em seus 

neologismos Bim-bom e Hô-bá-lá-lá, que quase nos remetem a uma brincadeira infantil 

despretensiosa. Ele brincava de fazer som? Se sim, as brincadeiras apontam que o traço mais 

distinto de João Gilberto se funda e se fixa na busca pelos sons, e, nesse caso, sons que 

 

48 Trecho da canção de Enquanto engomo a calça (1979), de Ednardo: 

https://www.youtube.com/watch?v=eA0_9U9d11c. 

http://www.youtube.com/watch?v=eA0_9U9d11c


107 
 

 

 

 

antecedem um sentido, sons que remetem à existência de sonoridade ideal para ele. Seriam as 

lavadeiras de Juazeiro da Bahia equilibrando suas trouxas de roupas? Seriam os carros passando 

próximo de sua casa nas noites silenciosas de Juazeiro? Seriam os pescadores conversando? 

Seriam, enfim, todos “os sons da vida” reunidos? Não saberíamos dizer. 

Ao pensarmos em João Gilberto em suas invenções singulares no campo musical, 

podemos vê-lo como alguém que soube retomar algo da sonoridade que reside no manejo entre 

música e fala; e, ao fazê-lo, através dos seus jogos fônicos, pôde operar seu recorte singular 

(Miller, 2012a) que o manteve ao longo de sua vida. Assim, buscar os sons ideais em lugares 

remotos, brincar com o ritmo, cantar-falando para falar-cantando, talvez, de fato, pareça com 

não morrer. 



108 
 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
 

“João Gilberto é um baiano “bossa nova” de vinte e sete anos. 
Em pouquíssimo tempo influenciou toda uma geração de arranjadores, 

guitarristas, músicos e cantores. Nossa maior preocupação nesse “long- 

playing” foi que Joãozinho não fosse atrapalhado por arranjos que tirassem 

sua liberdade, sua natural agilidade, sua maneira pessoal e intransferível de 
ser, em suma, sua espontaneidade. Nos arranjos contidos nesse “long- 

playing” João participou ativamente; seus palpites, suas ideias, estão todos 

aí. Quando Joao Gilberto se acompanha, o violão é ele. Quando a orquestra 
o acompanha, a orquestra também é ele. João Gilberto não subestima a 

sensibilidade do povo. Ele acredita que há sempre lugar para uma coisa nova, 

diferente e pura que – embora à primeira vista não pareça – pôde se tornar, 

como dizem na linguagem especializada: altamente comercial. Porque o povo 
compreende o Amor, as notas, a simplicidade e a sinceridade. Eu acredito em 

João Gilberto porque ele é simples, sincero e extraordinariamente musical. 

P.S. Caymmi também acha.” 

 
Antônio Carlos Jobim (Contracapa do LP Chega de saudade, 1959) 

 
Esta pesquisa teve como ponto de partida o som de João Gilberto. Ao ouvi-lo, 

questionamo-nos se seu modo de tratar esse som, pela canção falada via violão-voz, tocava algo 

de um som inaugural, no qual a palavra emitida ainda não serviria ao sentido. Partimos da 

hipótese de que esse modo de se haver com o som mostrava-se como um tratamento à palavra 

pela própria via cancional. 

Para que chegássemos ao que chamamos de “invenção singular” de João Gilberto, 

passamos por outras invenções no que diz respeito à música Ocidental: a música litúrgica 

europeia, a indígena, a negra, deparando-nos com caminhos onde estas se fundem e também 

constantemente se separam. De tais hibridizações, vemo-nos diante da impossibilidade de 

designar uma identidade musical – e não será diferente em relação à música brasileira. Ainda 

que pensadores citados, como foi o exemplo Mário de Andrade, tenham buscado instituir a ideia 

de um “populário sonoro nacional” na década de 1920 – visando especialmente trazer 

visibilidade à tal sonoridade –, os próprios falarão da diversidade que compõe a nossa 

musicalidade. 

Ainda nesse período (1920), a narrativa antropofágica de Oswald de Andrade propõe 

que nos alimentemos daquilo que nos é alheio. Assim, ao contrário de buscarmos a imitação, 

iríamos rumo à devoração de novas informações (Caetano Veloso, 1997). Oswald de Andrade 

marca então uma possiblidade de o Brasil se deslocar de uma postura cultural de inferioridade, 

em direção à “deglutição do alheio” (Schwartz, 198, p. 8). A partir disso, marcamos também a 

direção pela qual este escrito tratou a música brasileira: como um trabalho coletivo de musicar 



109 
 

 

 

 

o que nos é estrangeiro e, ao mesmo tempo, faz parte de nós; em um movimento que se põe a 

devorar “a dimensão assustadora do outro” (Wisnik, 2021, p. 65). 

A bossa-nova aparecerá nessa lógica de uma construção musical que se funda na 

retomada de “característicos regionais de nosso populário” (Castro, 1999, p. 24) sem negar a 

importação de elementos estrangeiros. Reiteramos aqui a sua formação a partir do samba, 

especialmente no que diz respeito à matéria musical que fora privilegiada pelos primeiros 

sambistas brasileiros: o canto-falado. O elemento fundamental da bossa-nova destacado neste 

trabalho foi justamente a sua composição a partir do canto. 

Através do seu LP Chega de saudade, lançado em 1959, João Gilberto se mostra como 

a figura que marca a entrada da bossa-nova no cenário musical – apesar de ele ter afirmado que 

fazia samba e “não essa coisa de bossa nova”. Pelo seu canto, ele realça o gesto cancional da 

bossa em seu ponto máximo ao ser capaz de neutralizar os possíveis excessos contidos na 

canção. Destacamos que seu em LP só havia duas composições de sua autoria, Hô-bá-lá-lá e 

Bim-bom, trazendo a ideia de que João Gilberto era, acima de tudo, um recompositor. Ao trazer 

as composições de outros cancionistas – reiterando a necessidade de “as coisas bonitas” serem 

retomadas –, ele as compõe ao cantá-las em suas invenções diversas. 

Após nos situarmos na biografia de João Gilberto, passamos a vê-lo como alguém que 

se organizou a partir da busca por sons ideais. Ao responder a Tom Jobim sobre a origem de 

sua inspiração para compor e recompor, ele afirma que recupera os primeiros sons das 

lavadeiras que ouvira ainda em Juazeiro da Bahia. É nessa busca pelos “sons da vida” que João 

Gilberto encontra movimento, mas também estagnação. Ali no seu ponto de busca e repetição 

do som, ele ficava. 

Vimos que, para reproduzir alguns dos sons que capturava à sua volta, João Gilberto 

elege o violão como instrumento ideal, mas não como forma de um complemento vocal: voz- 

violão formava a “unidade sonora” que representava João Gilberto. Partimos da ideia de que tal 

instrumento o permitiu dar certa consistência ao seu próprio corpo – tendo este trabalho partido 

da concepção lacaniana de corpo além de uma constituição biológica, mas como aquele que 

adquire consistência pelo discurso. A configuração “João voz-violão” – que, não à toa, dá nome 

a um álbum de João Gilberto de 2000 – se mostrou para nós como invenção possível de João 

diante de um corpo que constantemente se apresenta como “fragmentado, múltiplo e caótico”. 

Frente à interpretação cancional, trabalhamos a noção da alteridade para pensar o que 

confere um aspecto singular ao intérprete. A interpretação cancional foi tomada, então, como 



110 
 

 

 

 

uma das vias pelas quais a alteridade se apresenta, podendo servir ao sujeito como um modo de 

se situar no campo do Outro. 

Pensando em João Gilberto como um intérprete cancionista, o enxergamos, antes de 

tudo, como um sujeito que tentava se situar no campo linguagem; e que parece ter encontrado 

na própria canção um caminho para isso. No que diz respeito à operação que realizou na canção, 

chamamos atenção para uma estética da “elisão” (Mammì, 2017), a partir da qual ele fora capaz 

de mostrar algo de forma indireta, escondendo. Em nosso ponto de vista, a originalidade de 

João Gilberto estaria aí, justamente nos pontos indiscerníveis em que ele não nos permite vê-lo 

de forma previsível em suas invenções sonoras: as canções sempre se apresentavam de modo 

distinto, e não sabíamos o que seria feito da colocação da voz na canção e do ritmo desta. 

Quando partimos da trajetória de vida de João Gilberto na busca pelos sons, observamos 

que, ainda que ele não se colocasse em um circuito de comunicação direta com quem estivesse 

ao seu redor, foi pelos sons que elegeu para musicar que pôde conceber a existência de um 

Outro a quem poderia se dirigir. Sua canção parece ter sido tratamento à linguagem e seu único 

modo de endereçamento ao Outro; mas também se mostrou como possibilidade de fazer sua 

fala simplesmente ressoar. 

O modo de João Gilberto operar com som da palavra via canção através de uma certa 

“redução fonológica” nos remeteu ao conceito lacaniano de lalíngua, o qual aponta para uma 

organização inaugural da palavra, desde a época do murmúrio. Nesse período, há uma 

polivalência fonética potencial, na qual o sujeito pode fazer uso dos sons não em vias de 

produzir sentido a partir deles, mas de apenas se satisfazer quando estes ressoam. 

O fato de as únicas composições de João Gilberto partirem de neologismos 

aparentemente sem sentido (Hô-bá-lá-lá e Bim-bom) não nos pareceu à toa. João preferiu 

apostar na sonoridade da canção ao ter que se preocupar com o que ela produziria em termos 

de sentido. Através do seu cantar sussurrante, é como se ele tivesse sido capaz de, ao reduzir a 

canção, mostrar-nos algo nela que não captamos e que é precioso. Dizendo sem efetivamente 

dizer, é como se João Gilberto nos apontasse, pelo “viés indireto”, que há algo distinto na 

canção a ser capturado. Por fim, podemos dizer que a sua escrita musical retoma a escrita de 

lalíngua que nada quer dizer, e que ora o condiciona a falar via canção; e ora o permite existir 

sem qualquer endereçamento. 

A fala de Tom Jobim na Contracapa do LP Chega de saudade já em 1959 já parecia nos 

revelar alguns pontos fundamentais a respeito de João Gilberto e que, de certo modo, ousamos 

abordar neste trabalho: ele encontra seu caminho “pessoal e intransferível” de existência pela 

música, e, ao incorporar o violão nesse arranjo, “o violão é ele”. 



111 
 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 
ADORNO, Theodor. Fragmento sobre música e linguagem. Trans/Form/Ação, [S.L.], v. 31, 

n. 2, p. 167-171, 2008. DOI: http://dx.doi.org/10.1590/s0101-31732008000200010. 

 

ALBUQUERQUE JÚNIOR, Durval Muniz de. A invenção do nordeste e outras artes. São 
Paulo: Cortez, 2011. 

 

ANDRADE, Mário. Aspectos da Música Brasileira. São Paulo: Livraria Martins, 1965. 

 

ANDRADE, Mário. Ensaio sobre a música brasileira. 3. ed. São Paulo: Vila Rica; Brasília: 

INL, 1972. 

 

ASSAD, Margarida M. Elia. O impossível e o laço, o analista e a época. In: 3a Preparatória 

para o XXIV Encontro Brasileiro do Campo Freudiano, Boletim Punctum, Número Extra 

II, Escola Brasileira de Psicanálise (EBP), set. 2022. Disponível em: 

https://encontrobrasileiroebp2022.com.br/wp-content/uploads/2022/09/BOLETIM-EXTRA- 

II-texto-Margarida-1.pdf. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

AZEVEDO, Renata Mattos de. A voz e a inovação para musicar a vida: ressonâncias entre 

música e psicanálise. 2011. 173 f. Tese (Doutorado) - Instituto de Psicologia, Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2011. 

 
BALEIRO, Zeca. Esta Dona Prosódia. Revista Piauí, 2013. Disponível em: 

https://piaui.folha.uol.com.br/esta-dona-prosodia/. Acesso em: 10 maio. 2024. 

 

BANDEIRA, Manuel. Meu Amigo Mário de Andrade. In: BANDEIRA, Manuel. Andorinha, 

Andorinha. Rio de Janeiro: José Olympio, 1966. 

 

BAPTISTA, André. Funções da Música no Cinema: contribuições para a elaboração de 

estratégias composicionais. 2007. 174 f. Dissertação (Mestrado) – Escola de Música, 

Universidade Federal de Minas Gerais, UFMG, Belo Horizonte, 2007. 

 

BARROS, José D’ Assunção. Música indígena brasileira – filtragens e apropriações históricas. 

Projeto História: Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados de História, São Paulo, 

v. 32, n. 1, p. 153-169, jun. 2006. 

 

BLOCK, Mônica Dourado Furtado. Caracterização discursiva da Bossa Nova no discurso 

literomusical brasileiro. 2007. 134 f. Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação 

em Linguística, Universidade Federal do Ceará, UFC, Fortaleza, 2007. 

 

BOLLOS, Liliana Harb. Mário de Andrade e a formação da crítica musical brasileira na 

imprensa. Música Hodie, Goiânia, v. 6, n. 2, p. 119–132, 2007. DOI: 10.5216/mh.v6i2.1581. 

 

BOLLOS, Liliana Harb; COSTA, Carlos Henrique; CORRÊA, Fernando Antônio de 

Alvarenga. As gravações históricas da canção “Desafinado”: desdobramentos da Bossa Nova 

no cenário internacional. ARJ – Art Research Journal: Revista de Pesquisa em Artes, Natal, 

v. 4, n. 1, p. 96–113, 2017. DOI: 10.36025/arj.v4i1.10002. 

http://dx.doi.org/10.1590/s0101-31732008000200010
https://encontrobrasileiroebp2022.com.br/wp-content/uploads/2022/09/BOLETIM-EXTRA-II-texto-Margarida-1.pdf
https://encontrobrasileiroebp2022.com.br/wp-content/uploads/2022/09/BOLETIM-EXTRA-II-texto-Margarida-1.pdf
https://piaui.folha.uol.com.br/esta-dona-prosodia/


112 
 

 

 

 

BRITO, Brasil Rocha. Bossa Nova. In: CAMPOS, Augusto de. Balanço da Bossa e outras 

bossas [1978]. São Paulo: Perspectiva, 2008. p. 17-41. 

 

BROUSSE, Marie-Hélène. Corpos lacanianos: novidades contemporâneas sobre o Estádio do 
espelho. Opção Lacaniana Online, ano 5, n. 15, nov. 2014. 

 

CALDAS, Heloisa. Da voz à escrita: clínica psicanalítica e literatura. Rio de Janeiro: Contra 

Capa, 2007. 

 

CAMPOS, Augusto de. Balanço da Bossa e outras bossas [1978]. São Paulo: Perspectiva, 

2008. 

 

CAMPOS, Sérgio de; GONÇALVES, Sara; AMARAL, Tammy. Psicoses ordinárias. Mental, 

Barbacena, ano VI, n. 11, p. 73-87, jul-dez. 2008. 

 

CANDÉ, Roland de. História universal da música. Tradução de Eduardo Brandão. São Paulo: 

Martins Fontes, 1994. 

 

CANELAS NETO, José Martins et al. Entrevista com Luiz Tatit. Ide, São Paulo, v. 34, n. 53, 

p. 33-42, dez. 2011. 

 

CARDOSO, José Maria Pedrosa. História breve da música ocidental. Coimbra: Imprensa da 

Universidade de Coimbra, 2010. 

 

CARVALHO, José Leme Lopes. Os alicerces da folia: a linha de baixo na passagem do maxixe 

para o samba. 2006. 202 f. Dissertação (Mestrado) – Instituto de Artes, Universidade Estadual 

de Campinas, 2006. 

 

CASTRO, Ruy. Chega de Saudade: a história e as histórias da Bossa Nova. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1990. 

 

COELHO, Carla Araújo. O Estado Novo e a integração do samba como expressão cultural da 

nacionalidade. Revista Vernáculo, n. 27, 2011. 

 

COELHO, Frederico. Usos da voz na canção popular – apontamentos e hipótese. IPOTESI, 

Juiz de Fora, v. 20, n. 1, p. 194-203, jan.-jun. 2016. 

 

COPLAND, Aaron. Como ouvir e entender música. [1957]. São Paulo: É Realizações, 2017. 

 

CORREIO BRAZILIENSE. Menescal e Wanda Sá comemoram 50 anos de criação da música 

O barquinho. Correio Braziliense Acervo, 2011. Disponível em: 

https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/diversao-e- 

arte/2011/09/21/interna_diversao_arte, 

270718/menescal-e-wanda-sa-comemoram-50-anos-de-criacao-da-musica-o-barquinho.shtml. 

Acesso em: 10 maio 2024. 

 

COUTO, Henrique; HORA, Edmundo. “Do canto falado à fala cantada – as ideias de Caccini 

e Hermeto Pascoal”. In: PERFORMA’15: Proceedings of the International Conference on 

Musical Performance, Actas do PERFORMA 2015: Encontro Internacional de Investigação 

em Performance Musical, 2015. 

https://www.correiobraziliense.com.br/app/noticia/diversao-e-


113 
 

 

 

 

EGG, André. Schoenberg do início da carreira ao dodecafonismo. André Egg, 2020. 

Disponível em: https://andreegg.org/2020/04/14/schoenberg-do-inicio-da-carreira-ao- 

dodecafonismo/. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

EGG, André; CLETO, Murilo. Celebrar João Gilberto é celebrar o que o Brasil tem de melhor. 

Estado da Arte, 2021. Disponível em: https://estadodaarte.estadao.com.br/joao-gilberto-90- 

egg-cleto/. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

EPISÓDIO 1 - “JOÃO GILBERTO: O Dono da Bossa” | VEJA Documentários. Canal do 

Youtube: vejapontocom. [S. l.: s. n.], 2023. 1 vídeo (10 min). Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=4qMCTivObrM&ab_channel=vejapontocom. Acesso em: 

10 maio 2024. 

 

ESPINDOLA, Guilherme; MADEIRA, Bruno. Decifrando o violão de João Gilberto em seu 

arranjo de Desde que o samba é samba. Per Musi, Belo Horizonte, v. 24, 2023. 

 

EVANGELISTA, Ronaldo. João pela primeira vez. UOL Música, 2011. Disponível em: 

https://ronaldoevangelista.blogosfera.uol.com.br/2011/06/08/joao-pela-primeira-vez/. Acesso 

em: 10 maio 2024. 

 

FISCHER, Marc. Ho-ba-la-lá: à procura de João Gilberto. Companhia das Letras: São Paulo, 

2011. 

 

FONTE 83. Um mito sem mistério: João Gilberto revela tudo sobre sua música à Veja em 1971. 

Fonte 83, 2020. Disponível em: https://fonte83.com.br/um-mito-sem-misterio-joao-gilberto- 

revela-tudo-sobre-sua-musica-a-veja-em-1971/. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

FREIRE, Ana Beatriz. A constituição do sujeito e a alteridade: considerações sobre a psicose e 

o autismo. Estilos da clínica, v. 7, n. 13, p. 78-91, 2002. Disponível em: 

http://pepsic.bvsalud.org/pdf/estic/v7n13/06.pdf. Acesso em? 10 maio 2024. 

 

FREUD, Sigmund. O infamiliar (1919). Belo Horizonte: Autêntica, 2019. (Obras incompletas 

de Sigmund Freud). 

 

FURTADO FILHO, João Ernani. Samba exaltação: fantasia de um Brasil brasileiro. Revista 

Trajetos, v. 07, n. 13, 2009. 

 

GARCIA, Walter. Radicalismos à brasileira. Celeuma, v. 1, n. 1, maio, p. 21-31, 2013. 

 

GAVA, José Estevam. A linguagem harmônica da bossa nova. São Paulo: Editora Unesp, 
2002. 

 

GLOBO NEWS. Nelson Motta relembra como conheceu João Gilberto e como o músico mudou 

a sua vida. Globo News, 2019. Disponível em: https://g1.globo.com/globonews/em-casa-com- 

nelson-motta/video/nelson-motta-relembra-como-conheceu-joao-gilberto-e-como-o-musico- 

mudou-a-sua-vida-7822765.ghtml. Acesso em: 10 maio 2024. 

 
GÓIS, Elsa; ULYENO, Elzira; UENO, Michele; GENESINI, Teresa. Lalangue, via régia para 

captura do real. Conversação 2008 do IPLA, Instituto da Psicanálise Lacaniana. 2008. 

https://estadodaarte.estadao.com.br/joao-gilberto-90-egg-cleto/
https://estadodaarte.estadao.com.br/joao-gilberto-90-egg-cleto/
http://www.youtube.com/watch?v=4qMCTivObrM&ab_channel=vejapontocom
http://www.youtube.com/watch?v=4qMCTivObrM&ab_channel=vejapontocom
https://fonte83.com.br/um-mito-sem-misterio-joao-gilberto-revela-tudo-sobre-sua-musica-a-veja-em-1971/
https://fonte83.com.br/um-mito-sem-misterio-joao-gilberto-revela-tudo-sobre-sua-musica-a-veja-em-1971/
http://pepsic.bvsalud.org/pdf/estic/v7n13/06.pdf
https://g1.globo.com/globonews/em-casa-com-nelson-motta/video/nelson-motta-relembra-como-conheceu-joao-gilberto-e-como-o-musico-mudou-a-sua-vida-7822765.ghtml
https://g1.globo.com/globonews/em-casa-com-nelson-motta/video/nelson-motta-relembra-como-conheceu-joao-gilberto-e-como-o-musico-mudou-a-sua-vida-7822765.ghtml
https://g1.globo.com/globonews/em-casa-com-nelson-motta/video/nelson-motta-relembra-como-conheceu-joao-gilberto-e-como-o-musico-mudou-a-sua-vida-7822765.ghtml


114 
 

 

 

 

Disponível em: http://psicanaliselacaniana.com/estudos/documents/LALANGUE.pdf. Acesso 

em: 10 maio 2024. 

 

GOMES, Antonio Henrique de Castilho. As transformações do samba-enredo carioca: entre 

a crise e a polêmica. 2006. 137 f. Dissertação (Mestrado) – Pontifícia Universidade Católica do 

Rio de Janeiro, Departamento de Letras, 2006. 

 

GROUT, Donald J; PALISCA, Claude V. História da música Ocidental. Lisboa: Gradiva, 
2007 [1994]. 

 

GUIMARÃES, Samuel. Nação, nacionalismo, Estado. Estudos Avançados, v. 22, n. 62, 2008. 

 

HELAL FILHO, William. ‘Não sou um gênio e nem tenho voz privilegiada, é necessário 

trabalhar duro pelo produto final’: Uma longa entrevista com João Gilberto. O Globo, 2019. 

Entrevista originalmente publicada em 1979. Disponível em: 

https://blogs.oglobo.globo.com/blog-do-acervo/post/nao-sou-um-genio-e-nem-tenho-voz- 

privilegiada-e-necessario-trabalhar-duro-pelo-produto-final-uma-longa-entrevista-com-joao- 

gilberto.html. 

 

HENNION, Antoine. Tocar, interpretar, escutar: praticar a música ou fazê-la agir?. Estudos de 

Sociologia, [S.L.], v. 2, n. 25, p. 7-28, 19 dez. 2019. Universidade Federal de Pernambuco. 

http://dx.doi.org/10.51359/2317-5427.2019.243761. 

 

HERMETO, Miriam. Música Popular Brasileira: uma tradição sincopada. Acervo, Rio de 
Janeiro, v. 21, n. 2, p. 207-212, jul.-dez. 2008. 

 

HERR, Martha. Um modelo para interpretação de canção brasileira nas visões de Mário de 

Andrade e Oswaldo de Souza. Música Hodie, v. 4, n. 2, 2004. 

 

JORNAL DA USP. Tom Jobim compôs “Águas de Março” inspirado no poeta Olavo Bilac. 

Jornal da USP, 2020. Disponível em: https://jornal.usp.br/cultura/tom-jobim-compos-aguas- 

de-marco-inspirado-no-poeta-olavo-bilac/. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

KIEFER, B. História da música brasileira: dos primórdios ao início do século XX. 4.ed. Porto 

Alegre: Movimento, 1997. 

 

LACAN, Jacques. Escritos [1901-1981]. São Paulo: Zahar, 1998. 

 

LACAN, Jacques. O seminário, livro 1: os escritos técnicos de Freud [1953-1954]. São Paulo: 

Zahar, 1986. 

 

LACAN, Jacques. O seminário, livro 2: o eu na teoria de Freud e na técnica da psicanálise 

[1978]. São Paulo: Zahar, 1985. 

 

LACAN, Jacques. O seminário, livro 11: os quatro conceitos fundamentais da psicanálise 

[1964]. 2. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2008. 

 

LACAN, Jacques. O seminário, livro 12: problemas cruciais para a psicanálise [1964-1965]. 
Recife: Centro de Estudos Freudianos do Recife, 2022. 

http://psicanaliselacaniana.com/estudos/documents/LALANGUE.pdf
http://dx.doi.org/10.51359/2317-5427.2019.243761
https://jornal.usp.br/cultura/tom-jobim-compos-aguas-de-marco-inspirado-no-poeta-olavo-bilac/
https://jornal.usp.br/cultura/tom-jobim-compos-aguas-de-marco-inspirado-no-poeta-olavo-bilac/


115 
 

 

 

 

LACAN, Jacques. O seminário, livro 23: O sinthoma [1975-1976]. São Paulo: Zahar, 2007. 

 

LAURENT, Éric. O avesso da biopolítica: uma escrita para o gozo. Rio de Janeiro: Contra 

Capa, 2016. 

 

LEAL, Claudia. De Juazeiro a Manhattan, conheça as idas e vindas de João Gilberto pelo 

mundo. Folha de S. Paulo Ilustrada, 2019. Disponível em: 

https://www1.folha.uol.com.br/ilustrada/2019/07/de-juazeiro-a-manhattan-conheca-as-idas-e- 

vindas-de-joao-gilberto-pelo-mundo.shtml. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

LEAL, Claudia. Exposição mostra como canções moldaram língua portuguesa. Folha de S. 

Paulo Ilustríssima, 2024. Disponível em: 

https://www1.folha.uol.com.br/ilustrissima/2024/02/exposicao-mostra-como-cancoes- 

moldaram-lingua-portuguesa.shtml. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

LÉVINAS, Emmanuel. Entre nós: ensaios sobre alteridade (1951-1988). Petrópolis: Vozes, 

1997. 

 

LUNA, Ive Novaes. O percurso da música ocidental e sua aproximação com a encenação. 

Repertório, Salvador, n. 21, p. 65-83, 2013. 

 

MACHADO, Cacá. Um eslavosamba de João Gilberto: o mostra-esconde da canção. Nexo 

Jornal, 2019. Disponível em: https://www.nexojornal.com.br/um-eslavosamba-de-joao- 

gilberto-o-mostra-esconde-da-cancao. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

MAMMÌ, Lorenzo. A fugitiva: ensaios sobre música. São Paulo: Companhia das Letras, 2017. 

 

MAMMÌ, Lorenzo. João Gilberto e o projeto utópico da Bossa Nova. Novos Estudos CEBRAP, 

São Paulo, v. 3, n. 34, 1992. 

 

MAMMÌ, Lorenzo. Música, métrica e tempo no pensamento de Agostinho: um projeto. 

Cadernos de trabalho CEPAME, v. 2, n. 2, p. 99-104, 1993. 

 

MANDIL, Ram. Os efeitos da letra: Lacan leitor de Joyce. Rio de Janeiro: Contra Capa; Belo 

Horizonte: Faculdade de Letras UFMG, 2003. 

 

MANSO, Rita; CALDAS, Heloisa. Escrita no corpo: gozo e laço social. Ágora: Estudos em 

Teoria Psicanalítica, [S.L], v. 16, p. 109-126, abr. 2013. DOI: http://dx.doi.org/10.1590/s1516- 

14982013000300008. 

 

MARANHÃO, Bernardo Costa Couto de Albuquerque; ROCHA, Guilherme Massara. O 

umbigo do samba: a interpretação analítica na obra de João Gilberto. Estudos de Psicanálise, 

Rio de Janeiro, n. 57, p. 75–88, jun. 2022. 

 

MARANHÃO, Bernardo Costa Couto de Albuquerque; ROCHA, Guilherme Massara. Da fala 

ao canto e ao invés: lalíngua e o real do inconsciente. Reverso, Belo Horizonte, v. 42, n. 80, p. 

91–100, 2020. 

 

MARIZ, Vasco. História da música no Brasil. Rio de Janeiro: Editora Civilização Brasileira, 

1983. 

https://www1.folha.uol.com.br/ilustrada/2019/07/de-juazeiro-a-manhattan-conheca-as-idas-e-vindas-de-joao-gilberto-pelo-mundo.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/ilustrada/2019/07/de-juazeiro-a-manhattan-conheca-as-idas-e-vindas-de-joao-gilberto-pelo-mundo.shtml
https://www.nexojornal.com.br/um-eslavosamba-de-joao-gilberto-o-mostra-esconde-da-cancao
https://www.nexojornal.com.br/um-eslavosamba-de-joao-gilberto-o-mostra-esconde-da-cancao
http://dx.doi.org/10.1590/s1516-14982013000300008
http://dx.doi.org/10.1590/s1516-14982013000300008


116 
 

 

 

 

MARTINELLI, Leonardo. Visão do Paraíso?: Villa-Lobos e a ideia de Brasil. In: Anais do 

Simpósio Internacional Villa-Lobos, USP, São Paulo, p. 76-80, 2009. 

 

MARTINS, Manoel Ruiz Corrêa. “Tempo, tambor de todos os ritmos”: os regimes de 

historicidade nas representações musicais brasileiras (a Bossa nova e o Tropicalismo – 

1950/1970). In: XXV Encontro Estadual da História da ANPUH-SP, São Paulo, 2020. 

 

MAYR, D. Prométhée, o terceiro poema sinfônico de Leopoldo Miguéz. XXIV Congresso da 

Associação Nacional de Pesquisa e Pós-Graduação em Música – São Paulo – 2014. 

 

MELLO, Zuza Homem. Amoroso: uma biografia de João Gilberto. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2021. 

 

MENEZES, Enrique V. Elaborações rítmicas em João Gilberto. In: I Simpósio Brasileiro de 

Pós-Graduandos em Música XV, Colóquio do Programa de Pós-Graduação em Música da 

UNIRIO, Rio de Janeiro, 8 a 10 de novembro de 2010. 

 

MENEZES, Enrique V. A música tímida de João Gilberto. 2012. 140 f. Dissertação 

(Mestrado em Música) – Escola de Comunicação e Artes, Programa de Pós-graduação em 

Música, Universidade de São Paulo, 2012. 

 

MESSIAS, Gabriel Marques. Síncope e desvio: desde que o samba é samba de Paulo Lins. 

2015. 77 f. Monografia (Graduação) – Curso de Especialização em Literatura, Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2015. 

 

MILLER, Jacques Alain. Aposta no passe: seguido de 15 testemunhos de analistas da Escola, 

membros da Escola Brasileira de Psicanálise. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2018. Org. e trad. 

Ana Lydia Santiago. 

 

MILLER, Jacques Alain. Coisas de fineza em psicanálise. Orientação lacaniana, v. III, n. 11, 

2008. Documento de trabalho para os seminários de leitura da Escola Brasileira de Psicanálise. 

Lições I a VI. Tradução não revista pelo autor e editada exclusivamente para uso dos seminários 

de Orientação Lacaniana nas Seções e Delegações da EBP, sob a coordenação da Diretoria 

Geral. 

 

MILLER, Jacques Alain. Efeito do retorno à psicose ordinária. Opção Lacaniana Online, ano 
1, n. 3, nov. 2010. 

 

MILLER, Jacques Alain. Elementos de biologia lacaniana. Belo Horizonte: EBP/MG, 1999. 

 

MILLER, Jacques Alain. Invenção psicótica. Opção Lacaniana, São Paulo, n. 36, p. 6-16, 

2003. 

 

MILLER, Jacques Alain. Jacques Lacan e a voz. Opção Lacaniana Online, ano 4, n. 11, jul. 

2013. 

 

MILLER, Jacques Alain. O escrito na fala. Opção Lacaniana Online, ano 3, n. 8, jul. 2012a. 

 

MILLER, Jacques Alai. O monólogo de aparola. Opção Lacaniana Online, ano 3, n. 9, nov. 

2012b. 



117 
 

 

 

 
 

MILNER, Jean-Claude. O amor da língua. Campinas, SP: Unicamp, 2012. 

 

MORAES, José Geraldo Vinci de. História e música: canção popular e conhecimento histórico. 

Revista Brasileira de História, [S.L.], v. 20, n. 39, p. 203-221, 2000. DOI: 

http://dx.doi.org/10.1590/s0102-01882000000100009. 

 

MOREIRA, Gabriel Ferrão. A influência de Villa-Lobos na construção do nacionalismo na Era 

Vargas. In: ANPUH – XXV Simpósio Nacional de História, Fortaleza, 2009. Disponível em: 

https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019- 

01/1548772006_b9a8b50a9c0c80d181422f711ed856c7.pdf. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

MOTTA, Nelson. João Gilberto, um homem chamado mistério. O Globo, 2021. Disponível 

em: https://oglobo.globo.com/cultura/nelson-motta/coluna/2021/12/joao-gilberto-um-homem- 

chamado-misterio-1-25330544.ghtml. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

MUKUNA, Kazadi Wa. Contribuição Bantu na música popular brasileira: perspectivas 

etnomusicológicas. São Paulo: Terceira Margem, 2006. 
 

MURARI, L. A mestiçagem da alma: literatura, crítica e ciência na construção do discurso 

racial no Brasil pós 1870. Itinerários, Araraquara, n. 23, p. 175-190, 2005. Disponível em: 

https://periodicos.fclar.unesp.br/itinerarios/article/view/2832/2572. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

NAPOLITANO, Marcos. A música brasileira na década de 1950. Revista USP, São Paulo, n. 

87, p. 56-73, 1 nov. 2010. DOI: http://dx.doi.org/10.11606/issn.2316-9036.v0i87p56-73. 

 

NOGUEIRA, Fernanda Silva. As muitas vidas da Bossa Nova e seus novos beats. 2009. 61 

f. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em História) - Universidade Federal de 
Uberlândia, Uberlândia, 2009. 

 

OLIVEIRA, Paulo da Costa e Silva Franco de. Contra os excessos: contenção, equilíbrio e 

amor na bossa nova. 2008. 137 f. Dissertação (Mestrado em Comunicação Social) – Pontifícia 

Universidade Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2008. 

 

ORNAGHI, Mário Andrade. A apropriação do folclore musical pela música erudita brasileira 

e argentina no século XX. In: Anais do XXVI Simpósio Nacional de História – ANPUH, São 

Paulo, julho 2011. Disponível em: 

https://www.snh2011.anpuh.org/resources/anais/14/1299695929_ARQUIVO_TrabalhoANPU 

H-MarioAndreOrnaghi.pdf. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

PACHECO, Nuno. Maria Bethânia: “O meu show não é nada retrospectivo, nada. Não gosto 

de parar”. Público, 2015. Disponível em: 

https://www.publico.pt/2015/05/23/culturaipsilon/entrevista/maria-bethania-o-meu-show-nao- 

e-nada-retrospectivo-nada-nao-gosto-de-parar-1696496. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

PÁDUA, Mônica Pedrosa de. Tradução e intermidialidade na interpretação da canção de 

câmara. Estudos Semióticos, São Paulo, v. 17, n. 3, p. 83-103, 20 dez. 2021. DOI: 

http://dx.doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2021.186440. 

http://dx.doi.org/10.1590/s0102-01882000000100009
https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-01/1548772006_b9a8b50a9c0c80d181422f711ed856c7.pdf
https://anpuh.org.br/uploads/anais-simposios/pdf/2019-01/1548772006_b9a8b50a9c0c80d181422f711ed856c7.pdf
https://oglobo.globo.com/cultura/nelson-motta/coluna/2021/12/joao-gilberto-um-homem-chamado-misterio-1-25330544.ghtml
https://oglobo.globo.com/cultura/nelson-motta/coluna/2021/12/joao-gilberto-um-homem-chamado-misterio-1-25330544.ghtml
https://periodicos.fclar.unesp.br/itinerarios/article/view/2832/2572
http://dx.doi.org/10.11606/issn.2316-9036.v0i87p56-73
https://www.snh2011.anpuh.org/resources/anais/14/1299695929_ARQUIVO_TrabalhoANPUH-MarioAndreOrnaghi.pdf
https://www.snh2011.anpuh.org/resources/anais/14/1299695929_ARQUIVO_TrabalhoANPUH-MarioAndreOrnaghi.pdf
http://www.publico.pt/2015/05/23/culturaipsilon/entrevista/maria-bethania-o-meu-show-nao-
http://www.publico.pt/2015/05/23/culturaipsilon/entrevista/maria-bethania-o-meu-show-nao-
http://dx.doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2021.186440


118 
 

 

 

 

PAPO DE Música – Marisa Monte. Canal do Youtube: Papo de Música. [S. l.: s. n.], 2021. 1 

vídeo (21 min). Disponível em: https://youtu.be/PzVzwEvqbxY?si=kiy9AfYhFiWUd0d5. 

Acesso em: 10 maio 2024. 

 

PAULA, Janaina Rocha de. Pascal Quignard: o silêncio, o ruído, a palavra na ponta da língua. 

Revista Estudos Lacanianos, Belo Horizonte, v. 3, n. 4, 2010. 

 

PAULEK, Jean Carlos; SIQUEIRA, Allyson. Cultura e música afro brasileira como 

ferramenta de ensino de arte. 2022. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação) – Centro 

Universitário Internacional UNINTER, 2022. 

 

PAULINO, Roseli. Análise Da Música Águas De Março – Tom Jobim. Arte e Artistas, 2016. 

Disponível em: https://arteeartistas.com.br/analise-da-musica-aguas-de-marco/. Acesso em: 10 

maio 2024. 

 

PEREIRA, Maria Fernanda de França. O samba de exaltação: Convergências e conflitos na 

construção discursiva da identidade nacional. Teoria e Cultura, Juiz de Fora, v. 7, n. 1/2, p. 

103-119, jan.-dez. 2012. 

 

PICCHI, Achille. Mário de Andrade e a invenção do nacional na música do Brasil. Mimesis, 

Bauru, v. 30, n. 1, p. 99-112, 2009. 

 

PINTO, Tiago de Oliveira. Som e música. Questões de uma antropologia sonora. Revista de 

Antropologia, São Paulo, v. 44, n. 1, p. 222-286, 2001. DOI: http://dx.doi.org/10.1590/s0034- 

77012001000100007. 

 

PIRES, Carlos. Rigor e liberdade: a causa de João Gilberto. Magma, São Paulo, n. 11, p. 82, 

13 fev. 2015. DOI: http://dx.doi.org/10.11606/issn.2448-1769.mag.2015.90157. 

 

POLETTO, Fabio Guilherme. Apontamentos sobre a bossa nova e suas relações com projetos 

de identidade nacional. In: XXVI Congresso da Associação Nacional de Pesquisa e Pós- 

Graduação em Música, Belo Horizonte, 2016. Disponível em: 

https://anppom.org.br/anais/anaiscongresso_anppom_2016/4365/public/4365-14327-1- 

PB.pdf. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

POR QUE JOÃO GILBERTO é João Gilberto: Palavra e Música. Arthur Nestrovski. Canal do 

Youtube: revista piauí, 2019. 1 vídeo (7 min). Disponível em: https://youtu.be/-V- 

lZdZDqms?si=K3VSpCGvb-O8BFNw. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

PUBLISHNEWS. Nova exposição no Museu da Língua Portuguesa foca no elo entre a língua 

e a canção. Publish News, 2023. Disponível em: 

https://www.publishnews.com.br/materias/2023/07/12/nova-exposicao-no-museu-da-lingua- 

portuguesa-foca-no-elo-entre-a-lingua-e-a-cancao. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

PUCCI, Magda Dourado. Influência da voz indígena na música brasileira. Música Popular em 

Revista, Campinas, ano 4, v. 2, p. 5-30, jan.-jun.2016. 

 

QUEIROZ, Zeno. A dicção do cancionista: percurso de um conceito. Estudos Semióticos, São 

Paulo, v. 17, n. 3, p. 66-82, 20 dez. 2021. DOI: http://dx.doi.org/10.11606/issn.1980- 

4016.esse.2021.180863. 

https://arteeartistas.com.br/analise-da-musica-aguas-de-marco/
http://dx.doi.org/10.1590/s0034-77012001000100007
http://dx.doi.org/10.1590/s0034-77012001000100007
http://dx.doi.org/10.11606/issn.2448-1769.mag.2015.90157
https://anppom.org.br/anais/anaiscongresso_anppom_2016/4365/public/4365-14327-1-PB.pdf
https://anppom.org.br/anais/anaiscongresso_anppom_2016/4365/public/4365-14327-1-PB.pdf
http://www.publishnews.com.br/materias/2023/07/12/nova-exposicao-no-museu-da-lingua-
http://www.publishnews.com.br/materias/2023/07/12/nova-exposicao-no-museu-da-lingua-
http://dx.doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2021.180863
http://dx.doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2021.180863


119 
 

 

 

 
 

QUIGNARD, Pascal. Ódio à música. Rio de Janeiro: Rocco, 1999. 

 

QUINET, A. Lalíngua e Sinthoma. Línguas e Instrumentos Linguísticos, n. 38, jul.-dez. 

2016. Disponível em: http://www.revistalinguas.com/edicao38/cronica2.pdf. Acesso em: 10 

maio 2024. 

 

RAVASIO, Marcele Homrich. Alteridade e psicanálise: as modalidades de outro em Lacan. 

Barbarói, Santa Cruz do Sul, n. 46, p. 153, 9 mar. 2016. DOI: 

http://dx.doi.org/10.17058/barbaroi.v0i46.8670. 

 

RIBEIRO, Lúcio; SANCHES, Pedro Alexandre. “Águas de Março” foi revelada pelo 

“Pasquim”. Folha de S. Paulo, 2001. Disponível em: 

https://www1.folha.uol.com.br/fsp/ilustrad/fq1805200109.htm. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

ROCHA, Tiago Humberto Rodrigues. O corpo como função de suplência imaginária em um 

caso de psicose ordinária. Estudos e Pesquisas em Psicologia, Rio de Janeiro, v. 19, n. 1, p. 

147-165, 2019. 

 

RODRIGUES, Gilda Vaz. O último Lacan. Reverso, Belo Horizonte, ano 40, n. 75, p. 51-56, 

jun. 2018. 

 

ROMAN, Artur Roberto. O conceito de Polifonia em Bakhtin – O Trajeto Polifónico de 

uma Metáfora. Letras, Curitiba, n. 41-42, p. 207-220, 1992-93. 
 

ROSA, Márcia. A psicose ordinária e os fenômenos de corpo. Revista Latinoamericana de 

Psicopatologia Fundamental, [S.L.], v. 12, n. 1, p. 116-129, mar. 2009. DOI: 

http://dx.doi.org/10.1590/s1415-47142009000100008. 

 

ROSENBAUM, Yudith. Invenção e memória na antropofagia oswaldiana. Revista Brasileira 

de Psicanálise, v. 46, n. 3, p. 151-160, 2012. 

 

SAFATLE, Vladimir. Cinismo e falência da crítica. São Paulo: Boitempo, 2008. 

SAFATLE, Vladimir. Em um com o impulso. Rio de Janeiro: Autêntica, 2021. 

SANDRONI, Carlos. Apontamentos sobre a história e o perfil institucional da etnomusicologia 

no Brasil. Revista USP, São Paulo, n. 77, p. 66-75, 1 maio 2008. DOI: 

http://dx.doi.org/10.11606/issn.2316-9036.v0i77p66-75. 

 

SANT’ANNA, Affonso Romano de. Música popular e moderna poesia brasileira. São 

Paulo: Editora Nova Alexandria, 2013. 

 

SANTOS, Fabiana Cozza dos; PALLADINO, Ruth Ramalho Ruivo. A construção 

interpretativa na canção popular. Música Popular em Revista, [S.L.], v. 6, n. 1, p. 142-158, 29 

ago. 2019. DOI: http://dx.doi.org/10.20396/muspop.v6i1.13152. 

 

SANTOS, Francisco Junior Lemes. Da obra do gozo ou do sentido do sintoma: desordem 

simbólica e mínimo de outro. Estilos da Clínica, São Paulo, v. 28, n. 2, p. 264-276, 20 ago. 

2023. DOI: http://dx.doi.org/10.11606/issn.1981-1624.v28i2p264-276. 

http://www.revistalinguas.com/edicao38/cronica2.pdf
http://dx.doi.org/10.17058/barbaroi.v0i46.8670
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/ilustrad/fq1805200109.htm
http://dx.doi.org/10.1590/s1415-47142009000100008
http://dx.doi.org/10.11606/issn.2316-9036.v0i77p66-75
http://dx.doi.org/10.20396/muspop.v6i1.13152
http://dx.doi.org/10.11606/issn.1981-1624.v28i2p264-276


120 
 

 

 

 
 

SANTOS, Marco Antonio Carvalho (org.). Heitor Villa-Lobos. Recife: Fundação Joaquim 
Nabuco, Editora Massangana, 2010. 

 

SCHWARTZ, Roberto. Nacional por subtração. In: SCHWARTZ, Roberto. Que horas são? 

Ensaios. São Paulo: Companhia das Letras, 1987. p. 29-48. 

 

SCHURMANN, Ernst F. A música como linguagem: uma abordagem histórica. Rio de 

Janeiro: Editora Brasiliense: 1990. 

 

SEGRETTO, Marcelo Costa. A exploração do timbre a da oralidade na composição de 

canções populares. 2019. Tese (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em Semiótica e 

Linguística Geral, Departamento de Linguística da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2019. 

 

SETTE, Guilherme; GIRON, Luís Antônio. Manias e lições de João Gilberto. Revista IstoÉ, 

2019. Disponível em: https://istoe.com.br/a-influencia-de-joao-gilberto/. Acesso em: 10 maio 

2024. 

 

SEVERIANO, Jairo. Uma história da música popular brasileira: das origens à modernidade. 

São Paulo: Editora 34, 2013. 

 

SEYFERTH, Giralda. Construindo a nação: hierarquias raciais e o papel do racismo na política 

de imigração e colonização. In: MAIO, Marcos Chor; SANTOS, Ricardo Ventura (orgs.). 

Raça, ciência e sociedade. Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ; CCBB, 1996. p. 41-58. 

 

SILVA, Paulo da Costa e. Canções praieiras. Revista Piauí, 2016. Disponível em: 

https://piaui.folha.uol.com.br/cancoes-praieiras/. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

SILVA, Rafael Mariano Camilo da. Desafinado: dissonâncias nos discursos acerca da 

influência do Jazz na Bossa Nova. 2017. 161 f. Dissertação (Mestrado em Música) - 

Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia 2018. 

 

SOARES-QUADROS JR, João F. Música brasileira. São Luís: UEMA; UEMAnet, 2019. 

 

SOCHA, Eduardo. O problema da forma na música contemporânea. Artefilosofia, Ouro Preto, 

n. 4, p. 95-104, jan. 2008. 

 

SODRÉ, Muniz. Samba, o dono do corpo. Rio de Janeiro: Mauad, 1998. 

 

SOLER, Colette. S. O “corpo falante”. Caderno de Stylus, n. 1, maio 2010. Disponível em: 

https://www.campolacaniano.com.br/wp-content/uploads/2023/06/cad1.pdf. Acesso em: 10 

maio 2024. 

 

SOLUÇÕES de harmonias incríveis. Canal do Youtube: Cortes de Amplifica [OFICIAL]. [S. 

l.: s. n.], 2023. 1 vídeo (8 min). Disponível em: https://youtu.be/- 

4F5Y7FdPGI?si=IHcCD25tvGtfTqD1. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

SOUZA, Adercângelo Adépio de. A Bossa-Nova e Sua Influência na Evolução da Linguagem 

Sonora da Música Instrumental Brasileira. Revista Sonora, v. 3, n. 2, 2021. Grupo de pesquisa 

https://istoe.com.br/a-influencia-de-joao-gilberto/
https://piaui.folha.uol.com.br/cancoes-praieiras/
https://www.campolacaniano.com.br/wp-content/uploads/2023/06/cad1.pdf


121 
 

 

 

 

Tecnologia, Mídia, Criação Sonora e Audiovisual Instituto de Artes, Universidade Estadual de 

Campinas (Unicamp). 

 

SOUZA, Henrique A. Identidades narrativas e música popular: uma abordagem 

musicológica da bossa nova. Dissertação (Mestrado em Música) – Universidade Federal do Rio 

de Janeiro, Rio de Janeiro 2016. 

 

SOUZA, Pedro de. De onde vem a língua falada nas canções? Línguas e Instrumentos 

Linguísticos, Campinas, v. 24, n. 47, p. 347-363, 1 out. 2021. DOI: 

http://dx.doi.org/10.20396/lil.v24i47.8666688. 

 

SOUZA, Tiago de. A desleitura como tática, ou a tática da desleitura: reflexões sobre João 

Gilberto, Dorival Caymmi e a busca da legitimação de uma identidade artística. Orfeu, 

Florianópolis, v. 1, n. 1, p. 74–108, 2016. DOI: 10.5965/2525530401012016074. 

 

STARLING, Heloisa Maria Murgel. Caminhos cruzados. Folha de S. Paulo Ilustríssima, 

2012. Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/fsp/ilustrissima/46498-caminhos- 

cruzados.shtml. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

TATIT, Luiz. Canção e oscilações tensivas. Estudos semióticos, São Paulo, n. 2, 14-21, 2010. 

 

TATIT, Luiz. A arte de compor canções. Revista USP, São Paulo, n. 111, p. 11-20, 16 dez. 

2016a. DOI: http://dx.doi.org/10.11606/issn.2316-9036.v0i111p11-20. 

 

TATIT, Luiz. Estimar canções: estimativas íntimas na formação do sentido. Cotia, SP: Ateliê 

Editorial, 2016b. 

 

TATIT, Luiz. O “cálculo” subjetivo dos cancionistas. Revista do Instituto de Estudos 

Brasileiros, São Paulo, n. 59, p. 369, 1 dez. 2014. DOI: http://dx.doi.org/10.11606/issn.2316- 

901x.v0i59p369-386. 

 
TATIT, Luiz. O cancionista: composição de canções no Brasil. São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo, 1996. 

 

TATIT, Luiz. O século da canção. Cotia, SP: Ateliê Editorial, 2021. 

 

TATIT, Luiz. Todos entoam: ensaios, conversas e canções. São Paulo: Publifolha, 2007. 

 

TEIXEIRA, Antônio. O demônio do feminino em Grande sertão: veredas. In: XXIII Encontro 

Brasileiro do Campo Freudiano, 2020. O presente texto é a transcrição de uma conferência 

proferida na Academia Mineira de Letras, em evento intitulado Lacan na Academia, no dia 14 

de março de 2018. Disponível em: https://www.encontrobrasileiro2020.com.br/wp- 

content/uploads/2020/11/Teixeira-Antonio-O-demo%CC%82nio-do-feminino-em-Grande- 

serta%CC%83o-veredas.pdf. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

TEIXEIRA, Antônio; SANTIAGO, Jésus. Semiologia da percepção: o enquadre da realidade e 

o que retorna no real. In: TEIXEIRA, Antônio; CALDAS, Heloisa. Psicopatologia lacaniana 

I: semiologia. Belo Horizonte: Autêntica, 2017. p. 121-144. 

http://dx.doi.org/10.20396/lil.v24i47.8666688
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/ilustrissima/46498-caminhos-cruzados.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/ilustrissima/46498-caminhos-cruzados.shtml
http://dx.doi.org/10.11606/issn.2316-9036.v0i111p11-20
http://dx.doi.org/10.11606/issn.2316-901x.v0i59p369-386
http://dx.doi.org/10.11606/issn.2316-901x.v0i59p369-386
https://www.encontrobrasileiro2020.com.br/wp-content/uploads/2020/11/Teixeira-Antonio-O-demo%CC%82nio-do-feminino-em-Grande-serta%CC%83o-veredas.pdf
https://www.encontrobrasileiro2020.com.br/wp-content/uploads/2020/11/Teixeira-Antonio-O-demo%CC%82nio-do-feminino-em-Grande-serta%CC%83o-veredas.pdf
https://www.encontrobrasileiro2020.com.br/wp-content/uploads/2020/11/Teixeira-Antonio-O-demo%CC%82nio-do-feminino-em-Grande-serta%CC%83o-veredas.pdf


122 
 

 

 

 

TEIXEIRA, Pedro Bustamante. Do samba à bossa nova: inventando um país. Curitiba: Appris, 

2020. 

 

TINÉ, Paulo José de Siqueira. Procedimentos modais na música brasileira: do campo étnico 

do Nordeste ao popular da década de 1960. 2008. Tese (Doutorado em Musicologia) – Escola 

de Comunicações e Artes, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2008. 

 

TINHORÃO, José Ramos. A deculturação da música indígena brasileira. Revista Brasileira 

de Cultura, ano IV, n. 13, p. 9-26, jul.-set. 1972. Disponível em: 

http://biblioteca.funai.gov.br/media/pdf/Folheto17/FO-CX-17-929-89.PDF. Acesso em: 10 

maio 2024. 

 

VELOSO, Caetano. Antropofagia. São Paulo: Penguin e Companhia das Letras, 1997. 

VELOSO, Caetano. Verdade tropical. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 

VIANA, Beatriz Alves; FURTADO, Luis Achilles Rodrigues; VIEIRA, Camilla Araújo Lopes; 

STERVINOU, Adeline Annelyse Marie. A dimensão musical de lalíngua e seus efeitos na 

prática com crianças autistas. Psicologia USP, São Paulo, v. 28, n. 3, p. 337-345, dez. 2017. 

DOI: http://dx.doi.org/10.1590/0103-656420170011. 

 

VIDAL, Paulo Eduardo Viana; PINHEIRO, Felipe Vianna Pinheiro. O corpo na psicose no 

último ensino de Lacan. Psicologia Revista, São Paulo, v. 24, n. 2, p. 265–278, 2016. 

 

VIEIRA, Marcus André. “Silêncio” (isso não é um silêncio). Opção Lacaniana Online, ano 4, 

n. 11, jul. 2013. 

 

VILANOVA, Andréa. Um corpo, três registros: RSI. considerações sobre o fenômeno 

psicossomático. Ágora: Estudos em Teoria Psicanalítica, Rio de Janeiro, v. 13, n. 1, p. 63-79, 

jun. 2010. DOI: http://dx.doi.org/10.1590/s1516-14982010000100005. 

 

WISNIK, Guilherme. Guilherme Wisnik faz análise de música que marcou a história do Brasil. 

Jornal da USP, 2016. Disponível em: https://jornal.usp.br/atualidades/guilherme-wisnik-faz- 

analise-de-musica-que-marcou-a-historia-do-brasil/. Acesso em: 10 maio 2024. 

 

WISNIK, José Miguel. A gaia ciência: literatura e música popular no Brasil. Lisboa: Azougue, 

2021. (Cadernos Ultramares). 

 

WISNIK, José Miguel. O coro dos contrários: a música em torno da semana de 22. São Paulo: 

Duas Cidades, 1977. 

 

WISNIK, José Miguel. O minuto e o milênio ou por favor, professor, uma década de cada vez. 

In: BAHIANA, Ana Maria; WISNIK, José Miguel; AUTRAN, Margarida. Anos 70 – Música 

Popular. Rio de Janeiro: Europa, 1979. 

 

WISNIK, José Miguel. O som e o sentido. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 

WISNIK, José Miguel. Sem receita: ensaios e canções. São Paulo: Publifolha, 2004. 

http://biblioteca.funai.gov.br/media/pdf/Folheto17/FO-CX-17-929-89.PDF
http://dx.doi.org/10.1590/0103-656420170011
http://dx.doi.org/10.1590/s1516-14982010000100005


123 
 

 

 

 

ZIMBRES, Paula de Queiroz Carvalho. Mário de Andrade às avessas: a música popular e a 

“inconsciência nacional”. El Oído Pensante, v. 4, n. 2, 2016. 


	“Cantar como quem fala”: a invenção singular de João Gilberto
	“Cantar como quem fala”: a invenção singular de João Gilberto (1)
	INTRODUÇÃO
	CAPÍTULO 1 – SONS DE UM BRASIL
	1.1 Sons no Ocidente
	1.2 Deculturação sonora
	1.3 Meu Brasil brasileiro: uma imagem
	1.4 Um samba de muitas terras
	1.5 As (des)afinações da bossa
	CAPÍTULO 2 – À PROCURA DE JOÃO GILBERTO
	2.1 O não encontrado
	2.2 Corpo-canção
	2.3 Palavra-canção
	CAPÍTULO 3 – O GESTO CANCIONAL DE JOÃO GILBERTO
	3.1 João Gilberto, um intérprete cancionista?
	3.2 Soluções singulares
	3.3 Recompondo canções
	CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS

