
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE ALAGOAS 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS, COMUNICAÇÃO E ARTES 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

Programa de Pós Graduação em Filosofia 

PRISCILA LAIZ DE SOUSA RAMOS  

 

 

 

 

 

 

 

 

A DESCOBERTA DO NOVO MUNDO EM MONTAIGNE: UMA LEITURA DOS 

CANIBAIS 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

2025 

Maceió-AL 



 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE ALAGOAS 

PRÓ-REITORIA DE PESQUISA E PÓS-GRADUAÇÃO 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS, COMUNICAÇÃO E ARTES 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

Programa de Pós Graduação em Filosofia 

PRISCILA LAIZ DE SOUSA RAMOS  

 

 

 

 

A DESCOBERTA DO NOVO MUNDO EM MONTAIGNE: UMA LEITURA DOS 

CANIBAIS 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao 

Programa de Pós Graduação em 

Filosofia da Universidade Federal de 

Alagoas, para obtenção do título de 

mestre em Filosofia. 

 

Orientador(a): Dra. Taynam Santos 

Luz Bueno 

 

 

 

 

2025 

Maceió-AL 



Catalogação na Fonte
Universidade Federal de Alagoas

Biblioteca Central
Divisão de Tratamento Técnico

Bibliotecário: Marcelino de Carvalho Freitas Neto – CRB-4 – 1767
         
                R175d       Ramos, Priscila Laiz de Sousa.

         A descoberta do novo mundo em Montaigne : uma leitura Dos Canibais / 
Priscila Laiz de Sousa Ramos. – 2025.

                                        102 f. 

                                        Orientador: Taynam Santos Luz Bueno.
                                        Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Universidade Federal de 

Alagoas. Instituto de Ciências Humanas, Comunicação e Artes Programa 
de Pós-Graduação em Filosofia. Maceió, 2025. 

                                        Bibliografia: f. 100-102.
                                           
                                        1. Montaigne, Michel, 1533-1592. Dos Canibais. 2. Novo mundo. 3. 

Ensaios. 4. Ceticismo. I. Título.                                
                                                                                                                                           
                                                                                                               CDU: 17.037



AUTOR(A): Priscila Laiz de Sousa Ramos 
 
 
 
 
 
 
 
 

A DESCOBERTA DO NOVO MUNDO EM MONTAIGNE: UMA LEITURA DOS 
CANIBAIS  

 
 
 

Dissertação apresentada ao 
Programa de Pós Graduação em 
Filosofia da Universidade Federal de 
Alagoas, para obtenção do título de 
mestre em Filosofia e aprovado no 
dia 20 de Fevereiro de 2025. 

 
 
 

 
 

___________________________________________________________ 
(Prof.ª Dra., Taynam Santos Luz Bueno, UFAL) (Orientadora) 

 
 
Banca Examinadora:  
 
 
 
 

 
___________________________________________________________ 

(Prof.ª Dra, Maria Cristina Theobaldo, UFMT) (Examinadora Externa) 
 
 

 
 

 
___________________________________________________________ 

(Prof. Dr, Sacha Zilber Kontic, UFAL) (Examinador Interno) 



 

  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Este trabalho é dedicado à memória de meu pai 
 e 

 à determinação de minha mãe.  
 



AGRADECIMENTOS 
 

​  

​ Esta pesquisa não teria sido possível sem o apoio e financiamento da 

CAPES/Cnpq, por isso fica aqui os meus mais sinceros agradecimentos ao 

Programa de Pós Graduação de Filosofia da Ufal por ter me cedido uma das bolsas. 

Agradeço também à minha orientadora, Taynam Bueno, por todo o incentivo e 

paciência comigo durante esses dois anos de trabalho; e meu muito obrigado à 

Maria Cristina Theobaldo e Sacha Zilber Kontic por terem aceitado o convite para 

serem examinadores da minha banca, o trabalho não seria o mesmo sem as suas 

importantes contribuições.  

​ Um obrigado à minha mãe e ao meu pai (mesmo que ele não esteja mais 

entre nós), que estiveram junto comigo no dia a dia e foram meu alicerce e norte 

nessa jornada, sem a determinação e fé deles me inspirando todos os dias eu não 

seria nada e não teria chegado até aqui. Obrigada a minha irmã Letícia por todas as 

conversas e puxões de orelha, sem a presença dela na minha vida muito desse 

trabalho não teria sido feito. Obrigado também ao meu irmão Emanuel que mesmo 

de longe muito me inspira com sua força e determinação. 

​ Obrigado a Deus, aos orixás e todos os guias espirituais visíveis e invisíveis 

por me guiarem até aqui e não deixarem que eu perca a fé e esperança de dias 

melhores.  

​ Por fim, meu agradecimento mais que especial vai aos povos indígenas deste 

país, pois este trabalho não teria sido idealizado sem a luta secular dos povos 

originários do Brasil, que desde a invasão colonizadora e violenta dos europeus têm 

sido fortes e resistem bravamente até os dias de hoje contra o apagamento, 

silenciamento e marginalização de suas vozes. Fica aqui registrado o meu 

agradecimento pela força que transmitem. Um viva aos povos originários do Brasil!!!  

 

 

 

 

 

 
 



  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

No silêncio da minha flecha, 

Resisti, não fui vencido, 

Fiz do silêncio a minha arma 

Pra lutar contra o inimigo. 

 

Silêncio Guerreiro, Márcia Kambeba. 

 
 



RESUMO 
 
Este trabalho tem como objetivo refletir sobre a descoberta do Novo Mundo sob a 
óptica de Montaigne em meados do século XVI e elucidar a forma como o autor 
pensou os canibais brasileiros em seu ensaio “Dos Canibais” (I, xxxi). É importante 
dizer que nesta pesquisa tomamos a posição segundo a qual Montaigne teria lido os 
relatos presentes na literatura de viagens, além da fonte que o autor menciona em 
sua obra. Tal posição é endossada por comentadores tais como Lestringant (2006), 
Souza Filho (2006), Birchal (2007) e Scolarick (2016). Por isso pensamos que seja 
importante fazer uma avaliação da literatura de viagens que vigorou na época do 
descobrimento, e que é muito importante para a própria confecção dos ensaios “Dos 
canibais” (I, xxxi),  para que tenhamos uma noção de como estava sendo formada a 
imagem do indígena pela literatura da época. Relembraremos os conceitos de 
bárbaro e selvagem que são tão circulados pela sociedade europeia do século XVI e 
difundido pelo mundo literário, intelectual e cultural. Estas narrativas acabam 
construindo uma imagem do nativo brasileiro que Montaigne não compactua e o 
autor acaba dando um outro sentido, menos agressivo e violento para a imagem dos 
indígenas brasileiros. Visitaremos também as impressões do filósofo e 
comentadores a respeito da moral e guerra na sociedade nativa. Além de olhar para 
o encontro entre os nativos brasileiros e o rei Carlos IX e o que teria levado o autor 
a escrever este relato em seu ensaio. No contexto do discurso montaigniano, 
refletiremos a respeito do ceticismo em seu interior e a influência deste no ensaio do 
autor dedicado à descoberta de um Novo Mundo e de novos povos. Para isso, 
faremos uma breve digressão histórica acerca do ceticismo pirrônico e do ceticismo 
acadêmico para que seja possível entender como estes aparecem no pensamento 
do autor e, consequentemente, dê o aval para o aparecimento de sua crítica aos 
colonizadores.  
 
PALAVRAS-CHAVE: MONTAIGNE; CANIBAIS; NOVO MUNDO; ENSAIOS;  
CETICISMO.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
ABSTRACT  

 
The aim of this paper is to reflect on the discovery of the New World from 
Montaigne's perspective in the mid-sixteenth century and to elucidate how the author 
thought about Brazilian cannibals in his essay “Dos Canibais” (I, xxxi). It is important 
to say that in this research we take the position that Montaigne would have read the 
accounts present in travel literature, in addition to the source that the author 
mentions in his work. This position is endorsed by commentators such as Lestringant 
(2006), Souza Filho (2006), Birchal (2007) and Scolarick (2016). That's why we think 
it's important to make an assessment of the travel literature that was in force at the 
time of the discovery, which is very important for the making of the essays “Dos 
canibais” (I, xxxi), so that we have an idea of how the image of the indigenous was 
being formed by the literature of the time. We will recall the concepts of barbarian 
and savage that were so widely circulated in 16th century European society and 
disseminated throughout the literary, intellectual and cultural world. These narratives 
end up constructing an image of the Brazilian native that Montaigne does not agree 
with and the author ends up giving another, less aggressive and violent meaning to 
the image of the Brazilian natives. We will also look at the philosopher's and 
commentators' impressions of morality and war in native society. We will also look at 
the meeting between the Brazilian natives and King Charles IX and what led the 
author to write this account in his essay. In the context of the Montaignian discourse, 
we will reflect on the skepticism within it and its influence on the author's essay 
dedicated to the discovery of a New World and new peoples. To do this, we will 
make a brief historical digression about Pyrrhic skepticism and academic skepticism 
so that it is possible to understand how they appear in the author's thinking and, 
consequently, give the go-ahead for the appearance of his criticism of the colonizers. 
 
 
KEYWORDS: MONTAIGNE; CANNIBALS; NEW WORLD; ESSAYS; SKEPTICISM.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
SUMÁRIO 

 
 
 

1. INTRODUÇÃO……………………………………………………………..…….….. p.11 
 

2. CAPÍTULO 1: MONTAIGNE E O NOVO MUNDO ……..…………………….....p. 17 
 
2.1. MONTAIGNE NO CONTEXTO DO NOVO MUNDO ………………..……..….p. 17 
 
2.2. O INTERESSE DE MONTAIGNE PELO NOVO MUNDO …......................... p. 19 
 
2.3. A LITERATURA DE VIAGENS…………..……………………………...………. p. 22 
 
3. CAPÍTULO 2: DOS CANIBAIS ……………………….……………………..........p. 42 

 
3.1. A MORAL NATIVA ………………………………………………………………...p. 42 
 
3.2 O BÁRBARO E O SELVAGEM……………………………………...…..…..…....p. 44 
 
3.3. VINGANÇA: GUERRA, CANIBALISMO E DESTRUIÇÃO DO INIMIGO…....p. 50 
 
3.4. OS NATIVOS BRASILEIROS E O REI CARLOS IX…………………………...p. 60 
 
4. CAPÍTULO 3: O DISCURSO MONTAIGNIANO …………………………………p.67 
 
4.1. O MÉTODO CÉTICO EM MONTAIGNE………………………………………...p. 67  
 
4.2. PIRRÔNICOS X ACADÊMICOS…………………………………………………p. 70 
 
4.3. O CETICISMO PIRRÔNICO NA APOLOGIA DE RAYMOND SEBOND…….p. 72 
 
4.4. O CETICISMO ACADÊMICO EM “DOS COXOS”..........................................p.82 
 
4.5. O CETICISMO E “DOS CANIBAIS”................................................................p. 88 
 
5. CONSIDERAÇÕES FINAIS………………………………….……………………. p. 96 

 
6. REFERÊNCIAS ……………………………………………………………………p. 100 
 



1. INTRODUÇÃO 
 

​ Entendendo a necessidade de lançar luz sobre os acontecimentos relativos à 

descoberta do Novo Mundo e de novos povos, bem como a sua influência na 

história da filosofia, esta pesquisa tem a intenção de colocar em evidência a 

discussão moral acerca da descoberta de novos povos no Novo Mundo propiciada 

por Montaigne em sua obra Ensaios, publicada em 1580. Trataremos 

especificamente da discussão moral que o autor anuncia no capítulo “Dos Canibais” 

(I, xxxi), ocasião em que este se volta para o estudo do estranhamento que 

acontece no momento de encontro do europeu com o nativo das américas (mais 

especificamente, os nativos da américa do sul, o canibal brasileiro, no Brasil do 

século XVI) e faz uma crítica aos colonizadores.  

​ O período em que Montaigne estava inserido no instante de confecção do 

ensaio sobre as descobertas de um Novo Mundo e novos povos é o de grandes 

transformações políticas e sociais das grandes navegações, um momento de  

profunda ruptura com a tradição advinda da Reforma Protestante e suas 

consequentes guerras religiosas. O círculo de discussões intelectuais da época 

estava influenciado e tomado por estes acontecimentos e construíram para a 

Europa uma visão universalizante da natureza humana.  

​ Somos levados a crer que o ceticismo, que é retomado da antiguidade neste 

período devido à tradução latina de Hipotiposes Pirrônicas de Sexto Empírico em 

meados de 1562 na França, no entanto, inicia um ambiente de questionamentos 

dessa visão dogmática de natureza humana universal idealizado pelo etnocentrismo 

circundante na Europa, influenciado principalmente pela descoberta de novos povos 

e novas culturas advindos das crescentes experiências de exploração do novo 

continente recém-descoberto. Assim, os intelectuais adeptos de perspectivas 

céticas se questionavam como era possível que um mundo tão vasto, com uma 

diversidade de povos, culturas e tradições tão grande, possuísse apenas uma 

natureza humana. 

​ Com as grandes navegações vieram grandes histórias a respeito das 

descobertas que os navegantes e exploradores das novas terras faziam. Que iam 

desde criaturas mágicas até violentos canibais comedores de carne humana. Com 

isso, muito se popularizou as chamadas literaturas de viagens. Que contavam 

relatos de experiência do contato com as recém-descobertas novas terras e os 

11 



novos povos que lá habitavam. ​

​ Esses relatos, fortemente influenciados pelo contexto histórico de grandes 

transformações e visões de mundo carregadas de influência religiosa da época, 

eram grandes responsáveis por construir e difundir a imagem que o homem europeu 

tinha daqueles novos povos.  Assim, a grande maioria das imagens que circulavam 

desses povos recém descobertos eram imagens de bárbaros violentos e selvagens 

canibais comedores de carne humana, não possuidores de educação e civilidade, 

que precisavam ser salvos pela doutrina cristã da igreja católica, esta que estava 

neste período expandindo suas influências religiosas pelo mundo. 

Acreditamos que Montaigne, assíduo acompanhante das discussões 

intelectuais, políticas e sociais que circundavam a Europa e a França naquele 

momento, não deixou de ler esses relatos que espalharam suas visões deturpadas 

e eurocêntricas a respeito do Novo Mundo e seus povos. Tal posição é endossada 

por comentadores tais como Lestringant (2006), Souza Filho (2006), Birchal (2007) 

e Scolarick (2016). O que chama a atenção na análise de Montaigne em “Dos 

Canibais” (I, xxxi), porém, é como o autor não se deixa influenciar pelo olhar 

etnocêntrico de uma natureza humana universal, dogmática e fechada em si 

mesma, fazendo uma crítica a seus contemporâneos e ao pensamento coletivo da 

época que insistiam em silenciar e apagar os costumes e culturas dos povos 

recém-descobertos no Novo Mundo. 

 Podemos dizer que o autor francês é um dos únicos na história da filosofia  a 

fazer uma crítica às atitudes e pensamentos dos colonizadores do século XVI. 

Fazendo assim com que seu pensamento estreitasse relações com os pensamentos 

de defesa da dignidade dos novos povos, tal como pregava o frei Bartolomé de Las 

Casas, a despeito da colonização espanhola. Para Las Casas, o indigena é um ser 

fraterno que não possui maldades e fingimentos. Livre de rancores e ódios e, apesar 

de passar por todas as tribulações que os colonos os fazem passar, não possuem 

desejo de vingança.  

Nota-se em Las Casas um grau de diferença em seu discurso, que vai se 

contrapor ao discurso comum empregado pela maioria dos escritores das literaturas 

de viagens. Enquanto a maioria dos escritores narravam sobre a bestialidade e falta 

de civilidade dos indígenas, Las Casas vê nestes a humanidade que escapa aos 

colonos. Deste modo, podemos perceber muito da imagem pacifista do indígena das 

américas proposta por Las Casas na interpretação de Montaigne no interior do 

12 



ensaio “Dos Canibais” (I, xxxi)  acerca desses  povos recém-descobertos que 

tiveram suas vidas e cultura dizimados pelos colonizadores europeus que 

acreditavam possuir o direito de conquista das novas terras através de poderes 

religiosos e políticos. 

A intenção da dominação religiosa com o pretexto da salvação dos nativos 

“selvagens” da ignorância à qual estavam submetidos pode ser encontrada em 

diversas passagens da literatura de viagens que foi produzida sobre a descoberta 

do Brasil na época de seu descobrimento. E tal literatura construía uma narrativa de 

imagem do nativo que, convenientemente, servia a tais propósitos de dominação 

religiosa. Pois a primeira imagem que o homem europeu quis passar para o resto do 

mundo acerca do nativo foi a imagem deste nativo como selvagem. De acordo com 

esta interpretação, o nativo brasileiro era o homem ignorante, violento, sem 

costumes e crenças aprazíveis e que deveria ser salvo desse mar de abnegação 

pelas graças da salvação divina. 

​ Neste sentido, construir uma imagem do canibal brasileiro enraizada no 

problema da violência se tornou um dos álibis mais utilizados para deturpar e 

apagar sua existência e cultura, além de justificar as ações pelo direito de conquista 

da nova terra. Pois os colonos acreditavam inexoravelmente que estes povos 

precisavam ser salvos das ervas daninhas da ignorância e do barbarismo por meio  

da incorporação da fé cristã e dos manuais de civilidade da Europa.  

​ O que chama atenção no texto de Montaigne, entretanto, é a maneira como o 

autor francês desconstrói essa imagem de violência do canibal em “Dos Canibais” (I, 

xxxi), mesmo que o seu conhecimento acerca do nativo tenha sido adquirido através 

de narrativas que perpetuam a violência e falta de civilidade desses povos. É 

possível dizer que, em meio a tantas deformidades e incongruências promovidas em 

cima da imagem que foi construída pelo olhar europeu acerca do canibal, o ensaísta 

tenha sido um dos primeiros a conseguir o feito de dar um sentido de diferença e 

especificidade à moral antropofágica.  

​ Diferentemente de outros pensadores de sua época, que também analisaram 

a descoberta do Novo Mundo, é possível perceber a diferença de sentido que o 

autor dá aos conceitos de bárbaro e selvagem, que foram os conceitos que mais se 

difundiram no século XVI para se referir ao povo recém-descoberto da América. A 

narrativa que o autor constrói em torno da primeira imagem deste nativo canibal em 

nada tem a ver com violência ou falta de civilidade. 

13 



Enfatizamos como é interessante observar o autor (mesmo estando num 

período de acirrados conflitos e intolerâncias religiosas na França do século XVI) 

sugerindo uma narrativa de relativização dos costumes que difere do sentido 

violento que é dado para os costumes dos povos canibais. Tal imagem de sentido 

estava sendo construída pelos autores e literatura de viagens da época, mas o 

filósofo retoma o sentido clássico que é dado para o conceito de bárbaro. 

Neste sentido, é possível perceber que, muito para além do acolhimento à 

diferença do nativo canibal, o autor nos apresenta uma perspectiva de interpretação 

que não faz distinção de superioridade ou inferioridade moral dos costumes deste 

nativo em detrimento dos costumes aos quais está habituado. E mais ainda: tem a 

responsabilidade de ressaltar como o hábito de ser e julgar das coisas está em 

constante relação com a maneira como estamos habituados a percebê-las, a partir 

de nossas experiências vividas individualmente.  

A partir desta constatação, Montaigne se debruça no levantamento de uma 

discussão moral que questiona os critérios de julgamento acerca dos costumes 

impostos pelos colonizadores: como julgar o diferente e desconhecido como 

bárbaro, se o nosso parâmetro para julgamento dos costumes, seja isto ou aquilo, 

limita-se à bagagem cultural que trazemos de nossos próprios costumes? O autor 

nos garante que não sabe o que pode encontrar de bárbaro ou selvagem nestes 

povos. 

​ De um modo geral, a existência da diferença de costumes entre os povos se 

torna inegável. Tanto dentro quanto fora de seu corpo político de origem. Então, 

como julgar como errados os atos de violência que eram praticados pelos povos do 

corpo político nativo e tomar como certos os que eram praticados pelos povos do  

continente colonizador? Em sua prerrogativa, Montaigne não deixa de afirmar a sua 

recusa a qualquer ato de violência praticado pelos nativos brasileiros. Portanto, não 

era a intenção do autor fazer uma apologia aos costumes de violência e rituais de 

canibalismo. Em suas próprias palavras, “não me parece excessivo julgar bárbaro 

tais atos de crueldade, mas que o fato de condenar tais defeitos não nos leve à 

cegueira acerca dos nossos.” A sua preocupação estava no fato de que, enquanto 

julgavam os erros cometidos pelo nativo, os europeus fechavam os olhos na hora de 

julgar seus próprios erros. 

Embora muito importante para o acalorado debate da época, pouco destaque 

se dá para a reflexão de Montaigne sobre o tema da descoberta do Novo Mundo  

14 



entre seus estudiosos. Levi-Strauss chega, inclusive, a comentar em seu famoso 

ensaio “En relisant Montaigne”1 que o autor é o filósofo que melhor refletiu sobre o 

tema da descoberta no século XVI. Pierre Villey, o grande comentador de 

Montaigne, no entanto, não chega a dar nenhum destaque especial a este tema em 

seus comentários, relegando a descoberta do Novo Mundo à discussão sobre a 

relatividade dos costumes. Mais precisamente em “Dos costumes e da 

inconveniência de mudar sem maiores cuidados as leis em vigor” (I, xxiii) e “Dos 

costumes antigos” (I,xlix), onde o comentador vê a variação dos hábitos e costumes 

humanos, desde os relatos dos viajantes até os autores da antiguidade. 

(MARCONDES, 2012) 

Theobaldo (2020), neste sentido, nos ajuda a pensar sobre como a 

moralidade proposta por Montaigne não cai numa espécie de amarra moralizadora, 

sendo mais enxuta e simples. O autor, assim, suspende o juízo sobre qualquer 

espécie de régua para medir a moral dos nativos. Pois com a retomada do ceticismo 

antigo no pensamento de Montaigne e a descoberta do Novo Mundo, é possível 

observar que se aponta também para a descoberta de novos tipos de seres 

humanos. E a discussão sobre a possibilidade de uma natureza humana universal 

vê seus dias contados. Uma vez que ela se vê obrigada a admitir que existem 

outros modos de natureza humana, com costumes e crenças bem diferentes 

daqueles aos quais a Europa estava habituada. A reflexão do autor se coloca, sem 

sombra de dúvidas, como uma importante aliada no combate ao etnocentrismo da 

época, que via como única e eurocêntrica a natureza humana. 

Vê-se em Montaigne, uma caracterização dos seres humanos do Novo 

Mundo como “naturais”, distantes da interferência humana. Segundo Marcondes 

(2012), essa caracterização desses povos como naturais, que vivem segundo as 

leis da natureza, e nesse sentido, “epicurista”, já vigora na literatura de viagens 

desde o seu início e leva à oposição que o filósofo francês faz em seu ensaio “Dos 

Canibais” (I, xxxi) entre “selvagens” no sentido de “natural” como um fruto selvagem 

e “selvagens” como resultante de cultura, um cultivo que leva à alteração da 

natureza, que consequentemente leva a seu enfraquecimento e perda de vigor e 

naturalidade.  

1 LÉVI-STRAUSS, Claude, « En relisant Montaigne », In: Histoire de Lynx, Paris: Plon, 1991, p. 
277-297. 

15 



O argumento antropológico pensado por Marcondes (2012) entra na 

discussão como um alicerce para se refletir a respeito da ideia de natureza humana 

universal. Sobretudo porque, por meio do ceticismo, questiona a imagem de uma 

natureza humana única e homogênea, levando-nos a refletir sobre o relativismo 

cultural e nos ajuda na possibilidade de entender, classificar e categorizar  essas 

diferentes culturas tão radicalmente diferentes da europeia. Isso direciona toda a 

reflexão a ir de encontro ao problema do critério desta possibilidade.  

​ A questão que fica é: como estabelecer critérios cristãos de julgamento para 

avaliar as diversas culturas recém-encontradas no Novo Mundo? Para Marcondes 

(2012), a questão moral, sobretudo, em se tratando da superioridade moral cristã 

em relação às demais culturas é levantada quando se pensa no problema do 

julgamento de culturas diversas e diferentes. Neste sentido, podemos perceber 

como Montaigne é possuído por uma crítica contundente e feroz da cultura européia 

francesa e cristã  de seu tempo. Para o autor não existe superioridade de culturas, 

todas são a seu ver igualmente importantes e merecem ser respeitadas, 

independente dos costumes que possui. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

16 



2. CAPÍTULO 1 - MONTAIGNE E O NOVO MUNDO 
 

Este capítulo faz uma breve contextualização do momento histórico em que 

os ensaios de Montaigne sobre a descoberta do Novo Mundo foram escritos. 

Fazemos também uma breve visita à vida do autor e discorremos sobre como se dá 

o interesse do autor pelo tema da descoberta do Novo Mundo. É importante dizer 

que neste trabalho estamos tomando a posição segundo a qual Montaigne teria lido 

os relatos presentes na literatura de viagens, além da fonte que o autor menciona 

em sua obra. Tal posição é endossada por comendadores tais como Lestringant 

(2006), Souza Filho (2006), Birchal (2007) e Scolarick (2016). Por isso pensamos 

que seja importante fazer uma avaliação da literatura de viagens que vigorou na 

época do descobrimento, e que é muito importante para a própria confecção do 

ensaio “Dos canibais”,  para que tenhamos uma noção de como estava sendo 

formada a imagem do indígena pela literatura da época. Assim, passamos a análise 

de Pero Vaz de Caminha e sua Carta a El Rei Dom Manuel, Hans Staden e seu 

Histórias Verídicas, André Thevet e seu As singularidades da França Antártica e  

Bartolomé de las Casas e o Brevíssima relação de destruição das Índias.  
 
2.1. MONTAIGNE NO CONTEXTO DO NOVO MUNDO  
 

O ato de descobrir, na era das grandes navegações, remete-nos à 

desconstrução do medo irracional que os europeus sentiam do mar até o início do 

século XV. Isto acontecia porque, os mitos sobre as criaturas malignas que 

habitavam os oceanos sempre se fizeram muito presentes no imaginário coletivo 

europeu, desde a antiguidade. O processo de catolicismo, a crescente cultura de 

peregrinação e a crença no inferno fizeram com que o homem ocidental, na baixa 

idade média, potencializasse ainda mais o medo do mar. Era recorrente a ideia de 

que se devia evitar qualquer tipo de contato marítimo que fizesse o homem correr o 

risco de ser castigado ou caísse no abismo que acreditava existir na borda do 

oceano. Ou o que estava além do que era conhecido pela mente humana.  

Com as constantes investidas na expansão marítima o medo dá lugar à 

coragem de desbravar e explorar terras desconhecidas. É quando acontece a 

descoberta de um novo mundo por parte dos europeus. A descoberta desse novo 

continente é tão importante que recebe atenção especial de Montaigne, que 

17 



escreveu dois ensaios dedicados a refletir sobre este acontecimento. Mas, quem era 

Montaigne? 

Filho de Pierre Eyquem e Antoinette de Louppes, Montaigne nasceu no 

sudoeste da França em 1533. Segundo nos conta SOUZA FILHO (2007)2 sua 

família era próspera nos negócios. Deixando uma fortuna de herança para o filho. 

Este sucesso nos negócios os teria levado a ocupar importantes cargos no 

parlamento de Bordeaux. 

​ Sua infância é marcada pelos cuidados de sua família e pela educação em 

latim. Estudou em importantes instituições de ensino que cultivaram os estudos 

clássicos e humanistas em sua educação desde cedo. Quando jovem vai estudar 

em Paris e se forma em Direito. Segue a carreira na magistratura e assume um 

cargo no Parlamento de Bordeaux em 1556, permanecendo aí até 1571. 

​ Um acontecimento digno de nota que merece atenção especial na vida de 

Montaigne é o momento do encontro do autor com o também escritor Etienne de La 

Boétie. Quando o conheceu, Montaigne tinha apenas 25 anos. Os dois tiveram uma 

forte amizade, a qual é retratada por Montaigne no ensaio dedicado ao amigo 

intitulado “Da amizade” (I, xxviii). A amizade entre os dois se torna muito famosa na 

história da literatura e da filosofia. La Boétie morre precocemente, em agosto de 

1563, deixando o autor consternado.  

De acordo com SCOLARICK (2016), o autor descreve seu luto numa carta 

que escreve ao pai e que será publicada em 1570 como posfácio à edição dos 

opúsculos do amigo publicada pelo próprio Montaigne. Nesta carta Montaigne conta 

como La Boétie é uma figura exemplar e seu pensamento merece ser perpetuado. 

Ainda segundo SCORALICK (2016)3, como sugeriu Starobinski em Montaigne em 

movimento, os Ensaios se converteram para o autor como um esforço para estender 

o diálogo  com o amigo. 

Em 1565 Montaigne se casa com Françoise de Chassaigne. A esposa lhe 

concede vários filhos, que viriam morrer logo em seguida, à exceção de Leonor, 

nascida em 1571.  Em 1568, seu pai, a quem o autor é extremamente ligado, morre, 

deixando-o muito abalado. Em novembro de 1569 sua candidatura à Grande 

3 SCORALICK, André. A experiência da condição humana: uma introdução aos Ensaios de 
Montaigne. In: MONTAIGNE, Michel de. Ensaios. 1ª ed. - São Paulo, SP: Editora 34, 2016. p. 13-33. 

2 SOUZA FILHO, José Alexandrino de. Projeto “Livraria” de Montaigne: um passeio ao universo do 
escritor francês Michel de Montaigne. João Pessoa: PB, Ed. Universitária/UFPB, 2007. 

18 



Câmara do Parlamento não foi acolhida. O autor então decide se retirar da vida 

pública em 1570, ano em que iniciará a escrita de seus Ensaios. 

Atende ao chamado da vida pública em mais duas ocasiões: a serviço do rei, 

por intermédio das Guerras de Religião e quando é nomeado prefeito da cidade de 

Bordeaux por indicação de seus concidadãos. Montaigne permanece no comando 

da cidade por dois mandatos que vão de 1581 a 1585. 

A primeira edição de Ensaios, com os dois primeiros livros, é publicada em 

1580 e a segunda, acrescida do terceiro livro, é publicada em 1588. Nos últimos 

anos de sua vida, Montaigne ainda se ocupou de seus Ensaios, acrescentando 

algumas adições ao seu próprio exemplar. Morreu em setembro de 1592. A edição 

póstuma fica a cargo da jovem Marie de Gournay, publicada em 1595.  

 

2.3. O INTERESSE DE MONTAIGNE  PELO NOVO MUNDO 
 

É precisamente em “Dos Canibais” (I, xxxi) e “Dos Coches” (III, vi) que o 

Montaigne vai refletir acerca do tema da descoberta do Novo Mundo.  A estranheza 

provocada pelo conhecimento da existência de povos canibais na América  é o que 

chama a atenção do homem ocidental recém-saído da Idade Média, ainda um 

grande cultivador de valores tradicionais e do cristianismo. Assim, entender as 

narrativas que são construídas por esse imaginário afetado pelo descobrimento do 

nativo das Américas torna-se fundamental para que compreendamos como a 

interpretação deste nativo que se faz a partir daí é conivente com a subjugação e 

encobrimento de sua existência.  

 
Nosso mundo acaba de descobrir outro não menor, nem 

menos povoado e organizado do que o nosso (e quem nos diz que 

seja o último?) e, no entanto, tão jovem, que ignora o abecê e que 

há cinquenta anos não conhecia nem pesos, nem medidas, nem a 

arte de vestir, nem o trigo e a vinha; nu ainda, vivia do leite de sua 

ama. Se raciocinamos certo e se o poeta o fazia igualmente, 

devemos pensar que o Novo Mundo só começará a iluminar-se 

quando o nosso penetrar nas trevas. Será uma espécie de 

hemiplegia: um membro paralisado e outro vigoroso e vivo. Receio, 

porém, que venhamos a apressar a decadência desse Novo Mundo 

19 



com nosso contato e que ele deva pagar caro nossas artes e ideias. 

(MONTAIGNE, III, vi, 2016, p. 849)  

 

 Montaigne se mostra com o pensamento bastante à frente de seu tempo e 

um olhar bem diversificado já naquela época. O que nos mostra que o autor não 

nega que há uma civilidade e organização dentro deste corpo político 

recém-descoberto, seja no Brasil relatado em “Dos Canibais” (I, xxxi) ou no México 

e Peru relatados em “Dos Coches” (III, vi) apesar de estes serem completamente 

diferentes daquilo que é encontrado na Europa. O que seria completamente 

inovador para o momento de tensões políticas e religiosas sob o qual estava 

mergulhada a França no século XVI.4 

Percebemos isto com mais veemência quando o autor explora de maneira 

mais atenta e aprofundada a questão da descoberta de um novo país em “Dos 

Canibais” (I, xxxi).  
Essa descoberta de um imenso país parece de grande 

alcance e presta-se a sérias reflexões. Tantos personagens 

eminentes se enganaram acerca desse descobrimento que não 

saberei dizer se o futuro nos reserva outros de igual importância. 

(MONTAIGNE, I, xxxi, 2016, p. 234)  

 

O interesse do autor por este novo país se deve muito ao fato de que esteve 

diretamente inserido no círculo de discussão acerca da recém-descoberta França 

Antártica5, uma vez que era um dos membros do parlamento de Bordeaux e 

acompanhava os acontecimentos bem de perto. Estando no interior da corte real, 

era possível estar em contato com todo tipo de informação que se relaciona-se com 

as explorações e conquistas territoriais da França naquele período.6 Inclusive, vale 

ressaltar que, segundo nos contam alguns de seus estudiosos, muito provavelmente 

Montaigne tenha participado da festa brasileira que ocorreu na França. 

6 SCORALICK, André. A experiência da condição humana: uma introdução aos Ensaios de 
Montaigne. In: MONTAIGNE, Michel de. Ensaios. 1ª ed. - São Paulo, SP: Editora 34, 2016. p. 13-33. 

5 MARIZ, Vasco; PROVENÇAL, Lucien. Os Franceses na Guanabara: Villegagnon e a França 
Antártica  (1555-1567). 3ª ed. revisada e ampl. - Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2015. Em Dos 
Canibais, Montaigne utiliza a expressão “França Antártica” para se referir ao Brasil, pois foi assim 
que os franceses denominaram a região - que hoje é conhecida como a Baía da Guanabara, no Rio 
de Janeiro - em que instalaram uma de suas colônias e criaram bases de comércio, por volta de 
1555. Acreditava-se que a região estava próxima ao polo antártico e por isso foi batizada de França 
Antártica.  

4 CHRISTIN, Oliver. O desfecho das guerras de religião: a autonomização da razão política na 
metado do século XVI. Revista Brasileira de Ciência Política, Brasilia, DF,   nº 14, p. 139-165, maio - 
agosto de 2014,   .  

20 



​ A festa teria sido uma espécie de solenidade ao rei da França na época, e o 

autor relata em seu ensaio ter acontecido na cidade de Rouen, às margens do rio 

Sena. Há uma discussão acerca da veracidade histórica dos fatos relatados no 

ensaio de Montaigne, mas existem relatos também de alguns autores sobre a tal 

festa ocorrida em Rouen.7 Como é o caso do brasilianista francês Ferdinand Denis, 

que tem uma obra exclusivamente a respeito do fato que teve os nativos brasileiros 

como espetáculo principal na França.8 

​ Denis nos conta que os franceses teriam levado do Brasil, por volta de 50 

nativos, para que estes participassem do espetáculo que seria uma espécie de 

reconstituição cenográfica do Brasil, com réplicas das aldeias nativas brasileiras, em 

terras francesas. E, neste cenário montado pelos franceses, junto com os nativos, 

estavam soldados e marinheiros franceses, encenando ritos religiosos e batalhas 

entre tribos inimigas. Segundo nos conta SOUZA FILHO (2006), esse tipo de 

espetáculo que os franceses tinham o costume de organizar em suas cidades era 

uma tradição resgatada pelos humanistas franceses, das cerimônias de recepção 

da volta dos grandes guerreiros da Grécia e Roma antiga. E tal festejo, na França, 

era também uma espécie de ode renascentista à cultura clássica. 

​ Tal relato nos ajuda a compreender como este acontecimento contribuiu para 

que Montaigne se dispusesse a escrever “Dos Canibais” (I, xxxi), expondo suas 

impressões acerca da instauração de uma das colônias francesas na Baía da 

Guanabara, atual Rio de Janeiro, “lugar em que tomou pé VIllegaignon e a que deu 

o nome de ‘França Antártica’.”9 

​ Se é possível falar de boas intenções dos franceses na relação que foi 

estabelecida com os nativos brasileiros, é difícil afirmar. Mas é certo que a relação 

de cordialidade que era mantida entre estes e uma parte dos nativos foi de  grande 

9 MONTAIGNE, M. Ibid. p. 234.  

8 DENIS, Ferdinand. Uma festa brasileira celebrada em Ruão em 1550, seguido de um 
fragmento do século XVI que trata da teogonia dos antigos povos do Brasil e das poesias em 
língua tupi de Cristovão Valente. –1ª ed.  Brasília: Edições do Senado Federal, Conselho Editorial, 
2011. v. 150.   Para mais informações consultar a obra Uma festa brasileira celebrada em Rouen em 
1550, de Ferdinand Denis. 

7 SOUZA FILHO, José Alexandrino de. A arte do blefe: Montaigne e o “mito do bom selvagem”. 
Morus (UNICAMP), v. 3, p. 243-263, 2006. José Alexandrino de Souza Filho é professor de língua e 
literatura francesas na Universidade Federal da Paraíba. É doutor em literatura francesa pela 
Université Bordeaux Montaigne, onde defendeu a tese “Civilisation et Barbarie en France au temps 
de Montaigne”, sob orientação de Prof. Claude-Gilbert Dubois. Em a A arte do blefe: Montaigne e o 
“mito do bom selvagem”, faz uma reconstituição histórica dos fatos que poderiam ter influenciado 
Montaigne a escrever o ensaio Dos Canibais e reflete sobre a veracidade dos fatos relatados no 
ensaio. 

21 



proveito político e econômico para a colônia francesa, que disputava poder territorial 

com outras nações e tribos nativas. A exemplo disto se mostra o contra-ataque 

português ao forte Coligny, que era um local em que estava localizada os limites de 

fronteira entre tribos inimigas.10 

 

2.2 A LITERATURA DE VIAGENS  
 

​ É evidente que não se pode ignorar a descoberta da existência de outros 

povos, como é o caso da descoberta dos povos da África e da Ásia, na época da 

expansão marítima. Mas não se tem notícia de um sentimento de estranheza tão 

vivaz quanto o que é gerado a partir do encontro do europeu com a América e os 

povos que ali habitavam.  

​ A exemplo disto, concerne-se o grande aumento na produção de literatura de 

viagens11 a partir da descoberta do continente americano. Que eram basicamente 

documentos produzidos por exploradores e navegantes que relatam e descrevem as 

primeiras impressões e experiências vividas no momento de descoberta  

​ Pelo que se sabe, essa literatura foi produzida por quatro grupos diferentes, 

cada qual à prerrogativa do quê, para quem navegaram e a que tipo de leitor tais 

textos eram endereçados.12 Numa ordem cronológica, segundo nos conta 

MARCONDES (2015), podemos encontrar: i) as de origem Italiana, nas quais 

destacam-se as literaturas de Cristóvão Colombo, Américo Vespúcio e os textos 

produzidos por Pedro Mártir d’Anghiera, (clérigo de origem italiana que foi 

conselheiro dos reis da Espanha), que influenciou largamente os escritos que os 

sucederam acerca da descoberta do Novo Mundo; ii) as de origem Portuguesa, 

menos extensa e de menor repercussão, destacando-se os textos épicos de 

inspiração clássica, como é o caso de “Os Lusíadas de Camões (1572), “relatos de 

viagem desde o Esmeraldo de situ orbis de Duarte Pacheco Pereira, até o Tratado 

12 MARCONDES, Danilo. A descoberta do Novo Mundo e a Crise da Ideia de Natureza Humana 
Universal. Revista Crítica Histórica, Ano VI, n. 12, p. 3. Dec. 2015.  

11 SCHEMES, E. F. A literatura de viagem como gênero literário e como fonte de pesquisa. In: XVIII 
Simpósio Nacional de História, Florianópolis. Anais Eletrônicos do XVIII Simpósio Nacional de 
História, 2015. É importante salientar que, metodologicamente, os historiadores podem considerar os 
relatos de viajantes tanto como “fonte documental” quanto como “gênero literario”. Aqui nos 
utilizamos da abordagem literária porque acreditamos que a literatura de viagem se expressa tanto 
como fonte de pesquisa quanto gênero literário, a um só tempo.  

10  MARIZ, Vasco; PROVENÇAL, Lucien. Os Franceses na Guanabara: Villegagnon e a França 
Antártica  (1555-1567). 3ª ed. revisada e ampl. - Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2015. p. 141.  

22 



Descritivo do Brasil (1587)”, além de relatórios e cartas mais pragmáticos e 

descritivos, dirigidos à Coroa portuguesa, como a famosa carta de Pero Vaz de 

Caminha; iii) as de origem francesa, que devem ser entendidas sob o pano de fundo 

das guerras de religião na França; iv) e as de origem espanhola, produzida por 

conquistadores, colonizadores e cronistas, que revelavam mais diretamente toda a 

preocupação jurídica da Coroa espanhola pela legitimação do “direito de conquista” 

da terra e dos povos recém-descobertos.13  

​ A literatura de viagens sobre a descoberta da América teve grande 

divulgação pela Europa, e certamente foi uma das fontes pelas quais Montaigne 

tomou conhecimento sobre o continente recém-descoberto e, também, 

conhecimento do contato com os povos canibais que habitavam as terras hoje 

conhecidas como o Brasil. Tendo certamente sido a difusão deste tipo de literatura 

aquilo que o motivou a escrever seus ensaios a respeito dos nativos do Novo 

Mundo.  

​ Sentado em sua biblioteca, no castelo que herdou de sua família na cidade 

de Bordeaux, há uma distância de um oceano e três meses de travessia, estava 

Montaigne para o Brasil. O único contato que teve com o novo país, esteve a cargo 

das leituras que fez dos relatos de viajantes franceses como “André Thevet e Jean 

de Léry”, “cronistas espanhóis” como “Francisco Lopez de Gomara e Gonzalo 

Fernandes de Oviedo”, e também o “Brevíssima relação de destruição das Índias, 

do dominicano Bartolomé de las Casas”, que foi um “requisitório inflamado contra os 

crimes da Conquista e profecia apocalíptica da destruição na Espanha”.14 

​ Em suas próprias palavras ele nos confirma: “Durantes muito tempo tive a 

meu lado um homem que permanecera dez ou doze anos nessa parte do Novo 

Mundo descoberto neste século, no lugar em que tomou pé Villegaignon e a que 

deu o nome de ‘França Antártica’15.”16 O homem ao qual se referia Montaigne era 

um de seus criados, segundo nos conta Lestringant (2006), que esteve na costa 

brasileira e viveu durante seu tempo de estadia com os tupinambás que foram 

avistados na Baía da Guanabara, costa do atual Rio de Janeiro, lugar no qual o 

16 MONTAIGNE, Michel de. Ibid. p. 234. 

15 Montaigne utiliza a expressão “França Antártica” para se referir ao Brasil, pois foi assim que os 
franceses denominaram a região - atualmente conhecida como a Baía da Guanabara, no Rio de 
Janeiro - em que instalaram uma de suas colônias e criaram bases de comércio, por volta de 1555. 
Acreditava-se que a região estava próxima ao polo antártico, por isso foi batizada de França 
Antártica.  

14 LESTRINGANT, Frank. O Brasil de Montaigne. Rev. Antropol.. vol. 49, no. 2, p. 530. 2006, 
13 MARCONDES, Danilo. Ibid. p. 3-4.  

23 



explorador francês Villegaignon tentou fundar a colônia francesa. “O homem que 

tinha a meu serviço, e que voltava do Novo Mundo”, nos conta Montaigne, “era 

simples e grosseiro de espírito, o que dá mais valor a seu testemunho.”17 

​ Não podemos deixar de nos atentar para a forma como a escrita sobre estes 

povos é importante para a posteridade. Fica evidente que a primeira imagem 

difundida pelos relatos desses navegantes e exploradores acerca dos nativos da 

América construíram a narrativa que é difundida sobre eles desde a época do 

descobrimento de sua existência.  

​ Dos relatos de viagens mais intrigantes de que se tem notícia sobre a 

descoberta da América, figura a Carta a El-Rei D Manuel sobre o achamento do 

Brasil, de Pero Vaz de Caminha18, enviada ao rei D. Manuel (1469-1521), a fim de 

informar-lhes sobre o achamento do Brasil.  

 
Posto que o capitão desta vossa frota, e assim os outros capitães 

escrevam a Vossa Alteza a nova do achamento desta vossa terra 

nova, que nesta navegação agora se achou, não deixarei também 

de dar disso a Vossa Alteza, o melhor que eu puder, ainda que - 

para o bem contar e falar - o saiba fazer pior que todos. (CAMINHA, 

1997, p. 8)19 

 

​ Além de ser o primeiro relato oficial documentado sobre a chegada do 

europeu em terras brasileiras, datada de 1º de Maio de 1500, a Carta é também o 

primeiro manuscrito redigido no Brasil. Assim sendo considerado um marco da 

literatura que é escrita no país. Em sua composição, o escrivão descreve 

cronologicamente, ainda que de forma bem romantizada, as primeiras impressões 

da frota de Pedro Álvares Cabral (1467-1520) sobre o Brasil. Desde a chegada à 

terra, que inicialmente chamariam de Vera Cruz, às características da fauna e flora, 

o contato com os povos nativos e a realização da primeira missa. 

​ Quando encontraram os primeiros habitantes da terra de Vera Cruz, Caminha 

fez questão de  notificar ao rei D. Manuel  como eram:  

 

19 CAMINHA, Pero Vaz de. Carta a El-Rei D. Manuel sobre o achamento do Brasil. 1ª ed. Parque 
EXPO 98, S.A, 1997. 

18 Pero Vaz de Caminha foi um importante escrivão da corte portuguesa e participou da frota de 
Pedro Álvares Cabral na época da chegada dos portugueses ao Brasil.  

17 MONTAIGNE, Michel de. Ibid. p. 236. 

24 



A feição deles é serem pardos, maneira de avermelhados, 

de bons rostos e bons narizes, bem feitos. Andavam nus, sem 

cobertura alguma'. Não fazem o menor caso de encobrir ou de 

mostrar suas vergonhas; e nisso têm tanta inocência como em 

mostrar o rosto. Ambos traziam os beiços de baixo furados e metidos 

neles seus ossos brancos' e verdadeiros, do comprimento duma 

mão travessa, da grossura dum fuso de algodão, agudos na ponta 

como furador.  (CAMINHA, 1997, p.14) 

 

​ Da perspectiva de Caminha, e de toda a frota colonizadora portuguesa que o 

acompanhava, se fazia completamente necessário que aqueles povos, diz ele,  “a 

qual missa, segundo meu parecer, foi ouvida por todos com muito prazer e 

devoção”20 fossem convertidos e guiados à salvação divina. Caminha acreditava 

que os nativos encontrados não possuíam crenças ou conexão com o divino. Em 

suas palavras ele dizia ao rei D. Manuel:  

 
Parece-me gente de tal inocência que, se homem os 

entendesse e eles a nós, seriam logo cristãos, porque eles, segundo 

parece, não têm, nem entendem em nenhuma crença.  

E portanto, se os degredados, que aqui hão-de ficar, 

aprenderem bem a sua fala e os entenderem, não duvido que eles, 

segundo a santa intenção de Vossa Alteza, se hão-de fazer cristãos 

e crel' em nossa santa fé, à qual praza a Nosso Senhor que os traga, 

porque, certo, esta gente é boa e de boa simplicidade. E 

imprimir-se-á ligeiramente neles qualquer cunho que lhes quiserem 

dar. (CAMINHA, 1997, p. 43) 

 

 E isto aconteceria através do acolhimento passivo, por parte dos nativos, da 

cultura cristã que eles estavam trazendo para o continente recém-descoberto. Na 

expectativa da aceitação passiva por parte dos nativos recém-encontrados, 

entretanto, Caminha não relatou o conflito e a violência que se instalou desde então 

por meio da imposição da sua crença aos nativos. Ele acreditava piamente que 

deveria salvar os nativos da perdição. Nestas terras que são tão formosas, “porém, 

o melhor fruto que dela se pode tirar me parece que será salvar esta gente. E esta 

deve ser a principal semente que Vossa Alteza em ela deve lançar.” (CAMINHA, 

20 CAMINHA, Pero Vaz de. Ibid. p. 24.  

25 



1997, p. 51) Assim, como era do interesse do rei o crescimento da religião cristã 

pelo mundo, Caminha passou a incentivar a conversão da população nativa 

encontrada nas novas terras que ele via como muito inocente, passiva e sem credo. 

​ Outro relato muito importante, que pode ter sido um dos responsáveis pela 

curiosidade de Montaigne e muitos outros intelectuais acerca do Novo Mundo, que 

representa muito bem essa perspectiva europeia catolicizante de estranhamento, no 

momento de encontro com o nativo das Américas, pode ser encontrada no relato de 

viagem do aventureiro e mercenário alemão Hans Staden. A partir de História 

Verídica e descrição de uma terra de selvagens, nus e cruéis comedores de seres 

humanos, situada no Novo Mundo da América, desconhecida antes e depois de 

Jesus Cristo nas terras de Hessen até os dois últimos anos, visto que Hans Staden, 

de Homberg, em Hessen, a conheceu por experiência própria, e que agora traz a 

público com esta impressão, publicado em 1557, o mundo teve conhecimento dos 

gostos e costumes peculiares que eram praticados pelos nativos brasileiros.  

 

​ Passados quase cinco séculos da narrativa, o depoimento 

de Staden ainda se impõe como a fonte primária mais confiável para 

o estudo do canibalismo ritual - e o impacto da descrição se mantém 

inalterado. Pode-se supor a avidez com que o texto terá sido, 

digamos, devorado na Europa renascentista.  

​ Na verdade, não é preciso supor: sabe-se que História 

Verídica teve nada menos que dez reedições em cinco anos, sendo 

rapidamente traduzida para o holandês (1558), para o latim (1559) e 

para o flamengo (1560), bem como para o inglês e o francês. Até o 

século XVIII, já se contavam mais de 70 edições da obra. (BUENO, 

2008, p. 4)21 

 

​ Em seu relato o mercenário conta como foi parar no Brasil por engano, a 

caminho da Índia, e acabou sendo capturado por uma tribo de canibais que o deixou 

preso em cativeiro por nove meses, obrigando-o a presenciar rituais de celebração 

da vingança ancestral por meio da dança e banquete antropofágico. Já no início da 

obra, numa nota introdutória da edição original, é possível perceber como Staden se 

referia ao nativo brasileiro:  

 

21 STADEN, Hans. Duas viagens ao Brasil. 1ª ed. - São Paulo, SP: L&PM Editores, 2008.  

26 



AGRADEÇO AO SENHOR TODO-PODEROSO, criador do 

Céu, da Terra e do Mar, a seu filho Jesus Cristo e ao Santo Espírito 

pela grande clemência e misericórdia que me foram tão inesperada e 

maravilhosamente concedidas quando na terra do Brasil caí em 

poder dos selvagens Tupinambás, comedores de carne humana, 

onde por eles fui mantido prisioneiro durante nove meses e a muitos 

outros perigos sobrevivi. (STADEN, 2008, p.13) 

 

Para o mercenário, não resta dúvidas de que estes nativos são selvagens 

comedores de carne humana.  Ele então continua a contação de seu relato sobre a 

primeira estadia no Brasil. Conforme seu relato, a sua primeira estadia no país não 

foi proposital. O homem acabou caindo numa viagem de ida à América portuguesa 

depois de perder a embarcação que seguiria da Alemanha, passando por Lisboa, 

até chegar a seu destino final, que seria as Índias.  

A embarcação, depois de longa viagem, chega à capitania de Pernambuco 

em 1548, onde acaba por enfrentar a revolta de alguns nativos, que se rebelaram 

contra a exploração a que eram submetidos. Depois de sair da revolta com os 

indígenas, chegando a um local próximo a Olinda, passa por novo embate, dessa 

vez contra um navio francês. Sai dessa empreitada depois de longo combate e volta 

a Lisboa.  

Staden decide voltar mais uma vez ao Brasil em 1549, sem deixar muito 

explícito o motivo da sua volta. Chegando lá ele passa por novas lutas contra os 

nativos que estavam dominando a costa e após enfrentar alguns percalços e 

naufrágio próximo a capitania de São Vicente, o mercenário chega a residir no forte 

de Santo Amaro onde fica trabalhando como artilheiro22 até ser capturado pelos 

nativos que o levam para a aldeia tupinambá. 

 
Quando eu estava andando na floresta, eclodiram grandes 

gritos dos dois lados da trilha, como é comum entre os selvagens. 

Os homens vieram na minha direção e eu reconheci que se tratava 

de selvagens. Eles me cercaram, dirigiram arcos e flechas contra 

mim e atiraram. Então gritei: “Que Deus ajude minha alma!” Nem 

tinha terminado estas palavras, eles me bateram e empurraram para 

o chão, atiraram e desferiram golpes de lança sobre mim. 

Feriram-me – Deus seja louvado – apenas numa perna, mas me 

22 STADEN, Hans. Ibid. p. 46. 

27 



arrancaram a roupa do corpo, um deles o casaco, um outro, o 

chapéu, o terceiro, a camisa, e assim por diante. (STADEN, 2008, p. 

49) 

 

Staden conta que os tupinambás o pegaram completamente nu e foram em 

direção ao mar, onde estavam suas canoas. Quando chegou à praia os nativos que 

lá estavam correram em sua direção e faziam gestos de mordidas nos braços em 

tom ameaçador para fazê-lo entender que iriam comê-lo.  

Segundo Staden (2008), os nativos que diziam que ele era um peró - como 

os nativos chamavam os portugueses - se vangloriavam pela sua captura, e diziam 

como era através dela que “iriam vingar a morte de seus amigos”23 que haviam sido 

mortos pelos portugueses.  

 
Mas, antes de colocar as canoas na água, amarraram-me as 

mãos. Eram de várias aldeias e alguns estavam contrariados porque 

voltariam para casa sem presa. Por isso discutiram com os que 

tinham a minha posse. Alguns diziam que estiveram tão perto de 

mim quanto os outros, por isso também queriam um pedaço de mim; 

portanto, eu deveria ser morto na hora. Eu estava ali e rezava e 

olhava ao meu redor, porque esperava o golpe a qualquer momento. 

Finalmente, o chefe que queria me guardar tomou a palavra e disse 

que deviam me levar vivo para casa, para que seus amigos também 

me vissem vivo e tivessem prazer comigo. Então iriam me matar, 

cauim pepica, isto é, preparar bebida, reunir-se, fazer uma festa e 

comer-me, todos juntos. (STADEN, 2008, p. 50) 

 

​ No caminho de casa, próximo a ilha de Santo Amaro, os tupinambás 

perguntaram a Staden se seus inimigos, os tupiniquins, já haviam estado ali e 

apanhado pássaros naquele local. Ao receber uma resposta afirmativa, quiseram ir 

conferir mesmo assim se era verdade. No entanto, ao chegar ali foram abordados 

de surpresa por seus inimigos, que estavam com alguns portugueses. Acontece que 

um escravo da frota de Staden o seguiu e, ao escapar da captura, deu o alarme 

para a pronta libertação do artilheiro.  

​ Staden conta que durante a troca de tiros de escopeta, um chefe da 

embarcação em que estava o obrigou a atirar contra seus companheiros que 

23 STADEN, Hans. Ibid. p. 50. 

28 



estavam à margem. Seus amigos até que tentaram o alcançar, mas deram 

meia-volta quando viram que não conseguiriam, pois os tupinambás estavam 

remando rápido demais. Seguiram dali até uma ilha, onde puxaram os barcos até a 

areia.   

 
Pretendiam passar a noite ali. Arrastaram-me para a terra. Mas eu 

não podia ver nada, pois meu rosto estava todo machucado, e não 

podia andar por causa da ferida na perna. Portanto, tive de ficar 

estendido na areia. Ficaram ao meu redor e, gesticulando, davam a 

entender como pretendiam devorar-me. (STADEN, 2008, p. 52)  

 

​ O mercenário conta que entrou em desespero e se pôs a cair em lágrimas 

entoando o salmo: “‘Do fundo da miséria clamo pelo Senhor’”24. De modo que fez os 

nativos bradarem: “‘Vejam como berra, agora o lamento apoderou-se dele’”.25 

Depois de muito pensar decidiram não passar a noite na ilha e arrastaram-se para a 

terra firme. Passaram a noite num local onde havia cabanas que tinham sido 

construídas muito antes de sua chegada. Ele diz:“à noite ficaram deitados à minha 

volta e me ridicularizaram e chamaram na língua deles: ‘Chê reimbaba indé’, que 

significa: ‘Você é meu animal aprisionado’.”26 

​ Dois dias se passaram e Staden foi tratado da mesma maneira: à noite era 

amarrado a uma árvore, no qual os nativos tupinambás ficavam em volta até o 

amanhecer. Pela manhã partiram e disseram ao mercenário que chegariam em suas 

habitações no início da noite seguinte. Depois de três dias de viagem chegaram a 

Ubatuba, lugar de habitação dos tupinambás, no qual  Staden foi  “obrigado a 

gritar-lhes em sua língua: ‘Aju ne xé pee remiurama’, isto é: ‘Estou chegando, sou a 

vossa comida’.”27  

​ Na aldeia todos ficaram curiosos para ver o prisioneiro que seus 

companheiros haviam trazido. Staden conta que velhos e jovens saiam de suas 

cabanas para vê-lo. Os homens o entregaram às mulheres da aldeia que, algumas 

andavam à sua frente, enquanto outras dançavam e cantavam canções. Segundo 

seus hábitos, nos conta Staden, elas sempre faziam isso perante o prisioneiro que 

queriam comer.  

27 STADEN, Hans. Ibid. p. 54. 
26 STADEN, Hans. Ibid. p. 53. 
25 STADEN, Hans. Ibid. p. 52. 
24 STADEN, Hans. Ibid. p. 52. 

29 



​ ​ Durante esta estadia, dois irmãos nativos que capturaram Staden 

foram ter com ele uma conversa. Disseram-lhe que ele era um presente para um 

amigo que havia presenteado os dois irmãos e por isso não haviam o matado e 

comido ainda. Pretendiam guardá-lo para comê-lo quando chegasse a hora.  

 
Os irmãos que me aprisionaram ainda disseram: “Agora as 

mulheres vão levá-lo para o pocaré”. Naquela ocasião, eu ainda não 

conhecia o significado da quela palavra. Significa “dança”. 

Puxaram-me pela corda que eu tinha ao redor do pescoço, 

levando-me da cabana para o descampado em frente. Todas as 

mulheres das sete cabanas acorreram e vieram receber-me, 

enquanto os homens se afastavam. Puxavam-me, algumas pelos 

braços e outras pela corda amarrada ao meu pescoço, com tanta 

força que eu mal conseguia respirar. Eu não sabia o que pretendiam 

comigo ao arrastar-me dessa forma. Nessa hora pensei no 

sofrimento de nosso salvador Jesus Cristo, inocentemente supliciado 

pelos vis judeus. Consolava-me com meus pensamentos e aceitava 

tudo com mais resignação. (STADEN, 2008, p. 55-56) 

 

​ Os meses se passaram e Staden, por motivos que não se explica a fundo, 

não é comido. O artilheiro então foi se habituando aos costumes nativos. 

Observando e assimilando. Ele conta, inclusive, como foi parar em uma guerra entre 

os tupinambás e os tupiniquins (que eram aliados dos portugueses) e como atacou 

a aldeia inimiga, fazendo reféns e observando o ritual antropofágico que os 

tupinambás realizavam. Depois de nove meses vivendo sob os cuidados dos nativos 

ele consegue fugir e volta para a Europa a bordo de um navio francês.  

​ Também podemos encontrar grande responsabilidade sobre o olhar que foi 

construído acerca dos povos americanos em Singularidades da França Antártica, de 

André Thevet, publicado em 1557. A obra de Thevet se consolidou como uma das 

fontes mais populares sobre o achamento da terra do Brasil fora do continente 

americano, fornecendo impressões sobre a fauna e flora desta terra e, mais do que 

isso, sobre os costumes dos povos que foram descobertos.  

Enviado para uma uma viagem de expedição ao Brasil junto a Villegaignon, o 

cosmógrafo André Thevet pode ser considerado um dos grandes influenciadores da 

imagem que é difundida do Brasil no século XVI, isto porque seu trabalho contém 

detalhes sobre o território brasileiro que é largamente difundido dentre os círculos 

30 



de discussão daquele período. Provando que estava por dentro das discussões da 

época, Montaigne pode ter sido um destes influenciados pelo Singularidades da 

França Antártica, a exemplo disto concerne-se a grande similaridade presente entre 

esta obra e a reflexão do autor em “Dos canibais” (I, xxxi) sobre os costumes dos 

nativos brasileiros, mesmo que o ensaísta se coloque contra a fonte, ao criticar no 

início de seu ensaio o ofício de cosmógrafo. Birchal (2007), como boa observadora 

que é do contexto em que o autor está inserido, na França do século XVI, não deixa 

de comentar:  

 
Sobre o contexto no qual o filósofo escreve sobre os 

indígenas brasileiros, registremos que no tempo de Montaigne, estão 

bem difundidas algumas obras que descrevem os povos do novo 

continente, como os relatos dos franceses Jean de Léry e André 

Thevet, participantes da expedição francesa de Villegagnon ao Rio 

de Janeiro, que em 1557 fundou a França Antártica.” (BIRCHAL, 

2007, p. 102)  

 

Ainda que ele tenha outras fontes, não era possível estar totalmente alheio 

ao círculo de discussão sobre a França Antártica. Ele nos diz:  

 
A informação objetiva nós a temos das pessoas muito 

escrupulosas ou muito simples, que não tenham imaginação para 

inventar e justificar suas invenções e igualmente que não sejam 

sectárias. Assim era o meu informante, o qual, ademais, me 

apresentou marinheiros e comerciantes que conhecera na viagem, o 

que me induz a acreditar em suas informações sem me preocupar 

demasiado com a opinião dos cosmógrafos. (MONTAIGNE, I, xxxi,  

2016, p.236) 

 

Dando o crédito da fonte confiável aos seus informantes que estavam longe 

da finura de espírito proporcionado pelas letras. Segundo o filósofo,  

 
As pessoas dotadas de finura observam melhor e com mais 

cuidado as coisas, mas comentam o que veem e, a fim de valorizar 

sua interpretação e persuadir, não podem deixar de alterar um pouco 

a verdade. Nunca relatam para e simplesmente o que viram, e para 

31 



dar crédito à sua maneira de apreciar, deformam e ampliam os 

fatos.” (MONTAIGNE, I, xxxi, 2016, p. 236) 

 

​  No entanto, Birchal (2007) nos assegura que, conforme o que diz a crítica 

sobre os escritos de Montaigne, a descrição feita pelo autor sobre os indígenas 

deve-se muito aos livros com os quais ele teve contato, incluindo aí os relatos feitos 

por Thevet e Léry, além de autores gregos e latinos. “Na verdade, a cultura 

sul-americana é retratada a partir dos etíopes e citas descritos por Heródoto, dos 

germanos de Tácito e dos mitos da Idade de Ouro em Virgílio e Ovídio.” (BIRCHAL, 

2007, p. 105) 

​ Mas como então estava sendo retratado esse nativo por André Thevet? 

Passados dois meses em terras americanas, ele foi cosmógrafo do rei da França. 

Durante sua viagem fez um minucioso relato com riqueza de detalhes sobre os 

lugares por onde passou. Como grande erudito que era, França (2018) nos conta 

que o autor “tende a inserir elementos estrangeiros à esfera indígena, sobretudo da 

antiguidade greco-romana.”28 (FRANÇA, 2018, p. 195) Assim, é possível ver 

semelhança entre a imagem do indígena tratado por Thevet tal qual os antigos citas  

da Idade de Ouro.  

​ Nas palavras do próprio cosmógrafo:  

 
É essa região, na parte mais bem conhecida e explorada 

(cerca do trópico brumal, ou mesmo mais além), habitada por povos 

maravilhosamente estranhos e selvagens, sem fé, lei, religião e 

civilização alguma. Isso sem falar nos cristãos, que, após Américo 

Vespúcio, vieram colonizá-la. Os selvagens vivem à maneira dos 

bichos, tais como os fez a natureza, alimentando-se de raízes e 

andando sempre nus, tanto homens como mulheres, pelo menos até 

que, ao contato dos europeus, se venham despojando, aos poucos, 

dessa brutalidade e vestindo-se de um modo mais conveniente. À 

vista do que devo louvar afetuosamente ao Criador por me ter 

esclarecido a razão e por não ter permitido que eu fosse um bruto 

semelhante a um desses pobres selvagens. (THEVET, 2018, p. 

182)29 

29 THEVET, André. Singularidades da França Antártica, a que outros chamam de América. 1ª ed.  
Brasília: Edições do Senado Federal, Conselho Editorial, 2018, v. 251.  

28 FRANÇA, M. C. V. O Selvagem como figura da natureza humana: o discurso da conquista 
americana. 1ª ed. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2018.  

32 



 

​ Para Thevet (2018) os nativos do Novo Mundo são uma espécie de gente 

selvagem, sem fé, sem lei, sem religião e sem civilização alguma. Como bichos 

vivem como manda a natureza, alimentando-se de raízes e andando sempre nus. 

Diferindo em muito da imagem que o autor tem do que deve ser o homem civilizado.  

​ Outro relato muito importante para compreender os empreendimentos da 

conquista colonial nas terras americanas pode ser encontrado em Brevíssima 

Relação de Destruição das Índias de Bartolomé de Las Casas publicado em 1542. 

Neste relato o autor expõe os percalços  vividos pelos indígenas na época da 

colonização, em detrimento da Coroa espanhola.  

​ Las Casas foi frade e bispo de Chiapas, no México. E ficou conhecido por 

muitos como defensor da causa indígena. Levantou muitas polêmicas por ter 

publicado o Brevíssima, uma vez que neste volume usou da retórica que dominava 

para falar sobre os crimes da conquista praticados pelos cristãos espanhóis contra 

os indígenas. Como era um assíduo atuante na corte da Coroa espanhola, era 

possível ao frade dominicano se articular e obter algumas vitórias e derrotas em prol 

da causa indígena.30  

​ Bartolomé de las Casas chegou ao Novo Mundo por volta de 1502. Durante o 

tempo em que esteve nas novas terras até o ano de 1511, pousou na função de 

encomendero31 e doutrinador. Acontece que até esse momento, não era intenção de 

Las Casas atuar contra a colonização. Ele atuava como um colono comum entre os 

demais. No entanto, tudo mudou quando entrou em contato com o sermão de 

Antônio Montesinos, o qual tinha o intuito de despertar os colonos das armadilhas 

da conquista.  

A partir deste momento de conversão, Las Casas abriu seus olhos para a 

questão da dizimação indígena. Mas foi só em 1514 que abdicou de sua 

encomienda e passou a atuar em favor da causa indígena. Depois daí se colocou 

como ferrenho defensor da dignidade indígena, denunciando a crueldade dos 

colonos frente às vidas indígenas que eram dizimadas.  

31 SILVA, Dinair Andrade da. Roteiro de análise de fonte primária – O Instituto da Encomienda. In: 
Histórias das Américas. São Paulo, SP: 29, jun de 2020. Disponível em: < 
https://historiasdasamericas.com/o-instituto-da-encomienda/>  Acesso:21/12/2023. Os encomenderos 
eram colonos que possuíam o direito concedido pelo rei a espanhóis como recompensa por trabalhos 
prestados à Coroa espanhola. Consistia basicamente em apropriação de tributos devidos pelos 
indígenas que lhes eram encomendados. 

30 NETO, J. A. F. Bartolomé de las Casas: a narrativa trágica, o amor cristão e a memória 
americana. 1ª ed. São Paulo, SP: Annablume, 2003. p. 34 

33 

https://historiasdasamericas.com/o-instituto-da-encomienda/


Dizia ele no início de sua Brevíssima sobre os indígenas:  

 
Todas estas universas e infinitas gentes a todo gênero as 

criou Deus as mais simples, sem maldades nem fingimentos, 

obedientíssimas, fidelíssimas aos seus naturais senhores e aos 

cristãos a quem servem; as mais humildes, as mais pacientes, as 

mais pacíficas e quedas, sem desordens nem tumultos, nem 

bulhentas, nem querelosas, sem rancores, sem ódios, sem desejar 

vinganças, que no mundo há. São deste jeito as gentes mais 

delicadas, fracas e ternas em compleição e que menos podem sofrer 

trabalhos, e que mais facilmente morrem de qualquer enfermidade, 

que nem filho de príncipes e senhores entre nós, criados em regalos 

e delicada vida, mais delicados não são do que eles, ainda que 

sejam dos que entre eles são da linhagem dos lavradores. (LAS 

CASAS, 1997, p. 42)32 

  

Para Las Casas o indigena é um ser fraterno que em nada possui maldades 

e fingimentos. Livre de rancores e ódios e, apesar de passar por todas as 

tribulações que os colonos os fazem passar, não possuem desejo de vingança. 

Nota-se em Las Casas um grau de diferença em seu discurso, que vai se contrapor 

ao discurso comum empregado pela maioria dos escritores das literaturas de 

viagens. Enquanto a maioria dos escritores narram sobre a bestialidade e falta de 

civilidade dos indígenas, Las Casas vê nestes a humanidade que escapa aos 

colonos. Vê-se assim em Las Casas uma continuação do pensamento de 

Montesinos que segue por todo o resto de sua vida. 

Como é de se perceber em um frei que tem na colonização pacífica uma 

meta, Las Casas pensa o tempo todo em como levar estes novos povos à 

catequização para impor o rico domínio da fé cristã. Neste sentido, a defesa da 

dignidade indígena passa por uma necessidade de dominação da fé cristã.33 Para 

Las Casas os indígenas estão “muitíssimo aptos” a receber a fé católica, uma vez 

que são tão dóceis e muito capazes para toda a boa doutrina.  

 

33 Isso é muito interessante de ser notado, pois em Montaigne não vemos a defesa da necessidade 
de catequização indígena, mesmo este sendo um católico fervoroso.  

32 LAS CASAS, Bartolomé de. Brevíssima Relação da Destruição das Índias. 2ª ed. Lisboa, PT: 
Edições Antígona, 1997.  

34 



E tão importunas se mostram essas criaturas, logo que 

começam a ter notícias das coisas da fé, a fim de as conhecerem e 

de exercitarem os sacramentos da Igreja e o culto divino, que em 

boa verdade é mister dos religiosos, para as suportarem, serem 

dotados por Deus de bem assinalado dom de paciência. E 

finalmente ouvi eu muitas vezes dizer a muitos seculares espanhóis 

com muitos anos cá, não podendo negar a bondade que neles 

vêem: <<Por certo seriam estas gentes as mais bem aventuradas do 

mundo, se conhecessem a Deus.>>(LAS CASAS, 1997, p. 42) 

 

​ Deste modo, a bondade dos povos indígenas é vista por Las Casas como 

uma condição indispensável para a catequização.  

​ Em outubro de 1515 Las Casas se tornou um articulador político, partindo 

para a Espanha a fim de tentar falar com o rei para contornar a situação e propor 

uma reforma no modo de fazer a colonização. O frei tinha em mente a intenção de 

denunciar ao rei a servidão e os maus tratos a que eram acometidos os indígenas. 

A sua tentativa de falar com o rei não teve sucesso, uma vez que o rei morreu em 

janeiro de 1516. Mas seus esforços não pararam por aí. Ele continua a sua tentativa 

de denunciar as crueldades da colonização ao novo rei.34 

 Segundo nos conta NETO (2003), Las Casas consegue falar com o novo rei 

da Espanha, Carlos V em 1517 e obtém uma cédula de autorização para 

implementar seu projeto de colonização pacífica na região da Tierra Firme, na Costa 

de las Perlas, atual Venezuela. A colonização pacífica deveria funcionar como um 

projeto experimental, mas “se revelou o maior fracasso de Las Casas” (NETO, 2003, 

p. 45). A proposta do frei tinha o intuito de ocupar a Venezuela com famílias 

espanholas que habitariam a região junto com famílias indígenas, baseando-se no 

embarque de trabalhadores e não de encomenderos.  

Foi então que a corte espanhola o incubiu de percorrer a Espanha em busca 

destes trabalhadores. Ele teve relativo êxito na propaganda das riquezas e 

abundâncias naturais da região. No entanto, a travessia foi realizada com muitos 

enfermos e condições precárias. Ao chegar a Porto Rico, Las Casas dá de cara com 

a beligerância entre indígenas e colonos na região. Decide então deixar o grupo e ir 

a São Domingo à procura de ajuda e o fazer cumprir do acordo, uma vez que a 

34  NETO, J. A. F. Bartolomé de las Casas: a narrativa trágica, o amor cristão e a memória 
americana. 1ª ed. São Paulo, SP: Annablume, 2003. p. 42 

35 



região deveria ser uma região virgem, sem a influência da crueldade dos cristãos. 

Quando finalmente consegue retornar dessa empreitada, fica perplexo ao perceber 

que não tinha mais ninguém em sua frota. As pessoas tinham simplesmente ido 

embora e a sua tentativa de colonização pacífica fracassa.  

Las Casas segue, independente do seu fracasso, denunciando as maldades 

praticadas pelos colonos durante toda a sua vida. É possível perceber isso no seu  

relato em Brevíssima, quando o autor fala a respeito dos cristãos.  

 
Daremos por conta bem certa e verdadeira que foram 

mortas nos ditos quarenta anos, pelas ditas tiranias e infernais obras 

dos cristãos, injusta e tiranicamente, mais de doze milhões de almas, 

contando homens, mulheres e crianças; e em verdade creio mesmo, 

sem pensar enganar-me, que serão mais de quinze milhões. 

Duas maneiras gerais e principais tiveram os que para ali se 

foram, chamados cristãos, a fim de extirpar e roçar da face da terra 

aquelas miserandas nações. Uma foi por meio de injustas, cruéis, 

sangrentas e tirânicas guerras. A outra, depois de terem morto todos 

quanto poderiam desejar ardentemente ou suspirar ou pensar na 

liberdade ou em sair dos tormentos que padecem (...), oprimindo-os 

com a mais dura, horrível e desabrida servidão em que nunca 

homens ou besta puderam ser postos. (...) 

A causa por que os cristãos mataram e destruíram tantas e 

tais e um tão infinito número de almas, foi somente a de terem como 

fim último o ouro e a fim de se fartarem de riquezas em breves dias, 

e de subirem a estados muito elevados e sem proporção com as 

suas pessoas, quer dizer, pela insaciável cobiça e ambição que 

tiveram, que foi maior do que no mundo alguma vez pôde ser, por 

serem aquelas terras tão férteis e tão ricas, e as gentes tão 

humildes, tão pacientes e tão fáceis de sujeitar  (...) E esta é uma 

muito notória e averiguada verdade, que todos, sejam eles os 

próprios tiranos e matadores, sabem e confessam: que nunca os 

índios de todas as Índias mal algum fizeram aos cristãos, antes os 

tomaram como vindos do céu, até terem começado a sofrer, eles ou 

seus vizinhos, vezes repetidas, muito males, roubos, mortes, 

violências e vexames por parte desses cristãos. (LAS CASAS, 1997, 

p. 45)  

   

36 



​ Para Las Casas os cristãos que estavam na empreitada do movimento de 

conquista só tinham ambição e eram motivados por cobiça, a fim de conseguirem 

ouro e riquezas. Regados a pecados e crueldades tamanhas,  isso os afastava da 

salvação divina, pois este não era o comportamento bem quisto que deveria ser 

praticado pelos verdadeiros cristãos. 

A intenção da dominação religiosa com o pretexto da salvação dos nativos 

“selvagens” da ignorância à qual estavam submetidos pode ser encontrada em 

diversas passagens da literatura de viagens que foi produzida sobre a descoberta 

do Brasil na época de seu descobrimento. E tal literatura construía uma narrativa de 

imagem do nativo que, convenientemente, servia a tais propósitos de dominação 

religiosa. Pois a primeira imagem que o homem europeu quis passar para o resto do 

mundo acerca do nativo foi a imagem deste nativo como selvagem. De acordo com 

esta interpretação o nativo brasileiro era o homem ignorante, violento, sem 

costumes e crenças aprazíveis e que deveria ser salvo desse mar de abnegação 

pelas graças da salvação divina.  

​ O primeiro documento escrito produzido no Brasil, a Carta de Pero Vaz de 

Caminha, como foi visto anteriormente, retrata bem essa vontade de salvação 

advinda da europa em relação ao nativos que, sorrateiramente tinha como intenção 

difundir a palavra do cristianismo a serviço da conquista e dominação 

político-religiosa da Coroa portuguesa no continente americano. Em várias 

passagens deste documento é possível encontrar a forma como se referem ao 

nativo como selvagem: aquele que não tem modos nem moral social ou religiosa. E, 

como sendo a primeira impressão que se tem do nativo brasileiro, a maneira como a 

carga de influência que esta narrativa evoca ao resto do mundo, que dissemina-se 

profundamente em tão pouco tempo, é irreparável.  

​ O mesmo se pode dizer de Histórias Verídicas, de Hans Staden, também 

visto anteriormente. Mas enquanto o documento português fazia um relato 

romantizado da necessidade de salvação do nativo através da “palavra de Deus” 

por esse não possuir costumes ou crenças, o olhar explorador de Hans Staden - 

apesar do tom religioso de suas colocações - trazia da Alemanha uma percepção 

bem mais crua da realidade dos nativos que o encontraram. 

​ Em vários momentos de seu relato, Staden referia-se ao nativo como 

selvagem e violento, levando-nos a uma interpretação que o mesmo fazia da 

37 



impossibilidade de comunicação com o nativo que o mesmo via como “inimigo”.35 

Porém, ainda assim, era evidente o reconhecimento que o mesmo fazia da 

existência desse nativo e de seus costumes (que era completamente diferente do 

que estava habituado). E por isso mesmo, pela diferença, que o capturou e o deixou 

em frangalhos chorando num cativeiro como prisioneiro36, via a necessidade de 

destruir e apagar esse nativo que se apresentava como uma ameaça às ideias de 

dominação político-religiosa que estava sendo levada a cabo pelos exploradores 

que chegavam à América.  

​ Para Staden, todo nativo era um selvagem, enquanto que todo europeu, 

independente de seu país de origem, era um cristão. Deixando explícito o sentido de 

selvagem como aquele que não compartilhava das suas crenças. Esse não 

pertencimento ao seu costume era o que comportava toda a diferença entre o 

homem europeu e o nativo americano. Nesta perspectiva eurocêntrica, a diferença é 

entendida como a causa do conflito que se sucede ao encontro entre os povos dos 

dois continentes. A diferença é inimiga. E por isso ela deveria ser aniquilada.  

 ​ O nativo, nessa ótica do homem europeu, não possuía costumes e crenças 

confiáveis. E deveria ser salvo da ignorância e pecado aos quais estava submetido. 

E isto se daria, efetivamente, através da dominação e conquista, religiosa e 

territorial. O hasteamento da primeira bandeira em terras brasileiras como sendo o 

da Ordem de Cristo37 representa bem este pensamento de conquista e dominação 

político-religiosa que estava sendo trazido ao novo continente. 

Como não é possível dissociar os elementos que motivaram a viagem do 

relato de experiência do viajante, fica explícito que em ambas as narrativas (tanto a 

de Caminha quanto a de Staden) podemos encontrar vestígios de uma forte moral 

religiosa que via como pavoroso e barbaresco tudo o que se diferenciava e se 

distanciava da cultura cristã européia do século XVI. Já em Las Casas, vemos o 

37 A Ordem de Cristo foi uma ordem militar religiosa da Coroa portuguesa, criada em 1319 pela bula 
pontifícia Ad ea ex quibus cultus augeatur do Papa João XXII, a pedido do rei Dom Dinis, com o 
objetivo de conservar os princípios e poder religioso e militar da extinta Ordem dos Templários - 
fundada dois séculos antes (1118-1312). Tais ordens religiosas foram criadas com o intuito de 
proteger os fiéis da Igreja Católica na sua missão de peregrinação e difusão da fé cristã, na época da 
expansão marítima, através das cruzadas. No Brasil, a Ordem de Cristo expandiu seu poder de 
dominação religiosa através da chegada da caravana de Pedro Álvares Cabral em terras tupiniquins. 

36 STADEN, Hans. Ibid. p. 57. 

35 STADEN, Hans. Ibid. p. 56. Dar atenção especial ao relato de Staden, em Histórias Verídicas, no 
capítulo 17, no qual ele relata sobre “Como e por que deveríamos temer o inimigo em duas épocas 
do ano mais do que no resto do tempo”. Neste capítulo fica explícita a intenção de construir uma 
narrativa do nativo como o inimigo que precisa ser combatido e destruído. 

38 



contrário. O frade franciscano é permeado pela  religião católica, mas de um modo 

bem brando este tenta passar seus costumes e crença para o nativo através de uma 

catequese pacificadora do espírito e moral nativa.  

Podemos dizer que o processo de escrita do viajante sobre um relato de 

viagem é permeado por uma grande carga de suas bagagens culturais e 

emocionais.38 Em linhas gerais, acreditamos que é possível dizer que a escrita de 

alguém sobre alguma coisa ou acontecimento não está isenta das interferências do 

efeito que o encontro com esta coisa tem sobre seus próprios juízos, estando 

inevitavelmente inserido no campo das paixões. 

​ Devemos nos atentar para estas fontes documentais sobre a descoberta da 

América, porque foi através desses registros e impressões dos viajantes (fortemente 

atravessados pela moral cristã européia) sobre os povos americanos encontrados 

na literatura de viagem que a primeira imagem do nativo americano foi construída. 

“Esses aspectos impactam a sua experiência de alteridade, tanto na confirmação 

dos estereótipos, quanto no estranhamento frente ao inesperado”.39 

​ Encontramos, portanto, o desvelar de um sentimento de alteridade40 em 

relação ao nativo a partir dos relatos de viagens que os primeiros navegantes que 

descobriram a América nos deixaram.  Com este trabalho de escrita dessas 

primeiras impressões acerca do Novo Mundo é possível compreender como as 

narrativas sobre a existência e apagamento da existência desse nativo foi sendo 

construída ao longo dos anos. 

Se por um lado, partindo da perspectiva europeia, o acontecimento da 

descoberta traz consigo a descoberta do Novo Mundo41; por outro lado, partindo da 

perspectiva latino-americana, trouxe consigo o apagamento deste nativo das 

Américas e faz da Europa o berço da civilização ocidental e fonte centralizadora da 

41 D’ANGHERA, Peter Martyr. De Orbe Novo, Volume 1 (of 2): The Eight Decades of Peter Martyr 
D’Anghera. Trans. by Francis Augustus MacNutt. United States, USA: The Gutemberg Project, 2004. 
v. 1. n. 1. O termo Novo Mundo (novi orbi) foi cunhado pela primeira vez em 1492 por Pedro Mártir de 
Anghera, historiador do descobrimento e exploração da América pelos espanhóis, numa carta que 
seria o primeiro registro sobre as explorações americanas de Colombo. Nos anos seguintes, entre 
1511 e 1530, mais cartas seriam escritas em latim e reunidas em dez fascículos, os quais deu o 
nome de Décadas. Posteriormente toda a sua obra seria antologizada e publicada em 1530, com o 
título De Orbe Novo.  

40 Sabemos que a alteridade e a subjetividade estão se descobrindo e se desenhando, ainda que as 
grandes navegações e descobertas (além da grande efervescência cultural, política e religiosa) 
acerca de novas terras no período do renascimento tenham sido a sua mola propulsora. Assim, 
reconhecemos o anacronismo que o uso destes termos possa gerar na impressão do nosso texto, 
que fala sobre a sociedade do século XVI. 

39 SCHEMES,E.  F. Ibid. p. 3. 
38 SCHEMES, E. F. Ibid. p. 1. 

39 



historiografia mundial. E, por isso mesmo, difusora de um pensamento subjetivo 

europeizante.  

Vemos assim, como a perspectiva da imagem que é construída acerca do 

costume deste nativo é deturpada e desconstruída pela ganância e exploração para 

dar lugar a uma noção de costume que se baseia numa moral eurocêntrica. A 

Europa, que inaugura a modernidade traz consigo não somente a desmitificação 

dos mitos que rondavam o imaginário coletivo por volta do século XVI, mas faz de si 

o próprio mito e cânone da sociedade ocidental civilizada.  

O pensamento moral que começa a se construir a partir deste momento 

propicia o surgimento de uma justificativa cada vez maior para a violência que é 

investida contra estes povos recém-descobertos e sua forma diferente de 

organização social. Esta nova forma de ver o mundo, depois do evento da 

descoberta, surge no ocidente e se apresenta como benfeitora e salvadora - a 

exemplo das missões jesuítas - distante dos moldes estabelecidos pelo cânone de 

suas convenções sociais.  E, portanto, tudo aquilo que se encontra fora da Europa e 

de sua forma de pensar é visto com vistas à colonização e catequização a fim de 

adquirir a salvação divina.  

Há desta forma, a necessidade de apagamento dos costumes nativos, uma 

vez que estes parecem estar ainda na infância da humanidade, para que ocorra a 

imposição e incorporação do pensamento europeu. Como consequência há a perda 

do saber e modos de ser nativo original, em detrimento de uma narrativa 

hegemônica que se baseia na centralização do pensamento europeu. 

Com o que nos foi apresentado até aqui é possível perceber que a discussão 

sobre a moral aparece em “Dos Canibais” (I, xxxi) através da descoberta do nativo 

americano. Compreendemos, deste modo, que é a partir desde momento de 

descoberta, em que o homem ocidental é obrigado, por força das circunstâncias, a 

lidar com o diferente, que as bases da tradição do pensamento ocidental se vê 

obrigada a reconstruir-se, a partir de uma perspectiva de compreensão da realidade 

nativa. 

Entretanto, os caminhos para que esta compreensão se dê, através da 

expansão marítima, é permeado pelos valores morais hegemônicos da época, que 

são: a busca por ouro e expansão do poder político-religioso e territorial. Com isto, 

as narrativas que se constroem a partir do contato com o nativo americano, tal como 

encontrado na literatura de viagens produzida neste período de descoberta, é 

40 



marcada por uma deturpação da imagem deste nativo e sua cultura, pois sua feitura 

é carregada por impressões limitadas às bagagens culturais e pessoais daquele que 

a escreve. E, como sabemos, quem escreve esta narrativa acerca do nativo 

americano é o homem europeu marcado por conflitos religiosos e políticos, que vê 

como bárbaro tudo aquilo que não está dentro de seus costumes.  

 
…E, na verdade, cada qual considera bárbaro o que não se 

pratica em sua terra. E é natural, por que só podemos julgar da 

verdade e da razão de ser das coisas pelo exemplo e pela ideia dos 

usos e costumes do país em que vivemos. Neste a religião é sempre 

a melhor, a administração excelente, e tudo o mais perfeito. 

(MONTAIGNE, I, xxxi, 2016, p. 237-238) 

 

Montaigne nos alerta para este hábito que temos de julgar a verdade e razão 

de ser das coisas que se baseia nos limites de nossa experiência. Como podemos 

julgar a religião ou a administração do corpo político do outro com base em nossos 

pré-conceitos e opinião pública de nosso corpo político? A discussão que o autor 

levanta em torno de conceitos como bárbaro e selvagem, a partir do encontro com o 

nativo, vai muito além da cristalização do estranhamento e deturpação de seu real 

significado e nos leva a refletir sobre os limites de nossa incapacidade de lidar com 

a diferença do outro e fechar os olhos para nossos próprios costumes.  

 

Neste capítulo, aproximamo-nos da vida de Montaigne e do contexto dos 

conflitos religiosos ao qual estava inserido naquele momento. Como foi possível 

perceber, o interesse do autor pelo tema da descoberta se deu pelo mesmo estar 

dentro dos círculos de discussão intelectual francesa atenta à colonização da parte 

do Brasil denominada pelos franceses da França Antártica. Os relatos de viagens 

presentes na literatura de viagens foi outra importante fonte pela qual o filósofo 

entrou em contato com a descoberta de um novo continente e de novos povos.  

 

 

 

 

 

 

41 



3. CAPÍTULO II - DOS CANIBAIS  
 

Aqui refletiremos acerca da moral nativa sob a óptica de Montaigne. 

Passando pelo texto de Montaigne relembraremos os conceitos de bárbaro e 

selvagem que é tão circulado pela sociedade europeia do século XVI e difundido 

pelo mundo literário, intelectual e cultural. Estas narrativas acabam construindo uma 

imagem do nativo brasileiro que Montaigne não compactua e o autor acaba dando 

um outro sentido, menos agressivo e violento para a imagem dos nativos. Também 

visitaremos as impressões do filósofo e comentadores a respeito da moral e guerra 

na sociedade nativa. Além de olhar para o encontro entre os nativos brasileiros e o 

rei Carlos IX e o que teria levado o autor a escrever este relato em seu ensaio. 

 

3.1. A MORAL NATIVA  
 

Uma moral que se baseia na vingança ancestral e a celebra num ritual 

antropofágico onde se come a cabeça, os braços e as pernas do inimigo. De toda 

possibilidade de fantasia que se poderia imaginar, essa seria a última coisa que o 

homem europeu esperava encontrar em seu mergulho pelo mundo desconhecido 

dos oceanos naquele momento. Mas foi o que aconteceu quando navegou por 

águas desconhecidas e se deparou com o canibal. 

​ O nativo, encontrado na costa litorânea brasileira, é completamente diferente 

de tudo o que o homem europeu conhecia até o momento. Neste sentido, vale 

enfatizar que a Europa já conhecia (e, certamente, já colonizava) os povos da África 

e Ásia42, mas nenhum desses povos gerou o sentimento de estranheza que foi 

gerado a partir do encontro com o nativo brasileiro no século XVI. E é neste nativo, 

canibal, que Montaigne se debruça para levantar uma discussão moral que 

questiona os critérios de julgamento acerca dos costumes impostos por seus 

contemporâneos: como julgar o diferente e desconhecido como bárbaro se o nosso 

42 Mesmo correndo o risco de cair em anacronismo nesta interpretação, tanto em Todorov (2010, 
pp.3-47) quanto em Dussel (1993, pp. 17-20) podemos constatar que,  embora haja grande 
discussão acerca da exclusão da África (sumariamente colonizada) e da Ásia (situada num estado de 
“imaturidade” ou “infância” essencial”, a América Latina foi radicalmente excluída e invisibilizada no 
processo de colonização. De modo que sua cultura nativa teve que passar por um processo 
civilizador, que apagou e encobriu seus fundamentos originários, para que se sustentasse dentro dos 
manuais de civilização euro-ocidental e se tornasse o quintal cultural de exploração do resto do 
mundo.  

42 



parâmetro para julgamento dos costumes, seja isto ou aquilo, limita-se à bagagem 

cultural que trazemos de nossos próprios costumes?  

​ De todas as descobertas e relatos que se seguiram ao estranhamento 

provocado pelo encontro com o canibal, fica o resquício do discurso que foi 

engendrado em cima da primeira imagem que foi construída em torno deste nativo; 

eram canibais, comedores de carne humana. Ao que se sabe, os relatos de 

viajantes encontrados na literatura de viagens vem de quatro direções-versões 

diferentes: Itália, França, Portugal e Espanha. Tais versões, cada qual à sua 

maneira, compartilham um pano de fundo em comum quando se refere a imagem 

discursiva deste nativo: a violência. 

​ Neste sentido, construir uma imagem do canibal brasileiro enraizada no 

problema da violência se tornou um dos álibis mais utilizados para deturpar e 

apagar sua existência e cultura, além de justificar as ações pelo direito de 

conquista43 da nova terra. Pois acreditavam inexoravelmente que estes povos 

precisavam ser salvos das ervas daninhas da ignorância e do barbarismo por meio  

da incorporação da fé cristã e dos manuais de civilidade.  

​ O que chama atenção no texto de Montaigne, é a maneira como o autor 

francês desconstrói essa imagem de violência do canibal em Dos Canibais (I, xxxi), 

mesmo que o seu conhecimento acerca do nativo tenha sido adquirido através de 

narrativas que perpetuam a violência e falta de civilidade desses povos. É possível 

dizer que, em meio a tantas deformidades e incongruências promovidas em cima da 

imagem que foi construída pelo olhar europeu acerca do canibal, o ensaísta tenha 

sido um dos primeiros a conseguir o feito de dar um sentido de diferença e 

especificidade à moral antropofágica.  

 

 

 

 

43 MARCONDES, D. A Descoberta do Novo Mundo e a Crise da Ideia de Natureza Humana 
Universal. Revista Crítica Histórica, Ano VI, n. 12, Dec. 2015, p. 4. O direito de conquista foi 
reivindicado, sobretudo, pelos navegantes espanhóis, pois era grande preocupação da coroa 
espanhola legitimar a conquista das terras e povos recém-descobertos, a fim de garantir e preservar 
os direitos de posse sobre os mesmos. Visto que existiam muitas outras Coroas interessadas na 
conquista e dominação das terras recém-descobertas. É, sobremaneira, dessa discussão que 
emerge uma outra discussão: a discussão sobre direitos humanos. Pois, a partir da invasão territorial 
levada a cabo, os direitos de resistência e não-resistência dos povos nativos das terras conquistadas 
foram questionados e problematizados.  

43 



3.2. O BÁRBARO E O SELVAGEM 
 

​ Diferentemente de outros pensadores de sua época, que também analisaram 

a descoberta do Novo Mundo, é possível perceber a diferença de sentido que o 

autor dá aos conceitos de bárbaro e selvagem, que foram os conceitos que mais se 

difundiram no século XVI para se referir ao povo recém-descoberto da América. A 

narrativa que o autor constrói em torno da primeira imagem deste nativo canibal em 

nada tem a ver com violência ou falta de civilidade. 

​ No começo de Dos Canibais (I,xxxi), por exemplo, o autor evidencia o tom do 

sentido que é estabelecido no uso desses conceitos, usando como exemplo 

situações ocorridas na antiguidade clássica (tanto em Roma quanto na Grécia):  

 

​ Quando o rei Pirro entrou na Itália, e verificou a formação de 

combate do exército romano, disse: ‘Não sei que espécie de 

bárbaros são estes (pois os gregos chamavam assim todas as 

nações estrangeiras), mas a formação de combate, que os vejo 

realizar, nada tem de bárbaro’. A mesma coisa diziam os gregos do 

exército que a seu país Flamínio conduziu. E Filipe assim falou 

igualmente, ao perceber do alto de um outeiro a bela ordenação do 

acampamento daquele que, sob Púbio Sulpício Galba, acabava de 

entrar em seu reino. Isso mostra a que ponto devemos desconfiar da 

opinião pública. Nossa razão, e não o que dizem, deve influir em 

nosso julgamento. (MONTAIGNE, I, xxxi,  2016, p. 234) 

 

Ao que parece, concordando com o que sugere o autor logo nos primeiros 

trechos de sua obra, existe um tom de conveniência politicamente implícito na 

atribuição do sentido de “bárbaro” como aquele que é violento. Neste sentido, 

Montaigne nos sugere que analisar com cautela e prudência, e mais do que isso, 

com desconfiança, o que a opinião pública diz acerca do que nos é desconhecido é 

o mais indicado a se fazer. Visto que, não é só porque o desconhecido não faz parte 

de nosso corpo político de origem que ele não tenha seu próprio modo de 

organização política e social. 

​ Há, portanto, um tom de suspensão do juízo em relação à opinião pública  

acerca dos modos de ser na narrativa que Montaigne constrói acerca desse nativo. 

O nativo, o bárbaro, neste sentido, é entendido como aquele que está fora do corpo 

44 



político ao qual o Europeu pertence. Bárbaro é o estrangeiro. Mas, isto, de modo 

algum implica dizer que este nativo - o estrangeiro - não tenha seu próprio corpo 

político com costumes e regras próprias de organização e administração social e 

política, ainda que o europeu as desconheça. 

​ Contudo, ao chegar em terras brasileiras a primeira coisa a ser constatada 

pelos europeus, habituados à perspectiva de uma ideia inicial de  subjetividade 

germinando como  a única possível, é a diferença e o sentimento de estranhamento 

em relação a este nativo que lhe é inteiramente desconhecido. Evidentemente, 

antropofagia e nudismo eram costumes que não se praticavam entre os europeus 

do século XVI, que estavam habituados ao normativismo moral dos manuais de 

civilidade que estavam sendo produzidos nesse período, e isto pode ter sido a 

causa do conflito interno do homem europeu, quando se deparou com um povo cuja 

moral coletiva era completamente diferente da sua.  

​ A partir deste encontro, da descoberta do Novo Mundo, o homem europeu é 

capaz de produzir para si uma gênese do sentimento de alteridade. Mas ao invés de 

afirmar e acolher a diferença que ele descobre no nativo canibal, ele a sabota e a 

transforma em sinônimo de violência e mal a ser combatido. Assim, o europeu sente 

a necessidade de promover o apagamento do nativo. E o apagamento que se dá, 

depois da descoberta, não é mais pelo véu do desconhecimento mas, e sobretudo, 

pelo véu do conhecimento e consciência de uma razão puramente colonizante.  

​ Neste momento do encontro com o canibal, é curioso perceber como o 

europeu inverte os lugares de pertencimento, tanto do europeu (que descobre o 

homem canibal) como os do nativo (que descobre o homem europeu). O europeu, 

acreditando na necessidade de salvação daquele que segue um costume diferente 

do seu, distancia o nativo de sua identidade e o transforma em estrangeiro de seus 

próprios costumes e terra. 

​ O apagamento se dá deste modo: com a completa aniquilação do imaginário 

nativo para a incorporação de uma consciência identitária europeia sobre o corpo 

nativo. Segue-se a isto que, depois do apagamento do nativo canibal, por bárbaro 

foi designado todo povo que tinha um costume diferente do europeu (que não 

seguia os preceitos difundidos pelos manuais de civilidade), independente de este 

costume nativo encontrar-se dentro ou fora de sua terra nativa. 

​ Retomando o pensamento de Montaigne sobre este acontecimento, 

enfatizamos como é interessante observar o autor (mesmo estando num período de 

45 



acirrados conflitos e intolerâncias religiosas na França do século XVI) sugerindo 

uma narrativa de relativização dos costumes que difere do sentido violento que é 

dado para os povos canibais. Tal imagem de sentido estava sendo construída pelos 

autores e literatura de viagens da época, mas o filósofo retoma o sentido clássico 

que é dado para o conceito de bárbaro:  

 

​ …não vejo nada de bárbaro ou selvagem no que dizem 

daqueles povos, e, na verdade, cada qual considera bárbaro o que 

não se pratica em sua terra. E é natural, por que só podemos julgar 

da verdade e da razão de ser das coisas pelo exemplo e pela ideia 

dos usos e costumes do país em que vivemos. Neste a religião é 

sempre a melhor, a administração excelente e tudo o mais perfeito. 

(MONTAIGNE, I, xxxi, 2016, p. 237-238) 

 

​ Bárbaro, portanto, é aquilo que está alheio à sua terra, que é estrangeiro. 

Neste sentido, é possível perceber que, muito para além do acolhimento à diferença 

do nativo canibal, o autor nos apresenta uma perspectiva de interpretação que não 

faz distinção de superioridade ou inferioridade moral dos costumes deste nativo em 

detrimento dos costumes aos quais está habituado. E mais ainda: tem a 

responsabilidade de ressaltar como o hábito de ser e julgar das coisas está em 

constante relação com a maneira como estamos habituados a percebê-las, a partir 

de nossas experiências vividas individualmente.  

​ Estando há uma distância de observação que o permite analisar o nativo 

canibal sem a interferência de opiniões públicas (que o coloca no lugar comum de 

simples primitivo alheio à civilização européia), é possível dizer que Montaigne 

exercita em si mesmo a tentativa de mudança de olhar em relação ao nativo. O 

autor procura fazer essa saída da zona de acomodação do olhar europeu para que 

seja possível constatar que a diferença de costumes e crenças existe. 

​ A partir desta constatação, Montaigne se debruça no levantamento de uma 

discussão moral que questiona os critérios de julgamento acerca dos costumes 

impostos por seus contemporâneos: como julgar o diferente e desconhecido como 

bárbaro, se o nosso parâmetro para julgamento dos costumes, seja isto ou aquilo, 

limita-se à bagagem cultural que trazemos de nossos próprios costumes? O autor 

nos garante que não sabe o que pode encontrar de bárbaro ou selvagem nestes 

povos. 

46 



​ De um modo geral, a existência da diferença de costumes entre os povos se 

torna inegável. Tanto dentro quanto fora de seu corpo político de origem. Então, 

como julgar como errados os atos de violência que eram praticados pelos povos do 

corpo político estrangeiro e tomar como certos os que eram praticados pelos povos 

do seu continente de origem?  

​ Em sua prerrogativa, Montaigne não deixa de afirmar a sua recusa a 

qualquer ato de violência praticado pelos nativos brasileiros. Portanto, não era a 

intenção do autor fazer uma apologia aos costumes de violência e rituais de 

canibalismo. Em suas próprias palavras, “não me parece excessivo julgar bárbaro 

tais atos de crueldade, mas que o fato de condenar tais defeitos não nos leve à 

cegueira acerca dos nossos.”44 A sua preocupação estava no fato de que, enquanto 

julgavam os erros cometidos pelo nativo, os europeus fechavam os olhos na hora de 

julgar seus próprios erros.  

 

​ Estimo que é mais bárbaro comer um homem vivo do que o 

comer depois de morto; e é pior esquartejar um homem entre 

suplícios e tormentos e o queimar aos poucos, ou entregá-lo aos 

cães e porcos, a pretexto de devoção e fé, como não somente o 

lemos mas vimos ocorrer entre vizinhos nossos conterrâneos; e isso 

em verdade é bem mais grave do que assar e comer um homem 

previamente executado. (MONTAIGNE, I, xxxi, 2016, 240) 

 

​ Considerando o sentido de violência para bárbaro, na interpretação do autor, 

o rito antropofágico é tão violento quanto as torturas praticadas pelos fiéis em nome 

da fé cristã. E menos maldade haveria de ter naqueles que comiam um corpo 

humano já morto do que naqueles que jogavam corpos humanos ainda vivos aos 

cães e porcos, tal como faziam seus conterrâneos.  

​ Sendo assim, como é que se pode julgar o costume do nativo como violento 

e fechar os olhos para as atrocidades que eram praticadas pelo homem europeu? 

Para Montaigne isto não fazia sentido. Mas foi o que possivelmente desencadeou 

todo o conflito entre os povos dos dois continentes e gerou a necessidade europeia 

de apagamento desta dissemelhança de costume. Pois, da perspectiva europeia, a 

violência, no nativo, precisava e deveria ser combatida. 

44 MONTAIGNE, Michel de. Ibid. p. 240. 

47 



​ O mesmo se pode dizer em relação ao que se entendia por selvagem. 

Selvagem como aquele que não tem modos, não compartilha dos mesmos 

costumes que o europeu e, portanto, configura-se como um não-civilizado. 

Lembremos que é neste momento histórico que estão acontecendo os movimentos 

de expansão do catolicismo. A expansão marítima que culminou no descobrimento 

da América foi uma das suas consequências. 

​ Montaigne, entretanto, evoca um outro sentido da palavra para referir-se ao 

selvagem não como aquele que é bruto e desprovido de civilidade. Mas como 

aquele que, por ter sofrido pouca ou nenhuma influência da ingerência humana, 

tenha conservado a pureza da sua relação de pertencimento à natureza. Os nativos 

são selvagens assim “como denominamos selvagens os frutos que a natureza 

produz sem intervenção do homem.”45 

​ Porém, se por selvagem entende-se a falta de pertencimento à uma ideia de 

humanidade original, “àqueles que alteramos por processos de cultura e cujo 

desenvolvimento natural modificamos, é que deveríamos aplicar tal epíteto”.46 Visto 

que ao passar por esse processo de modificação ou distanciação da natureza o 

homem acabe perdendo sua vivacidade, autenticidade, utilidade e naturalidade, 

abastando-se a fim de melhor se adaptar ao gosto corrompido de um costume 

produzido pela cultura à qual está inserido. 47 

​ Theobaldo (2020), em seu artigo intitulado “Montaigne, os canibais e todos os 

outros do mundo”, publicado na revista Modernos e Contemporâneos em 2020, nos 

diz que neste sentido  

 
pode-se dizer que a distinção entre o indígena e o europeu reside no 

tipo de interação que ambos promovem entre a arte e a natureza e 

as repercussões disso em seus modos de vida e suas condutas. O 

indígena é selvagem por manter sua “naturalidade” simples e pura, 

por ser governado por leis da natureza e pouco se deixar violar por 

leis humanas. O europeu é selvagem pela brutalidade com que 

transforma sua própria natureza e se afasta da “mãe natureza”, 

consequências do emprego dos artifícios que produziu, desfigurando 

a si próprio e a natureza com invenções postiças e supérfluas. 

(THEOBALDO, 2020, p. 103) 

47 Idem. Ibid.  
46 MONTAIGNE, Michel de Ibid. 
45 MONTAIGNE, Michel de. Ibid. p. 237. 

48 



 

​ Como é possível perceber, segundo a autora, o indígena é selvagem por 

manter a sua naturalidade originária, sendo governado pelas leis da natureza. 

Enquanto que o europeu é selvagem por produzir em si uma brutalidade que 

transforma a si e se afasta da relação originária com a mãe natureza. Sobre os 

selvagens no sentido que é dado aos nativos, Montaigne é muito assertivo quando 

nos diz que:  

 

​ Esses povos não me parecem, pois, merecer o qualificativo 

de selvagens somente por não terem sido senão muito pouco 

modificados pela ingerência do espírito humano e não haverem 

quase nada perdido de sua simplicidade primitiva. As leis da 

natureza, não ainda pervertidas pela imisção dos nossos, regem-nos 

até agora e mantiveram-se tão puras que lamento por vezes não as 

tenha o nosso mundo conhecido antes, quando havia homens 

capazes de apreciá-las. (MONTAIGNE, I, xxxi, 2016, p. 237) 

 

​ Vemos neste momento do texto o autor se utilizando pela primeira vez da 

noção de cultura. Em Montaigne, cultura se apresenta a nós como a modificação e 

interferência do desenvolvimento natural do homem, a fim de polir e lapidar o seu 

comportamento para adaptá-lo ao costume de um corpo político específico. Isto 

implica no cultivo - que ademais é o real significado e sentido prático da palavra 

cultura - de um gosto que se sobressai aos demais, a fim de torná-lo um costume e 

inseri-lo no seu espectro de civilidade. 

​ É preciso lembrar: o europeu, neste momento, não enxergava ou não 

reconhecia a existência de uma moral no nativo. O nativo era visto como bárbaro, 

porque violento, e selvagem, porque desprovido de costumes que estivessem no 

espectro de aprovação dos parâmetros das sociedades europeias. Era muito 

conveniente para os interesses de dominação político-religiosa da América que a 

narrativa acerca de seus povos fosse essa. Pois assim estariam sendo justificados 

todos os atos e excessos de violência que se cometiam em prol da reivindicação do 

direito de conquista da terra e exploração dos povos nativos.  

 

 

 

49 



3.3. A VINGANÇA ANCESTRAL: GUERRA, CANIBALISMO E DESTRUIÇÃO DO 
INIMIGO 
 

​ O que mais impressiona os colonizadores quando entram em contato com os 

nativos brasileiros é que, quando não estão em rituais de antropofagia devorando 

seus inimigos, eles são bem dóceis. Esta docilidade se mostrava de tal maneira 

que, por parte dos nativos, não havia qualquer tipo de resistência ao novo, ao 

desconhecido: os novos costumes que estavam sendo trazidos pelos colonizadores, 

por este motivo, eram facilmente absorvidos e convertidos em hábito.  

 
Isso se reflete no imaginário europeu enquanto se 

busca construir uma explicação sobre a natureza desses 

povos que é necessariamente ambivalente, e mesmo 

contraditória, valorizando ora sua proximidade à natureza, 

quase que como Adão no paraíso, ora sua selvageria e 

brutalidade que os aproxima dos animais.” (MARCONDES, 

2012, p. 429) 

 

Nos conta Castro et al (1985), por exemplo, que “dóceis, os Tupinambás 

convertiam-se à fé dos jesuítas”48. 

​ No entanto, ao mesmo tempo em que preservavam a docilidade no trato com 

o outro, o nativo brasileiro mantinha-se numa condição de inconstância moral, 

segundo Castro et al (1985). E isso acontecia porque, ao mesmo tempo em que 

eram canibais ferozes contra seus inimigos, preservavam em si a docilidade no trato 

com os seus aliados. Tal inconstância é o motivo pelo qual a conversão não é uma 

tarefa amistosa. E transforma-se, portanto, num obstáculo para o projeto de 

colonização. Uma das queixas de Luís de Grã e Inácio de Loyola, alguns dos padres 

jesuítas responsáveis pelas atividades missionárias de conversão religiosa no 

continente americano, é o desapego moral com que os nativos lidavam com os 

acontecimentos de seu cotidiano:  

 
​ O que considero ser o maior obstáculo para os povos de 

todas estas nações é a sua própria condição, que não sentem nada 

muito, nem perda espiritual ou temporal própria, não têm nenhum 

48 CUNHA, M. M. L. C; CASTRO, E. B. V. Vingança e temporalidade;. os tupinambá. Journal de la 
Société des Américanistes, Paris, v.71, p.57-78, 1985. p. 57.  

50 



sentimento muito sensível por nada, nem que dure; e assim a sua 

contrição, o seu desejo de serem bons, tudo é tão negligente, que 

nenhum homem o pode certificar. (LOYOLA ET AL APUD CASTRO 

ET AL, 1985, p. 57-58).49  

 

​ Os jesuítas viam como um obstáculo ao próprio nativo esta condição de 

inconstância que o impossibilitava de ser capturado por qualquer tipo de afeto que 

lhes dominasse e tirasse de sua natureza original. Sobretudo porque, enquanto 

inconstantes, seus humores mudavam com frequência. Há, nesse sentido, uma 

grande indiferença em relação à conservação dos modos de ser e estar no mundo. 

Os humores variavam com frequência e tinham estreita relação com os fenômenos 

da natureza. Por este motivo, a docilidade era facilmente convertida em hostilidade. 

E descortina toda a expectativa que os jesuítas tinham em relação a uma bondade50 

(tal como a moral cristã apregoava) vinda dos nativos por conta de sua docilidade.  

​ Longe das expectativas criadas pela moralidade cristã europeia, os nativos 

não pareciam julgar os costumes de seus contrários da mesma maneira que 

estavam sendo julgados pelos colonizadores. Não existia, portanto, um parâmetro 

amparado no binômio de bem e mal. Pois eram indiferentes a qualquer relação de 

julgamento maniqueísta de suas condutas ou de outrem, visto que não se excediam 

em prol da ingerência humana. Podemos dizer, assim, que existia uma espécie de 

amoralidade na conduta indígena? Estes mostravam-se, inclusive, curiosos e 

abertos à experimentação dos novos modos de comportamento trazidos para a sua 

terra pelos colonizadores.  

​ Segundo Montaigne (2016, p. 240), acerca das práticas de canibalismo, os 

nativos  

 
…fazem-no inteiramente nus, tendo como armas apenas seus arcos 

e suas espadas de madeira, pontiagudas como as nossas lanças. E 

é admirável a resolução com que agem nesses combates que 

sempre terminam com efusão de sangue e mortes, pois ignoram a 

fuga e o medo. Como troféu, traz cada qual a cabeça do inimigo 

50 É necessário salientar que o tipo de bondade que os jesuítas esperavam encontrar, dentro da 
sociedade tribal brasileira, não condizia com os preceitos do sistema de moralidade própria dos 
nativos. Isto porque, a base (ou parâmetro) dos valores jesuítas se ampara no binômio de Bem e Mal 
que fundamenta o maniqueísmo próprio da moralidade cristã, que está, sobretudo, constituída sob as 
bases da filosofia agostiniana e tomista. 

49 Tradução nossa. 

51 



trucidado, a qual penduram à entrada de suas residências. Quanto 

aos prisioneiros, guardam-nos durante algum tempo, tratando-os 

bem e fornecendo-lhes tudo de que precisam até o dia em que 

resolvem acabar com eles. Aquele a quem pertence o prisioneiro 

convoca todos os seus amigos. No momento propício, amarra a um 

dos braços da vítima uma corda cuja outra extremidade ele segura 

nas mãos, o mesmo fazendo com o outro braço que fica entregue a 

seu melhor amigo, de modo a manter o condenado afastado de 

alguns passos e incapaz de reação. Isso feito, ambos o moem de 

bordoadas às vistas da assistência, assando-o em seguida, 

comendo-o e presenteando os amigos ausentes com pedaços da 

vítima. Não o fazem entretanto para se alimentarem, como o faziam 

os antigos citas, mas sim em sinal de vingança. (MONTAIGNE, I, 

xxxi, 2016, p. 240) 

 

​ Diversas são as passagens dos textos de Montaigne que dão margem para a 

interpretação do autor como uma precursora da moderna antropologia social. Para 

Burke (2006), Montaigne “escrevia como um moralista, não como um cientista 

social. Procurava influenciar o comportamento de seus leitores e usava nações 

como seus exempla” (BURKE, 2006, p. 69) Assim, o termo mais adequado a se 

usar para se referir ao autor, neste contexto, é a etnografia, pois este é um termo 

mais vago. Uma vez que o contexto cultural no qual a disciplina da antropologia 

social foi fundada, em meados do século XIX era bem diferente. Enquanto 

Montaigne pensa como um moralista do século XVI, os antropólogos modernos 

assim geralmente não o fazem.  

​ Ainda sobre a maneira de Montaigne fazer a sua análise etnográfica, Burke 

(2006) é enfático:  

  
Outros viajantes da época prestaram atenção nos costumes 

locais devido ao crescente interesse pelo exótico. Mas o que 

distinguia Montaigne  era o caráter reflexivo de sua etnografia. 

Ridicularizou o provincianismo das pessoas que tomavam como 

universais leis que não eram mais que “municipais” (II,xii). 

Empreendia o estudo de todos os costumes da mesma maneira, 

fossem eles brasileiros, romanos ou gascões. (BURKE, 2006, p. 70) 

​  

52 



É possível, neste sentido, aproximar o trabalho de Montaigne ao pensamento 

antropológico e etnográfico de alguns autores, fazendo um diálogo entre eles? 

Ainda que num primeiro momento isto soe como um anacronismo muito grande, 

aqui pensamos que o trabalho de Florestan Fernandes no século XX sobre a 

sociedade Tupinambá  pode ser um ponto de reflexão proveitoso em diálogo com o 

autor francês do século XVI. Uma vez que o autor brasileiro está pensando em A 

função social da guerra na sociedade tupinambá sobre a mesma sociedade que 

Montaigne estava pensando em Dos Canibais.  

Segundo nos conta Fernandes (2006), a vingança como princípio fundante dá 

à guerra todo o seu caráter mágicorreligioso. De modo que, mais do que capturar e 

matar o corpo físico do inimigo ou cativo de guerra, era necessário que o corpo 

capturado fosse destruído por meio do ritual de antropofagia, para que o espírito do 

inimigo fosse destruído e completamente vingado. O que estava em jogo, mais do 

que o mundo material, era o mundo espiritual. Neste sentido, o que garantia a 

destruição completa do espírito rival era a captura e destruição de seu crânio. E 

pendurar este crânio trucidado na entrada da residência era uma maneira de 

demonstrar a superioridade e honra da vitória do guerreiro tribal. 

​ O que Montaigne faz em seu ensaio é tocar num ponto crucial da moralidade 

tupinambá que, naquele momento, ainda não havia sido discutido e avaliado para 

além do teor deturpado que eram difundidas nas narrativas dos cronistas e 

exploradores colonizadores. Todos os atos de guerra e canibalismo praticados pelos 

nativos brasileiros se versavam, não em detrimento de uma necessidade de se  

alimentar da carne humana, mas como etapas de um ritual de vingança. A vingança 

ancestral. É aí mesmo que está o ponto decisivo de diferenciação da existência do 

corpo político nativo. E motivo pelo qual tal corpo político foi apagado e seus povos 

nativos sumariamente extintos. O coração da sociedade tribal encontrada no Brasil 

do século XVI era a vingança ancestral.  

 

​ Como foi visto acima, a noção de ‘vingança” fornecia o 

móvel aberto das incursões guerreiras, do aprisionamento de 

inimigos e do modo de utilização de suas pessoas. Ela penetrava 

igualmente todas as ações e as atividades sociais que se integravam 

aos ritos de “destruição” dos inimigos, nos quais se achava 

polarizada de modo positivo. As descrições dos cronistas fixam os 

53 



diversos momentos das dramáticas ocorrências, que então se 

desenrolavam, e nos permitem acompanhá-los “cronologicamente”, 

em suas três fases principais: a da execução, com os rituais 

anteriores e as cerimônias preparatórias; a do repasto coletivo; e a 

da purificação. As três fases correspondiam culturalmente a 

conjuntos coerentes de ações sociais, mas se ligavam entre si de tal 

maneira que a primeira desempenhava, com relação às outras duas, 

a função de núcleo de aglutinação social e ideológica. 

(FERNANDES, 2006, p. 202) 

 

​ Ainda, de acordo com Fernandes (2006), esse sistema de moralidade tribal 

se dividia ainda em três fases principais: execução, com rituais anteriores e 

cerimônias preparatórias; a do repasto coletivo; e a da purificação. Percebe-se, 

deste modo, que segundo essa interpretação, havia uma motivação teológica por 

trás dos empreendimentos nativos. 

No entanto, tal visão teológica não é única. Seguindo outra linha de 

raciocínio, alguns estudiosos do pensamento montaigniano dizem que Montaigne 

não fala de uma moralidade nativa, como é o caso de Theobaldo (2020), que nos 

diz que  

 
Além disso, não é possível, ou melhor, o risco de equívoco 

pode ser ainda maior caso se tome o indígena como campo de 

especulação sobre a possibilidade de uma moralidade natural e 

originária. A “naturalidade original” dos nativos favorece, segundo 

Montaigne, uma moral enxuta e simples e nada mais que isso (...) A 

moralidade, seja qual for sua gênese (divina, natural ou costumeira), 

recobre a matéria-prima original, que, por fim, se torna de toda 

inacessível mesmo para homens tão irmanados da natureza quanto 

o são os índios. É sobre a facticidade dos costumes do indígena que 

Montaigne empreende seu exame, e o faz com prudência cética 

apurada para não retirar daí normas morais universais extraídas de 

leis naturais (ou mesmo teológicas). Nada é possível conjecturar 

sobre  a natureza humana, se boa ou má; o centro da argumentação 

reside, isso sim, no exercício da engenhosidade humana e suas 

consequências para a moralidade. (THEOBALDO, 2020, p. 104) 

 

​ Para a autora é um equívoco pensar na reflexão de Montaigne como uma 

ode a uma moralidade natural ou originária. Pois, segundo suas colocações, o 

54 



filósofo pensa numa moralidade enxuta e simples, livre de qualquer amarra 

moralizadora. Neste sentido, a moralidade se mostra, sobretudo, amoral aos nativos 

uma vez que estes estão mais próximos da natureza do que de um parâmetro moral 

de civilidade que faça conjecturas a respeito de suas condutas, sejam estas boas ou 

más. Pensando desta maneira é possível concluir que,  da perspectiva de 

Theobaldo (2020), Montaigne suspende o juízo a respeito da moral dos nativos. O 

exame do autor estaria colocado sob a esteira da facticidade dos costumes 

indígenas.  

Amparado pela prudência cética, ele dispensa a responsabilidade de daí 

retirar alguma norma moral universalizante que seja fundamentada em leis naturais 

ou teológicas boas ou más. O seu argumento se versaria mais em relação às 

consequências do exercício da engenhosidade humana para a moralidade. 

Percebe-se com isto que há um consenso tanto em Burke (2006) quanto em 

Theobaldo (2020): não há em Montaigne o interesse em uma moral universalizante. 

E isto se deve muito a uma prudência cética presente no modo de pensar do autor 

que a pesquisadora menciona. 

Vale notar ainda o que diz Azar Filho (2013):  

 
Para o ensaísta não se trata de sublimar a barbárie com 

ideais religiosos, culturais, filosóficos, políticos, etc. Moralidade, 

dever, são problemas, problemas filosóficos; encontrar o bem, o 

belo, a virtude, não é simplesmente uma questão de conhecimento, 

de técnica, de memória, mas é uma questão de filosofia. (AZAR 

FILHO, 2013, p. 11)51  

 

​ Assim, para o pensador montaigniano tem-se que a moralidade também não 

está vinculada a um olhar teológico. Mas parte de uma premissa eminentemente 

filosófica. 

Já segundo a interpretação etnográfica de  Fernandes  (2006),  é possível 

que exista uma moral na sociedade nativa. E ela se baseia na vingança ancestral. 

Amplamente combatida pelos colonizadores, essa vingança ancestral dos nativos 

51AZAR FILHO, Celso Martins. “Os canibais e a lei natural” em Rouen 1562. Montaigne e os Canibais 
, Anais da conferência organizada na Universidade de Rouen em outubro de 2012 por Jean-Claude 
Arnould (CÉRÉdI) e Emmanuel Faye (ériac). Publicações digitais CÉRÉdI, “Atas de conferências e 
jornadas de estudo (ISSN 1775-4054)”, nº 8, 2013. Disponível em: 
http://ceredi.labos.univ-rouen.fr/public/?les-cannibales-et-la-loi-naturelle.html. Acesso em: 
08/06/2024. Tradução nossa.   

55 

http://ceredi.labos.univ-rouen.fr/public/?les-cannibales-et-la-loi-naturelle.html


era, sobretudo, o fundamento do sistema de moralidade que regia seus costumes e 

tinha motivações e consequências teológicas.  E por mais que se pense o contrário, 

principalmente pela narrativa negativa que foi construída em torno dela, tal 

especificidade não implica necessariamente em violência e desordem. Mas, 

precisamente, possuía a função de promover o controle e organização no interior 

dessa sociedade.52 

​ A guerra, quando acontecia, segundo nos conta Fernandes (2006), fazia 

parte desse ritual de vingança ancestral, e preconizava o sacrifício dos corpos 

capturados às entidades sobrenaturais, a fim de restabelecer a harmonia social e 

purificar o espírito coletivo da comunidade indígena. Sendo assim, cada membro do 

grupo cumpre a sua função na preparação da contenda. E nada do que se segue ao 

ritual está fora da intenção de consumação da sagração tribal.  

​ Podemos perceber até aqui que, ao contrário do que foi difundido com as 

narrativas deturpadas dos cronistas e exploradores colonizadores, a sociedade 

nativa tinha tanta capacidade de organização militar quanto qualquer outro tipo de 

civilização. E a guerra era de extrema importância para o desenvolvimento social do 

corpo político nativo e seus membros.  

Partindo da perspectiva do ensaísta francês em “Dos Canibais” (I,xxxi), 

diferentemente do que se praticava entre os demais povos do ocidente, em que a 

motivação das expedições guerreiras partia de interesses de colonização, 

dominação, expansão territorial e político-religiosa, os nativos encontrados no Brasil   

 
fazem a guerra de um modo nobre e generoso e ela é neles 

desculpável e bela na medida em que pode ser desculpável e bela 

essa doença da humanidade, pois não tem entre eles outra causa se 

não a da inveja da virtude. Não entraram em conflito a fim de 

conquistar novos territórios, porquanto gozam ainda de uma 

uberdade natural sem trabalho nem fadigas lhes fornece tudo de que 

necessitam e em tal abundância que não teriam motivo para desejar 

ampliar suas terras. Têm ademais a felicidade de limitar seus 

desejos ao que exige a satisfação de suas necessidades naturais, 

tudo oque as excede lhes parecendo supérfluo (MONTAIGNE, I, 

xxxi, 2016, p. 240)  

 

52 FERNANDES, Florestan. A função social da guerra na sociedade tupinambá. 3. ed. São Paulo: 
Globo, 2006. p. 115.  

56 



​ Fica evidente, pelo que vimos até aqui, para Montaigne, a exortação dos 

atributos que, na sociedade dos nativos, eram necessários a um homem virtuoso: 

valentia na guerra e afeição por suas mulheres.  Se um guerreiro demonstrava 

possuir tais valores era digno de inveja pois significava que ele era virtuoso. Nas 

palavras do próprio escritor francês:  “Sua moral resume-se em dois pontos: valentia 

na guerra e afeição por suas mulheres.” (MONTAIGNE, I, xxxi, 2016, p. 239) E este 

último ponto ainda era lembrado exaltando o fato de que eram as mulheres que 

preparavam a bebida que eles tomavam e a conservavam morna: “E nunca 

esquecem, ao fazer esta última recomendação, de lhes lembrar que são elas que 

fabricam a bebida e a conservam morna.” (MONTAIGNE, I, xxxi, 2016, p.239) 

Assim, o respeito a suas companheiras era fundamental, uma vez que 

necessitavam delas para se manterem.  

​ Os nativos possuíriam ainda, segundo o autor francês, uma uberdade natural, 

possibilitadora de uma vida abundante que não necessitava de muito trabalho nem 

fadiga de nenhum tipo. O que, ademais, era o motivo de não terem a vontade de 

brigar para ampliar suas terras.  Assim, se não era a conquista de terra e dominação 

político-religiosa de outros povos, muito menos a destruição e violência como efeito 

de uma ação sem causa, o que causava a necessidade de guerra entre esses 

povos?  

 Para Fernandes (2006) a guerra para os tupinambás, neste contexto, estava 

inteiramente subordinada ao sistema religioso nativo. Isto implica dizer que, em se 

tratando de uma vingança ancestral, as expedições guerreiras estavam travando 

batalha a fim de cumprir ritos de sacrifício para entrar em conexão com os espíritos 

dos mortos e com as divindades que eram cultuadas pela aldeia.53 

​  

​ A destruição do inimigo se processava socialmente. Ela era 

consumada por meios rituais e constituía uma atividade coletiva no 

sentido mais autêntico possível: tanto pela “massa” de participantes 

quanto pelo estado de comunhão que se criava e pela natureza das 

obrigações morais que se atualizavam socialmente. (FERNANDES, 

2006, p. 202)  

 

53 FERNANDES, Florestan. Ibid. p 199.  

57 



​ Assim, toda a aldeia, desde as crianças, as mulheres e os idosos até os 

homens guerreiros, envolvia-se emocional e socialmente no ato belicoso da guerra, 

que se delineava a partir de ritos cerimoniais. Desde a preparação emocional 

(através do profeta ou sacerdote que exercia a função de incentivar os demais às 

expedições guerreiras) até a preparação das armas para o confronto e o local no 

qual o cativo de guerra ficaria aprisionado até o momento da consumação  

do ritual antropofágico para a destruição física e espiritual do inimigo. 

​  
Os resultados da interpretação desenvolvida esclarecem de 

maneira cabal os problemas relativos à causação social e à função 

manifesta da guerra na sociedade tupinambá. Motivos religiosos e 

mágicos atuavam como fatores sociais tópicos da guerra. A vingança 

podia ser descrita pelos tupinambá como sendo o objetivo aberto 

das incursões e expedições guerreiras, e constituir por isso a função 

manifesta da guerra naquelas sociedades tribais, porque ela definia 

objetivamente as obrigações cerimoniais dos vivos perante os 

ancestrais míticos e os parentes mortos. Por aqui se descobre a 

própria dinâmica da guerra nas referidas sociedades: os fatores que 

determinavam, no âmbito grupal, a realização dos empreendimentos 

guerreiros, e que criavam, no ânimo de cada indivíduo, a 

consciência da necessidade de tais empreendimentos e a aspiração 

de conduzi-los a seus fins normais. Como forma de relação 

intertribal, a guerra não era a causa eficiente do tratamento 

recíproco, mas antes o efeito de uma aplicação mágicorreligiosa do 

princípio de reciprocidade. Não era nem a perda física de um 

membro do grupo nem o caráter em si mesmo afrontoso das ações 

sacrificatórias e canibalísticas que ocasionavam, especificamente, a 

“represália”; a guerra e o canibalismo não se ligam ao princípio de 

reciprocidade de um modo tão simples, como admitem certos 

especialistas. O exemplo dos tupinambá é elucidativo: a 

consumação da vingança se refletia na condição do vencido não 

porque destruísse o equilíbrio mecânico da estrutura social, e sim 

porque abalava os fundamentos do moral coletivo.(FERNANDES, 

2006, p. 236-237) ​  

 

​ Sobretudo quando se trata da consumação de sua vingança ancestral, a 

guerra que o aldeão se comprometia a travar, quando exigida, não tinha qualquer 

tipo de motivação que não fosse aquela em prol do bem comum de sua aldeia. E 

58 



uma vez que a guerra desempenhava a função de controle social, os indivíduos que 

se empenhavam nos empreendimentos guerreiros agiam de maneira coordenada, 

como “personalidades socializadas”.54 

​ Para Montaigne (2016), o homem virtuoso, na sociedade nativa brasileira do 

século XVI, era aquele que respeitava este senso de comunidade ao qual estava 

inserido, seguindo fielmente os preceitos do ancião que todo dia repetia os 

seguintes dizeres de forma ritualística dentro da habitação coletiva da aldeia, como 

dito anteriormente: “valentia diante do inimigo e amizade a suas mulheres.”55 Era, 

portanto, questão de honra manter a valentia diante do inimigo em uma batalha e 

conservar o respeito por suas mulheres dentro deste corpo político. Este princípio 

de ação deveria ser levado a cabo sob qualquer circunstância. De modo que, tal 

preceito era repetido, não só na habitação de uma aldeia como também 

publicamente em festas preparadas para a recepção de raras aparições “de tipos de 

sacerdotes e profetas” que moravam nas montanhas56. 

 
Quando surgem, há grandes festas e realiza-se uma 

assembleia solene a que se apresentam todas as aldeias. Cada uma 

das habitações a que me referi forma uma aldeia e distam uma da 

outra cerca de uma légua da França. O profeta fala-lhes em público, 

exortando-os à virtude, e ao dever. (...) Prediz também o futuro e o 

que devem esperar de seus empreendimentos, incitando à guerra ou 

a desaconselhando. Mas importa que diga certo, pois do contrário, 

se o pegam, é condenado como falso profeta e esquartejado. Por 

isso não se revê jamais quem uma vez errou. Adivinhar é dom de 

Deus, enganar é uma impostura merecedora de castigo. 

(MONTAIGNE, I, xxxi, 2016, p. 239) 

 

​ Todo aquele que contrariasse tais preceitos era punido. E a mentira, 

inaceitável entre os membros da aldeia, era motivo de punição maior. Tanto que, 

independia, por exemplo, se aquele que mentia era um aldeão qualquer ou um 

sacerdote ou profeta estimado pelo grupo. Assim, sendo um profeta, o falso profeta 

que levasse falso testemunho e confundisse os empreendimentos do grupo, era 

morto como forma de punição. 

56 MONTAIGNE, Michel de. Ibid. p. 239. 
55 MONTAIGNE, Michel de. Ibid. p. 239. 
54 FERNANDES, Florestan. Ibid.p. 115. 

59 



​ O ponto interessante sobre a atenção que o texto de Montaigne chama para 

a punição dos falsos profetas está na crítica que o autor faz também aos que se 

dizem profetas e, na concepção do autor, iludi-nos ao se apresentarem como 

detentores de uma faculdade “extraordinária”. Assim, levanta a seguinte reflexão: 

“Mas não deve ser punidos os outros, pela sua impostura, os que nos iludem 

apresentando-se como donos de uma faculdade extraordinária e fora do nosso 

conhecimento?” (MONTAIGNE, I, xxxi, 2016, p. 240). 

​ Quais seriam os limites da autoridade de um aldeão que se diz profeta e por 

tal condição julgue-se apto a nos dizer ou desdizer algo acerca de nossas ações no 

tempo? O que leva os demais a seguir seus dizeres com tanta assiduidade e sem 

mais questionamentos? Essa reflexão do filósofo pode até mesmo ser entendida 

como uma crítica a seus contemporâneos que estavam presentes nas polêmicas 

investidas e disputas político-sociais das guerras de religião na França do século 

XVI.  

 

3.4. OS NATIVOS BRASILEIROS E O REI CARLOS IX 
 

Montaigne cita em seu ensaio uma passagem dos indígenas tupinambás pela 

França.  
Três dentre eles (e como lastimo que se tenham deixado 

tentar pela novidade e trocado seu clima suave pelo nosso!), 

ignorando quanto lhes custará de tranquilidade e felicidade o 

conhecimento de nossos costumes corrompidos, e quão rápida será 

a sua perda, que suponho já iniciada, estiveram em Rouen quando 

ali se encontrava Carlos IX.(MONTAIGNE, I, xxxi, 2016, p. 244-245) 

 

Segundo o autor, na ocasião, os três indígenas estiveram em Rouen no 

momento em que o rei Carlos IX se encontrava no local. Neste encontro os nativos 

interagiram com o rei, o qual se entreteve com as companhias e mostrou-lhes como 

os franceses viviam e com uma grande festa lhes mostrou também como é uma 

cidade grande.  

Mais tarde, quando perguntaram aos nativos o que eles haviam achado da 

cidade e o que ela lhes havia revelado, eles disseram que: 1) em primeiro lugar, 

achavam estranho que uma quantidade tão grande de homens, de alta estatura e 

barba na cara, robustos e armados até os dentes se sujeitassem a obedecer uma 

60 



criança (referindo-se ao rei que na época tinha 14 anos) e que seria mais natural se 

escolhessem um deles para governar; 2) em segundo lugar, observaram que entre 

os franceses há gente bem alimentada e gozando os prazeres e comodidades da 

vida enquanto metade dos homens está emagrecido, miseráveis e mendigam nas 

portas dos outros, achando perplexo que essas metades de homens suportem tanta 

injustiça sem revolta ou ao menos incendiarem as casas dos demais.  

​ A narrativa de Montaigne é interessante mas não nos leva à veracidade dos 

fatos. Longe de nosso trabalho querer acusar o autor de falso testemunho mas 

devemos nos ater aos verdadeiros motivos que levaram o filósofo a relatar tal 

acontecimento. Em “Realidade histórica, representação literária e coesão factual 

nos ensaios ‘ameríndios’ de Michel de Montaigne” SOUZA FILHO (2021) nos traz 

algumas evidências que dão a possibilidade de pensar como realmente teria 

acontecido o encontro dos nativos com o rei da França na época. Segundo o 

comentador sugere em seu artigo publicado na revista Modernos e 

Contemporâneos, o autor de Ensaios teria blefado ao relatar o encontro entre os 

indígenas brasileiros e o rei Carlos IX em meados do século XVI.  

De um modo bem peculiar, Montaigne alterou a cena onde teria acontecido o 

encontro, deslocando-a de Bordeaux para Rouen. O autor teria alterado também a 

data em que isso teria acontecido: de 1565, data da real aparição dos indígenas na 

França na companhia do rei francês, para 1562. Para Souza Filho (2021), 

Montaigne teria feito isso com o intuito de pôr na boca dos indígenas brasileiros 

suas próprias críticas à sociedade francesa. Vejamos como isso acontece. 

Segundo nos conta Souza Filho (2021), a falta de um rigor histórico em 

relação ao fato relatado por Montaigne no final de seu ensaio Dos Canibais (I,xxxi)  

foi o que o motivou a ir em busca de mais informações a respeito do assunto. 

 
Chamava-me especialmente a atenção o fato de não haver 

praticamente nenhuma informação complementar sobre o exótico 

encontro, além daquelas fornecidas pelo próprio Montaigne. Era 

surpreendente, para dizer o mínimo, que um evento como aquele, 

envolvendo o rei da França e um grupo de “bárbaros e selvagens” 

tivesse passado desapercebido da entourage do monarca, quando 

se sabe que um personagem dessa importância sempre se fazia 

acompanhar de um séquito de súditos potencialmente preparados, 

quando não expressamente incumbidos de relatar todos os eventos 

61 



dignos de nota dos quais o rei tomasse parte. (SOUZA FILHO, 2021, 

p. 131) 

 

​ Deste modo, o pesquisador montaigniano encontrou algumas informações 

importantes durante o seu estudo no doutorado a respeito do assunto. Para ele só 

havia duas possibilidades de o encontro entre o rei francês e os indígenas 

brasileiros ter acontecido em Rouen: 1562 e 1563. No entanto, em 1563 Montaigne 

estava vivendo o luto pela morte de seu querido amigo Etienne de La Boétie e não 

teria condições de vivenciar o encontro relatado. Em 1562, a cidade de Rouen 

estava sob domínio protestante e sendo sitiada pelo exército francês católico. Não 

havia qualquer chance de haver um encontro entre o rei e indígenas brasileiros num 

momento tão violento e caótico quanto o que imperava na cidade.57 

​ Importava, assim, voltar a atenção para a entrada e permanência de Carlos 

IX em Bordeaux em 9 de Abril de 1565. Pois é o momento em que há ampla 

documentação histórica sobre os fatos que Montaigne relata em seu ensaio, o que 

dá mais certeza de o encontro ter acontecido. Neste sentido, cabe destacar os 

detalhes da organização do evento, que vai desde as primeiras reuniões do comitê 

organizador  até a preparação das ruas, das atrações e do palanque de onde o rei 

iria prestigiar o desfile do corpo social da cidade. O próprio Montaigne, como 

conselheiro do parlamento, chegou a fazer uma intervenção neste comitê, elogiando 

a presença do rei na cidade, mas criticando qualquer tentativa por parte dos colegas 

de solicitar aumento de proventos.58 

​ Logo no início do evento, um acontecimento chamou a atenção da comitiva 

real. Trata-se da longa duração de uma arenga59 de Jacques Benoist de Lagebaston 

endereçada ao rei Carlos IX, que, impaciente e irritado, a interrompe. Souza Filho 

(2021) nos conta que:  
Abruptamente, Carlos IX interrompeu o discurso do parlamentar e 

fez uma declaração enérgica, exaltando a aplicação do decreto de 

proibição do porte de armas de fogo, repercutindo, de certa maneira, 

um dos acontecimentos que haviam deflagrado o cerco de Rouen de 

1562. Logo em seguida, o jovem monarca pôs-se de pé, 

diligentemente seguido pelos outros três também presidentes do 

59 Assim eram chamados os discursos reais. 
58 SOUZA FILHO, J. A. Ibid. p. 140.  

57 SOUZA FILHO, J. A. Realidade histórica, representação literária e coesão factual nos ensaios 
“ameríndios” de Michel de Montaigne. Modernos e Contemporâneos, Campinas, v. 5, n. 11., p. 138, 
2021. 

62 



parlamento, bem como por um oficial de justiça e pelo próprio 

primeiro-escrivão, maître Jacques de Pontac….(SOUZA FILHO, 

2021, p. 140) 

 

​ É possível que o fato tenha chamado a atenção de Montaigne, o qual 

presenciou a falta de paciência do rei, já que era um dos membros do conselho que 

participava do cerimonial. Souza Filho (2021) sugere que talvez tenha sido este um 

dos fatos que o filósofo utiliza para fazer uma reconstrução literária do evento, 

ironizando, através da boca dos ameríndios, a submissão da nação francesa aos 

pés de uma “criança” (ainda que o rei estivesse prestes a completar 15 anos na 

época e seja considerado, contemporaneamente, um adolescente). 

​ As entradas reais do século XVI na França eram inspiradas pelos triunfos 

romanos de festividades organizadas para acolher imperadores e generais de 

campanhas militares em terras estrangeiras. Geralmente, estes traziam do 

estrangeiro povos pertencentes aos territórios subjugados. Estes eventos que não 

poupavam pompas e uma organização cerimonial repleta de adereços sociais, 

políticos, artísticos e diplomáticos estavam no seu momento auge na França do 

século XVI e contavam com a participação de doze povos cativos no desfile de seu 

corpo social. 60 

​ De acordo com o que foi relatado sobre a entrada real, foi conduzido desfile 

de doze povos cativos, dos quais três eram grupos de ameríndios “ vestidos cada 

um à sua moda, chamados de Americanos (Ameriques), Brasileiros (Bresellans) e 

Selvagens (Sauvaiges).” (SOUZA FILHO, 2021, p. 142) Os grupos, então, fizeram 

suas arengas com o auxílio de um intérprete de cada língua. Ao chegar na vez dos 

brasileiros discursarem, no entanto, não houve menção por parte dos presentes que 

documentaram a cerimônia, de algum tipo de conversação entre os ameríndios e o 

rei Carlos IX. Deixando, assim, em aberto a possibilidade do encontro seguido de 

uma conversa entre os canibais brasileiros e o rei da França ter acontecido, tal 

como foi relatado por Montaigne. “...seria de se esperar que tais testemunhos 

fizessem alguma alusão ao fato, tanto mais que as ‘observações canibais’ teriam 

provocado um misto de surpresa, espanto e humor, a crer no escritor.” (SOUZA 

FILHO, 2021, p. 142)  

60 SOUZA FILHO, J. A. Ibid. p. 141.  

63 



​ O pesquisador montaigniano reflete acerca de dois momentos preciosos 

quando se pensa em relação a estas observações canibais, às quais segundo ele 

Montaigne teria colocado na boca dos indígenas brasileiros seus próprios 

pensamentos. O primeiro momento se versa em torno do não entendimento, por 

parte dos nativos, sobre homens barbados e armados até os dentes estarem 

sujeitos e subordinados a uma criança. Esta observação, segundo Souza FIlho 

(2021), teria partido tanto da cena de constrangimento protagonizada pelo rei 

adolescente presenciada por Montaigne no momento da arenga real quanto da sua 

minoridade. 
Vale lembrar que a instabilidade política gerada pelas 

Guerras de Religião, das quais o cerco de Rouen em 1562 foi o 

primeiro de uma série de oito conflitos armados de grandes 

proporções, fez com que a rainha-mãe Catarina de Médici 

pressionasse o Parlamento de Paris a fim de abreviar a minoridade 

do filho, tentando contornar os impedimentos da lei, que dizia que o 

monarca somente poderia ser considerado de maior a partir dos 14 

anos. Graças à habilidade diplomática de Michel de L’Hospital, que 

interpretou em favor dos interesses da coroa certa ambiguidade na 

letra da lei, defendendo a tese segundo a qual o rei já poderia ser 

considerado de maior idade no ano mesmo em que completaria a 

maioridade, mesmo sem tê-la ainda formalmente atingido, a 

manobra política teve êxito e o rei-adolescente foi declarado de 

maior pelo Parlamento da Normandia, em Rouen, aos 17 de agosto 

de 1563, tendo Carlos IX então apenas treze anos e dois meses. 

(SOUZA FILHO, 2021, p. 144) 

 

​ A rainha teria pressionado o Parlamento de Paris em meio a instabilidade 

política de Rouen para que a minoridade do rei adolescente fosse abreviada e assim 

ele fosse nomeado maior de idade. A questão teria se tornado polêmica e não vista 

com bons olhos por uma parte do parlamento ao qual o nosso ensaísta fazia parte. 

Teria sido este o motivo da repercussão negativa na reflexão montageniana? Em 

todo caso, para Souza Filho (2021), o que teria sido mais negativo entre as duas 

possibilidades é o acesso de cólera do pequeno rei que teria constrangido a 

comitiva real presente no dia de sua entrada em Bordeaux, a qual foi presenciada 

por Montaigne. 

64 



A segunda observação diz respeito à fala de indignação dos nativos 

brasileiros em relação ao fato de que entre os franceses há muita desigualdade 

social e falta de revolta por parte da população que sofre os males dessa 

desigualdade. Segundo o estudioso do pensamento montaigniano esta observação 

possivelmente provém de dois elementos fundamentais: 1º) os comentários de um 

‘canard’61 assinado por André Thevet, o cosmógrafo dos reis da França, que falava 

a despeito dos saques perpetrados pela população, entre si, depois do cerco em 

Rouen. Em um manuscrito de um dos primeiros historiadores de Rouen,  Jean 

Nagerel (?-1570), dizia ainda que os vizinhos se viravam uns contra os outros e até 

os mais ricos da sociedade francesa estavam na época bem pobres, enquanto 

outros que não possuíam bens conseguiram se mobiliar na pilhagem que fizeram.62 

2º) a verdadeira preocupação de Montaigne com a situação e falta de 

assistência aos mais pobres e necessitados advindas do poder municipal e do 

Estado como um todo.  

 
Em carta datada de 31 de agosto de 1583, dirigida ao rei 

Henrique III, sucessor de Carlos IX, Montaigne, então prefeito de 

Bordeaux, deixa claro sua preocupação com a questão social e 

econômica representada pelo número crescente de pobres. Com 

apoio dos jurats da cidade, o prefeito-escritor reclama da injustiça 

dos impostos, que taxava igualmente pobres e ricos, quando não 

isentava os últimos de contribuição ao bem-estar social. Ele propõe, 

ao contrário, que os mais ricos contribuam mais que os outros 

cidadãos. Sintomaticamente, Montaigne lembra ao rei o que seu 

irmão Carlos IX havia feito em defesa dos mais pobres, como, por 

exemplo, leis obrigando as cidades a prover às necessidades 

básicas dos miseráveis, e reclamava por medidas semelhantes. 

(SOUZA FILHO, 2021, p. 145) 

 

​ Segundo nota Souza Filho (2021), a carta teria sido descoberta por um 

arquivista e foi publicada no jornal Courrier de la Gironde, em 21 de janeiro de 1856. 

Nela, Montaigne diz o seguinte:  

 

62  SOUZA FILHO, J. A. Ibid. p. 144-145. 

61 Espécie de publicação avulsa contendo ilustrações e comentários sobre fatos relevantes da 
atualidade política 

65 



E visto que a miséria do tempo foi tão grande após o flagelo das 

guerras civis, que várias pessoas de todos os sexos e qualidades 

foram reduzidas à mendicância, de maneira que não se vê pelas 

cidades e campos senão uma multidão desenfreada de pobres, o 

que não aconteceria se o édito feito pelo finado de boa memória Rei 

Carlos, que Deus o absolva, fossem observados, obrigando que 

cada paróquia seja responsável pela alimentação de seus pobres, 

sem que lhes fosse permitido vagar em outros lugares. (Montaigne 

APUD Souza Filho, 1962, p. 1377). 

 

É possível perceber como o escritor francês se sente compelido a clamar por 

ajuda aos mais necessitados, com a intenção de estabelecer a ordem do corpo 

político que estava saindo de uma guerra civil naquele momento. No entanto, para 

Souza Filho (2021), o que teria pesado mais na hora de construir a narrativa em 

torno das desigualdades sociais criticadas no ensaio montaigniano seriam os 

comentários presentes no canard produzido e assinado por André Thevet. Por dois 

motivos, especialmente: 1º)  os saques teriam acontecido na cidade a pouco tempo 

sitiada, Rouen, a qual Montaigne teria escolhido para ser o pano de fundo de sua 

cena entre o rei e os nativos brasileiros. 2º) Montaigne teria escolhido Rouen 

justamente porque tinha em seu roteiro o canard com os comentários e as 

ilustrações de mapas de ruas, prédios públicos, praças e bairros feito pelo 

cosmógrafo real e aí se baseou nisso para contrapor a topografia e a cosmografia, 

dando um teor negativo para esta última.  

 

Neste capítulo, percebemos como Montaigne desconstrói a narrativa de violentos 

comedores de carne humana propagada pela sociedade e literatura do século XVI a 

respeito dos povos originários do recém-descoberto Novo Mundo, mais 

precisamente o Brasil. Mesmo tendo mergulhado pelo etnocentrismo por qual 

passava a Europa e a França, no momento da descoberta, o autor não se deixa 

influenciar pela visão fechada e colonizante de seus contemporâneos, dando uma 

outra interpretação para conceitos tais como bárbaro e selvagem. Uma outra 

interpretação também é dada por Florestan Fernandes, tanto para a vida em 

comunidade quanto para os momentos de guerra da sociedade nativa. Concluímos 

o capítulo vendo as impressões históricas e a motivação por trás da crítica de 

Montaigne direcionada ao rei Carlos IX e a sociedade francesa da época. 

66 



4. CAPÍTULO III: O DISCURSO MONTAIGNIANO 

 

Este capítulo tem como intuito refletir acerca do discurso montaigniano e se 

debruça especificamente sobre o ceticismo na reflexão de Montaigne a respeito do 

Novo Mundo e a descoberta de novos povos. Assim, se faz necessário revisitar a 

história do ceticismo para entender como os antigos aparecem no pensamento do 

autor e o levam a seguir por um caminho diverso do etnocentrismo presente no 

século XVI a respeito dos povos recém-descobertos. Deste modo, passamos por 

uma breve discussão sobre o aparecimento do ceticismo antigo no ceticismo de 

Montaigne, indo dos Pirrônicos aos Acadêmicos. Depois observamos como o 

ceticismo pirrônico aparece no pensamento de Montaigne através do ensaio 

“Apologia de Raymond Sebond” (II, xii), seguido pelo aparecimento do ceticismo 

acadêmico encontrado em “Dos Coxos” (III, xi). Isso nos ajudará a compreender 

como é possível pensar o ceticismo através de Montaigne para entender a análise 

sobre os novos povos em “Dos Canibais” (I, xxxi)  

 

4.1. O MÉTODO CÉTICO EM MONTAIGNE 
 

A descoberta do Novo Mundo traz diversas inovações ao campo do 

pensamento. E uma dessas inovações é a abrupta ruptura com a tradição, 

característica esta bem marcante na época do renascimento. Com a descoberta do 

outro, em um novo continente, com um novo modo de vida, muito diferente daquele 

habituado pelo europeu, questiona-se a abalada imagem da unidade da natureza 

humana no pensamento filosófico e teológico do período. 

Danilo Marcondes (2012) acredita que além das causas tradicionais de 

ruptura, como a Reforma Protestante e a Revolução Científica, a descoberta do 

Novo Mundo consiste num terceiro fator fundamental para a transformação do 

mundo e para a transformação de como se enxerga esse mundo a partir daí. O que 

aprofunda a ruptura com o mundo medieval e antigo. 

 
Na verdade, de um ponto de vista cronológico, a Descoberta 

do Novo Mundo (1492) antecipa os outros dois fatores e 

conceitualmente pertence ao mesmo contexto de discussão. 

Consiste, portanto, em um fator histórico importante na constituição 

67 



do solo em que o ceticismo antigo será retomado e levanta questões 

que serão discutidas por um pensamento fortemente influenciado 

pelo ceticismo. (MARCONDES, 2012, p. 422) 

 

De um modo geral, o ceticismo já era conhecido pelos renascentistas, e isto 

foi o que certamente contribuiu para a formação do pensamento coletivo daqueles 

que escreveram sobre o Novo Mundo e o interpretaram em meio às descobertas e 

transformações europeias. Segundo Marcondes (2012), pode-se dizer que o mundo 

moderno foi influenciado pela retomada do ceticismo antigo, isto quando se olha 

para o contexto florentino seguido das grandes transformações pelas quais passou 

o mundo europeu. Para o comentador, a retomada dos textos céticos antigos 

aprofunda e radicaliza o debate já iniciado a partir das grandes transformações 

históricas no contexto europeu. 

A literatura de viagens, a exemplo do que foi visto no primeiro capítulo, tem 

grande relevância para o entendimento dessas transformações. Pois, como 

formadora da imagem que o homem europeu tem de sua própria época e do Novo 

Mundo, teve um grande impacto no pensamento da época e, consequentemente, 

influenciou no processo de formação da modernidade. 

Para Marcondes (2012), existe uma hipótese, e ela  

 
consiste em mostrar que há um aspecto específico da 

importância da descoberta do Novo Mundo pelos europeus para a 

discussão cética do início do pensamento moderno que denomino 

aqui “argumento antropológico”, na medida em que traz um novo 

argumento cético: Haveria uma natureza humana universal? E de 

que critérios dispomos para definir “natureza humana”, diante da 

diversidade de culturas que aí se encontram? (MARCONDES, 2012, 

p. 423)  

 

O comentador do ceticismo argumenta que a questão vai à radicalização do 

que encontramos nos tropos de Enesidemo63, sobretudo no segundo, o qual trata 

63 LAÉRCIO, Diógenes. Vida e doutrina dos filósofos ilustres. 2ª edição. Brasília. DF: Editora UNB, 
2008. Enesidemo foi um filósofo grego antigo que viveu no século I a.C. Ele é conhecido por seus 
argumentos céticos contra a possibilidade do conhecimento e a favor da suspensão do juízo. E  
também é conhecido por ter formulado os chamados "10 tropos", ou argumentos céticos, que foram 
usados para questionar a validade do conhecimento humano. Os tropos de Enesidemo foram um 
conjunto de dez argumentos céticos elaborados por Enesidemo com o intuito de questionar a 
possibilidade de conhecimento. Os tropos destacavam as limitações e incertezas na percepção 

68 



das diferenças entre os seres humanos, e o décimo, que trata sobre a diversidade e 

variação de costumes e crenças.  

Dentro deste contexto, destaca-se Montaigne, como o que melhor refletiu, na 

história da filosofia, sobre a descoberta do Novo Mundo e o impacto desta no 

mundo europeu.   Em sua obra Ensaios o autor dá importantes contribuições para a 

retomada do ceticismo no Renascimento. Nos levando a  refletir sobre a “incerteza 

sobre a apreensão de um conhecimento verdadeiro e justificado” (CONTE, 1996, p. 

5)64, ele se vale da tática de opor a toda razão uma razão igual, e com isto espera 

negar o dogmatismo e incutir no pensamento a dúvida acerca das teorias que se 

apresentam.  

Montaigne faz isso por meio de um resgate da tradição cética da antiguidade, 

recorrendo principalmente à tradução latina de Hipotiposes Pirrônicas de Sexto 

Empírico que foi publicada em Paris em 1562. Além das obras de Sexto Empírico 

influenciando um lado do pensamento cético de Montaigne a se voltar ao 

pirronismo, o autor também recorre a Cícero e os seus Academica e flerta com o 

ceticismo acadêmico. 

Apesar de resgatar o ceticismo das escolas helenísticas da antiguidade, 

Montaigne imprime uma marca de originalidade em seu ceticismo, considerado por 

alguns comentadores tais como Jaimir Conte (1996) e Luiz Eva (1992) como um 

fideismo cético (um diálogo entre fé e ceticismo).65 E isso se deve ao fato de que o 

contexto no qual o autor se debruça sobre o ceticismo é o da reforma e 

contrarreforma religiosa na França do século XVI. Os intelectuais da época já 

desenvolviam debates amparados pelos argumentos céticos com o intuito de fazer 

uma defesa de um dos lados da Igreja.  

Antes de adentrarmos nos aspectos originais do ceticismo de Montaigne, 

entretanto, é preciso relembrarmos como está organizado o ceticismo na 

antiguidade e como ele influencia o autor francês a traçar sua própria rota em 

relação a este modo de pensar.  

 

65 Para mais detalhes sobre o fideísmo cético de Montaigne, consultar “Montaigne e o Ceticismo” de 
Jaimir Conte e “O fideísmo cético de Montaigne” de Luiz Eva. 

64 CONTE, Jaimir. Montaigne e o ceticismo. Monografia ( Trabalho de Conclusão de Curso). 
Universidade Federal de Santa Catarina, Santa Catarina,  1996. 

humana como diversidade de opiniões, incerteza dos sentidos, dificuldade em julgar, relatividade, 
influência do passado, dificuldade em definir, mudança e instabilidade, observação parcial, influência 
da educação e costumes e a dificuldade em provar a verdade. 

69 



4.2. PIRRÔNICOS X ACADÊMICOS 
 

Surgido na Grécia, é sabido que o ceticismo se desenvolve paralelamente 

por essas duas vias: a pirrônica e a acadêmica. O tema da diferença, já muito 

discutido entre os estudiosos da área, começa a se desenhar por Enesidemo, “que 

no primeiro livro de seus Escritos Pirrônicos, provavelmente pela primeira vez 

introduz, segundo o testemunho de Fócio, a diferença entre pirrônicos e 

acadêmicos.”66 (BOLZANI, 2013, p. 9) 

Plutarco, bem mais tarde retoma essa discussão ao escrever o tratado 

intitulado “Sobre  a diferença dos pirrônicos e dos acadêmicos”. E Sexto Empírico, 

registra logo no início de sua obra mais conhecida, Hipotiposes Pirronianas, 

algumas diferenças e críticas que deve ter tomado de empréstimo de seu 

antecessor Enesidemo. Muito provavelmente outras fontes também trataram do 

tema, mas a escassez de registros documentados disponíveis é um entrave para o 

nosso conhecimento.  

O “ceticismo pirrônico” recebe tal denominação “por pretender-se uma 

retomada das ideias de Pirro de Élis, que viveu no século IV a. C.” (BOLZANI, 2013, 

p. 11) Ao que se sabe, do que temos notícia, poucos são os céticos pirrônicos. 

Dentre eles destacam-se Timão de Flionte, discípulo direto de Pirro, Enesidemo, 

Agripa e Sexto Empírico. Este último surgido bem posteriormente, no segundo ou 

terceiro século d. C.  

Segundo Bolzani (2013), quase tudo o que a historiografia sabe sobre  o 

pirronismo está contido em Hipotiposes Pirronianas (HP), que organizado em três 

livros, expõe características da filosofia pirrônica e numerosos argumentos dirigidos 

contra a lógica, a física e a ética dogmáticas em geral; e também nos onze livros 

denominados Contra os Matemáticos, onde se encontra o mesmo material dos 

últimos livros das Hipotiposes, acrescido de outros argumentos e também de críticas 

novas às várias ciências e técnicas dogmáticas. 

Nos primeiros capítulos de Hipotiposes é possível encontrar uma explicação 

breve sobre porquê se utiliza “pirrônico” como denominação: isto se dá porque foi 

Pirro o primeiro a assumir a postura cética. No entanto, este nada deixou escrito, o 

que faz de seu perfil filosófico uma incógnita inevitavelmente hipotética, e até certo 

66 BOLZANI, Roberto. Acadêmicos versus Pirrônicos. 1ª ed. - São Paulo, SP: Alameda, 2013. 

70 



ponto discutível. O que se fala entre seus seguidores a seu respeito, vem de uma 

série de conceitos de filósofos pirrônicos posteriores, como o próprio Enesidemo, 

comprometidos com a empresa de caracterizá-lo como iniciador do ceticismo. 

 
Uma análise histórica aprofundada mostra que quando se 

atribui a Pirro (...) ideias como as de suspensão do juízo, não 

apreensibilidade e investigação da verdade, é grande o risco de 

anacronismo. Acresce que tal sofisticação terminológica e conceitual 

típica, por exemplo, do primeiro livro das Hipotiposes, não condiz 

com o propalado desinteresse de Pirro pela theoria pura e simples. 

(BOLZANI, 2013, p. 12)​
 

​ Assim, buscando compreender a origem do ceticismo e seus primórdios, 

Pirro se apresenta como um bom candidato a patrono da filosofia cética. Bolzani 

(2013) nos diz que quando Sexto Empírico explica a denominação “pirrônico”, o faz 

recorrendo a uma comparação em relação aos seus antecessores. Pirro, dentre 

eles, aparece como aquele que se dedicou mais concretamente e mais claramente 

ao ceticismo.  

O pesquisador assinala que, entre os céticos, como informa Diógenes 

Laércio, em alguma medida o ceticismo já aparece em Homero, que nunca fez 

afirmações dogmáticas, e em vários outros, como os Sete Sábios, Arquíloco, 

Eurípedes, bem como Demócrito, Xenófanes, Zenão, Empédocles e Heráclito, que 

já apresentavam também argumentos críticos a respeito de nosso conhecimento 

das coisas.  

 
Ao mesmo tempo, os pirrônicos logo perceberão que tal 

olhar retrospectivo não deverá permitir que aspectos semelhantes 

escondam diferenças nucleares, o que, mais tarde, fará com que o 

primeiro livro das Hipotiposes trate de exibir cuidadosamente as 

diferenças entre o pirronismo e as filosofias que a ele “se avizinham”, 

inclusive os acadêmicos. (BOLZANI, 2013, p. 13) 

 

​ É neste pano de fundo que se termina por conceder a Pirro a gênese do 

ceticismo.  

​ Para Bolzani (2013), a obra filosófica de Cícero e os diálogos que escreveu 

durante o fim de sua vida, entre os quais destaca-se os Acadêmicos (Academica), 

71 



apresentam um teor de reivindicação filosófica que consiste em atribuir aos 

acadêmicos, à chamada “nova Academia”, uma posição filosófica que apresenta 

algumas características que a permitem concorrer com o pirronismo pelo título de 

genuína expressão do ceticismo. 

​ Assim, parece ter sido na Academia fundada por Platão, que em meados do 

terceiro século a. C., pela primeira vez desenvolveu-se uma filosofia cujas 

características e conceitos nucleares se estabelece como cética. Esta filosofia,  

como já foi abordado, dificilmente teria sido originada por Pirro, uma vez que este 

estava mais preocupado com “ações” (érga) do que com “discursos” (lógoi). A 

tradicional escola fundada por Platão se verá em tempo por uma fase de dominação 

de um modo de pensar diferente, mas que se pretende, por seus defensores,  a 

mais fiel e legítima retomada do platonismo.  

​ Nos conta Bolzani (2013), que segundo a mais antiga fonte de que se tem 

notícia do ceticismo acadêmico, os Academica de Cícero, o iniciador dessa nova 

posição filosófica foi Arcesilau de Pitane, que, de acordo com Diógenes Laércio, 

conheceu Pirro. Este teria sido o primeiro cético acadêmico, fundador deste modo 

de pensar que se manteve hegemônico na Academia até o século I a. C., momento 

em que Cícero estava para escrever seus Academica. 

​ No tempo de dois séculos passados, a nova Academia passou por 

modificações e refinamentos incutidos por sucessores de Arcesilau, começando por 

Carnéades de Cirene, que retomou a filosofia do precursor e deu-lhe uma roupagem 

mais bem acabada; depois veio seu discípulo Clitômaco de Cartago, importante por 

ser quem registrou o enorme arsenal de argumentos do mestre e sua doutrina do 

“probabilismo”; por fim tem-se Filo de Larissa, mestre de Cícero. É importante 

perceber que o juízo “dogmático” que acadêmicos como Cícero faz de Pirro, 

deve-se muito à necessidade de desqualificar a tentativa de interpretar os conceitos 

e temas desenvolvidos por esses filósofos acadêmicos.    

 

 4. 3. O CETICISMO PIRRÔNICO NA APOLOGIA DE RAYMOND SEBOND  
 

Suscitado pelo contexto das guerras religiosas na França, Montaigne faz uma 

extensa exposição de argumentos céticos em Apologia de Raymond Sebond67(II, 

67MONTAIGNE, Michel de. |Apologia de Raymond Sebond.  In: Ensaios. 1ª ed. - São Paulo, SP: 
Editora 34, 2016.  A Apologia se configura como o ensaio mais extenso da obra do autor.  

72 



xii), ensaio no qual o autor faz uma espécie de apologia às ideias do então teólogo 

espanhol Raymond Sebond, a fim de defendê-lo dos ataques dos luteranos e dos 

ateus. O teólogo em questão era autor de uma obra de teologia natural que 

Montaigne traduziu para o francês a pedido de seu pai, o qual a recomendou por ser 

útil aos círculos de discussões presentes naquele período. A apologia que 

Montaigne faz, no entanto, deixa a desejar, pois o que encontramos presente na 

apologia não é uma defesa direta das ideias presentes na obra Teologia Natural ou 

Livro das criaturas escrita por Sebond.  

A Reforma proposta por Lutero abala em muito as crenças presentes na 

França, e suscita um problema relacionado aos critérios para o estabelecimento de 

uma verdade religiosa única, o que se torna o foco das discussões religiosas do 

momento. Lutero se opõe ao modelo tradicional de pensamento da Igreja ao 

apresentar um novo critério de verdade para as questões de fé. Para ele, a Igreja 

não deveria ditar nada sobre a fé alheia, uma vez que poderia estar errada.  Aquilo 

que a razão e/ou consciência é levada a acreditar ao ler a Bíblia é o que deve ser 

considerado como verdadeiro.  

Surge assim um enorme alvoroço. Os pensadores da Contrarreforma não 

concordaram com o critério estabelecido por Lutero. Pois pensavam que ao 

acreditar na razão ou consciência ao ler a Bíblia não estariam alcançando uma 

verdade religiosa única mas estariam caindo numa multiplicidade e desacordo de 

opiniões sobre a fé cristã. Se tornaram, assim, ferrenhos defensores do critério 

tradicional estabelecido pela Igreja. 

Um outro critério reformista apareceu: o calvinista, liderado por João Calvino. 

Para este, só os cristãos escolhidos por Deus é que poderiam alcançar a verdade 

religiosa. Se não havia o recebimento de uma iluminação divina, não havia também 

como dar uma interpretação correta e ter uma certeza completa ao ler a Bíblia. Para 

saber se a pessoa havia sido iluminada o critério era o da convicção interna. Através 

desta convicção interna o fiel seria capaz de reconhecer as verdades da Bíblia. O 

argumento proposto por Calvino também não foi aceito. Para refutá-lo, alegava-se a 

circularidade viciosa de seu pensamento. Também mostrava-se que se alguém 

quisesse provar a iluminação divina por meio de uma convicção interna, tal 

convicção resultaria na existência de muitas “verdades” diferentes e contraditórias.   

É neste contexto de uma falta de um critério para o estabelecimento de uma 

verdade religiosa única que surge a Apologia de Montaigne. Para o autor, Sebond 

73 



pretendia  “estabelecer e provar, contra os ateus, todos os artigos de fé da religião 

cristã, baseando-se unicamente em razões humanas e naturais” (2016, p. 419), sem 

recorrer a revelação ou iluminação divina. No entanto, foram levantadas objeções a 

respeito dos argumentos de Sebond: i) a religião cristã deve ser baseada na fé, não 

na razão. Os cristão se enganam ao apoiar suas crenças na razão humana, pois a 

fé só se alcança pelas graças divinas; ii) as razões que Sebond apresentava eram 

insuficientes para provar qualquer coisa sobre as questões de fé.  

​ Para defender o autor espanhol da primeira objeção, Montaigne busca fazer 

uma defesa da religião baseada na fé, ao contrário do que sugere Sebond em sua 

Teologia Natural, mas não deixa de considerar que seja possível fazer o uso da 

razão para alcançá-la. Deste modo, “...porém, sob a reserva de não imaginar que 

por si só, pela força que pode alcançar, lhe seja dado adquirir essa ciência 

sobrenatural que provém de Deus” (MONTAIGNE, II, xii, 2016, p. 420). Para o autor 

a verdadeira religião é baseada na fé e nenhuma forma de conhecimento humano é 

capaz de dar suporte para o conhecimento divino. Assim, a razão não deve falar 

sobre coisas que apenas a fé é capaz de esclarecer. 

​ Para Montaigne a religião é fraca quando está sob a influência de fatores 

humanos. Mas é inevitável que esteja sob tal influência, uma vez que as crenças 

humanas só se estabelecem por meios humanos. Um exemplo disso está nas 

religiões que são constantemente alteradas e abaladas por considerações 

humanas. Assim, o filósofo acredita que  argumentos de religião baseados na razão 

como os que Sebond apresenta em sua Teologia Natural são justificados, mas 

quando não há uma iluminação divina, de fé, que inicie o contato de relação 

religiosa. A fé vem antes da razão porque é o fundamento da religião, assim ela 

tornaria os argumentos racionais mais firmes e fortes. Tal crença atinge diretamente 

a teologia racional proposta inicialmente por Sebond e abre margem para o 

tratamento fideísta da religião, no qual Montaigne se apoia para justificar que a fé 

não necessita da razão para ditar as coisas da religião, mas é antes sua juíza.68  

68 EVA, L. A.A. “O fideísmo cético de Montaigne”. In: Kriterion. Belo Horizonte, 1992, ano 33, n. 86, p. 
42-59. O fideísmo é uma corrente filosófica e teológica que defende a fé como a única fonte de 
conhecimento verdadeiro e confiável. De acordo com o fideísmo, não é possível alcançar a verdade 
por meio da razão, da experiência ou da observação empírica, mas somente pela aceitação da 
revelação divina e da autoridade da religião. O fideísmo afirma que a razão humana é limitada e 
falível e, portanto, não pode fornecer um conhecimento completo ou seguro sobre Deus ou sobre o 
mundo espiritual. Em vez disso, acredita-se que a verdade religiosa seja acessível apenas pela 
crença e pela submissão à autoridade da tradição religiosa e dos textos sagrados. O fideísmo tem 

74 



​ A segunda objeção é respondida por meio de um amplo argumento cético, no 

qual Montaigne critica a vaidade dos objetores de Sebond. O autor procura 

evidenciar que a vaidade que estes homens têm em querer achar-se superior às 

demais criaturas do universo e a confiança que depositam na razão levam a mais 

erros que os erros ou insuficiências que eventualmente Sebond venha a cometer 

em seus argumentos teológicos. 

​ Seu primeiro argumento versa em torno da tentativa de apontar a vaidade do 

homem e sua desgastada mania de querer ser o centro do universo, colocando-se 

acima das demais criaturas que habitam a terra, e pensa no uso da razão como 

uma exclusividade humana.  Julgando-se superior o homem pensa que pode 

conhecer o mundo sem o auxílio da iluminação divina, mas não passa de uma 

criatura vaidosa, mesquinha,  que vê tudo ao seu redor subordinado a si. Deste 

modo, Montaigne se pergunta:  

 
Quem o autoriza a pensar que o movimento admirável da 

abóbada celeste, a luz eterna dessas tochas girando 

majestosamente sobre sua cabeça, as flutuações comoventes do 

mar de horizontes infinitos, foram criados e continuam a existir 

unicamente para sua comodidade e serviço? Será possível imaginar 

algo mais ridículo do que essa miserável criatura, que nem sequer é 

dona de si mesma, que está exposta a todos os desastres e se 

proclama senhora do universo? Se não lhe pode conhecer ao menos 

uma pequena parcela, como há de dirigir o todo? Quem lhe outorgou 

o privilégio que se arroga de ser o único capaz, neste vasto edifício, 

de lhe apreciar a beleza? (MONTAIGNE, II, xii, 2016, p. 429). 

 

O autor vê como erro querer justificar, através da compreensão humana, 

realidades que estão muito além da sua capacidade de compreensão. Sendo o 

homem parte do universo e não seu centro, é absurdo querer estabelecer limites ao 

poder divino e submeter Deus a leis humanas de compreensão. Montaigne então 

desenvolve seu argumento a fim de criar uma atitude cética no leitor, apontando a 

vaidade do homem, e em especial a vaidade dos objetores de Sebond.  

Para demarcar a vaidade do homem, o filósofo começa uma extensa 

comparação deste com os animais, visando humilhar o homem e a razão orgulhosa 

raízes em várias tradições religiosas, incluindo o cristianismo, o judaísmo e o islamismo, e tem sido 
influente em vários períodos da história da filosofia e da teologia. 

75 



que ele possui, mostrando que este não possui bons fundamentos para querer se 

colocar como superior aos animais.  

 
A presunção é doença natural e inata em nós. De todas as 

criaturas, a mais frágil e miserável é o homem, mas ao mesmo 

tempo, como diz Plínio, a mais orgulhosa. Ele se sente e se vê 

colocado na lama e no esterco do mundo, amarrado, pregado à pior 

parte do universo, à mais morta, à mais afastada dos céus, junto 

com os animais da mais baixa categoria das três existentes, e ei-lo 

que pela imaginação se alça acima da órbita da Lua e supõe o céu a 

seus pés!​

​ Pela vaidade mesma dessa imaginação, iguala-se a Deus, 

atribuindo-se a si próprio qualidades divinas que ele mesmo escolhe. 

Separa-se das outras criaturas; distribui as faculdades físicas e 

intelectuais que bem entende aos animais, seus companheiros. 

Como pode conhecer com sua inteligência os móveis interiores e 

secretos deles? Em virtude de que comparações entre eles e nós 

chega à conclusão de que são estúpidos? (...) Haveria melhor prova 

da insensatez do homem em querer julgar os animais? 

(MONTAIGNE, II, xii, 2016, p. 455) 

 

Aqui o autor trata de desenvolver o primeiro Tropo de Enesidemo. Sexto 

Empírico esclarece este argumento que diz os motivos que levam o cético a 

comparar o homem a animais: “nós comparamos os animais que consideramos 

privados de razão com os homens... pois não nos furtamos de zombar dos 

dogmáticos cegados pelo orgulho e pela jactância…” (H.P. I, 62-64) 

Ao comparar o homem com o animal, Montaigne acredita que se descobre 

nos animais faculdades que nos faltam e ainda que a racionalidade humana não 

deixa de ser uma forma de comportamento animal. Assim, a vaidade humana em 

querer achar-se superior aos demais animais estaria no fato de o homem achar que 

a razão é exclusividade humana. Em seu egocentrismo o homem se julga o único 

possuidor de razão. Entretanto, tal comparação conclui que não somos melhores 

que outras espécies animais por causa da razão, não passando de vaidade a 

pretensão humana em querer achar-se superior.  

O argumento de Montaigne vai de encontro às crenças religiosas e contraria 

o dogma da Igreja que distingue o homem dos animais e privilegia a posição 

76 



humana, colocando-a no centro.  Se levarmos isto em consideração, veremos que 

Montaigne não está fazendo uma defesa da religião católica como sendo a única 

verdadeira. E se chega a fazê-lo é em função da utilidade e conservação da ordem 

social. Como diz EVA (1994), em função da ordem pública.  

O filósofo cita vários exemplos que questionam a veracidade do argumento 

de que animais não possuem razão.  Dada a descrição do que se entende por 

razão, é bem possível que os animais também sejam dotados dela. Para ilustrar 

isso o autor procura empregar exemplos de animais que parecem fazer uso do 

raciocínio lógico em suas condutas. Ao fazer isso Montaigne reflete sobre como é 

possível que estes animais possuem capacidades de raciocínio, de previdência, de 

gratidão, de ressentimento e têm as mesmas necessidades e prazeres que os seres 

humanos.  Lembra o filósofo que em relação à linguagem, mesmo que nós 

possuamos a palavra, os animais possuem ainda as mesmas capacidades de 

comunicação, se comunicam com outros animais e até com a espécie humana. Se 

nós, seres humanos não entendemos o que o animal quer dizer, talvez o defeito 

esteja em nós mesmos e não nos animais.  

 
Essa falha que impede nossa comunicação recíproca tanto 

pode ser atribuída a nós como a eles, que consideramos inferiores. 

Está ainda por se estabelecer a quem cabe a culpa de não nos 

entendermos, pois se não penetramos ao pensamento dos animais, 

eles tampouco penetram os nossos e podem assim nos achar tão 

irracionais quanto nós os achamos. E nada há de extraordinário em 

que não os entendamos, pois o mesmo ocorre em relação aos 

bascos e aos trogloditas. (MONTAIGNE, II, xii, 2016, p.455) 

 

O instinto estaria ainda mais organizado do que a própria razão. Tanto que há 

animais que têm uma capacidade de organização social maior que a capacidade 

humana, como é o caso das abelhas. A sabedoria não nos impede de sermos 

reféns de nossas paixões. Assim, é evidente que a felicidade se encontra mais entre 

aqueles que são simples e ignorantes do que entre os que são sábios e filósofos. 

(CONTE, 1996, p. 15). Para Montaigne a ignorância propicia a tranquilidade 

enquanto que a sabedoria nos enche de aporias e só nos traz a infelicidade. Ao 

contrário da ciência, que segundo o autor não trará benefícios aos seres humanos, 

a vida simples e despretensiosa nos traz a tranquilidade da alma, sem perturbações 

77 



e desequilíbrios. Um exemplo disto é a vida vivida pelos habitantes do novo mundo, 

no Brasil, que são ignorantes e iletrados, sem contato com a ciência, sem lei ou rei, 

e  sua vida se desenvolve sem maiores perturbações, numa admirável simplicidade.  

A defesa da ignorância como propiciadora de bem estar traz margem para 

Montaigne preparar o seu terreno para fazer uma defesa fideísta da religião. 

Segundo o autor, “O mal do homem está em pensar que sabe, por isso nossa 

religião recomenda-nos com tanta insistência a ignorância como meio adequado a 

determinar em nós a fé e a obediência” (MONTAIGNE, II, xii, 2016, p. 469). Para 

este os autores bíblicos ensinam que cultivar a ignorância é o passo mais preciso 

para se chegar à fé. Somente a fé é capaz de esclarecer os mistérios da religião. 

Sem a fé de nada serviriam todos os raciocínios produzidos pelo homem. É 

justamente por não ter razão para sustentar a fé cristã que se poderia ser um cristão 

mais puro, apegado à revelação divina.   

 
A defesa fideísta da religião cristã, feita por Montaigne, 

estaria baseada numa exposição da fraqueza dos argumentos 

usados contra ela e não no poder dos argumentos de Sebond. É 

criticando os adversários de Sebond com o emprego de argumentos 

céticos, e não julgando que os argumentos apresentados por 

Sebond em sua Teologia Natural são corretos, que Montaigne o 

defende das objeções que lhe eram feitas. (CONTE, 1996, p. 19) 

 

​ A apologia de Montaigne só pode ser considerada uma apologia quando 

olhada por este ponto de vista, pois se for considerar a sua crítica à razão humana a 

defesa de Sebond que o filósofo pretende levar a cabo se torna ambígua. Os 

argumentos que Montaigne emprega para criticar os objetores de Sebond podem 

ser usados para criticar o próprio Sebond, uma vez que Sebond tem em comum 

com seus objetores (ateus e reformistas) a crença de que a razão humana pode 

ditar nas coisas relacionadas a Deus. Além disso, tanto os ateus quanto Sebond 

acreditavam que a razão era um instrumento de conhecimento eficiente, embora 

sob perspectivas diferentes. Toda essa discussão sobre a imperfeição da razão 

levaria a apologia de Montaigne por caminhos contraditórios, pois o autor acabaria 

por concordar com os objetores que não acreditavam na razão e sim na fé como 

meio para alcançar a altura divina.  

78 



​ A fim de continuar a defesa de sua posição fideísta da religião católica, no 

decorrer da Apologia (II, xii), Montaigne faz uma exposição da filosofia pirrônica e 

nos mostra como seu apurado conhecimento da filosofia exposta por Sexto 

Empírico dá margens para o desenvolvimento de seu próprio entendimento sobre o 

ceticismo.  

​ Conte (1996) nos informa que assim como Sexto Empírico, Montaigne 

também distingue três tipos de filosofias. Ele divide os filósofos em dogmáticos, que 

são aqueles que acreditam ter encontrado a verdade; céticos acadêmicos, que 

negam a possibilidade de encontrar a verdade ou uma certeza absoluta; e os 

céticos pirrônicos, que não afirmam terem encontrado a verdade nem que não seja 

possível encontrá-la, e continuam investigando. O autor é um dos raros autores da 

filosofia no período do renascimento a fazer essa distinção entre o niilismo do  

ceticismo acadêmico e o ceticismo pirrônico. 

​ “O pirronismo é distinguido do dogmatismo negativo ou probabilístico 

professado pelo ceticismo acadêmico e considerado por Montaigne mais coerente.” 

(CONTE, 1996, p. 22)  Para Conte (1996), os pirrônicos suspendem o juizo sobre 

todas as proposições, mesmo até sobre as proposições de que tudo é duvidoso. 

Montaigne acredita, assim, que negar a possibilidade de conhecimento da verdade, 

como faz o ceticismo acadêmico,  é extrapolar a dúvida. “De modo que a tarefa dos 

pirrônicos consiste em duvidar das coisas, investigar (enquerir), sem afirmar nem 

assegurar” (2016, p. 485) Assim, a posição pirrônica se sobressai e aparece como 

mais ousada aos olhos de Montaigne que a posição dos acadêmicos, pois os 

acadêmicos procuram sustentar que embora não possamos conhecer a verdade 

podemos afirmar a verossimilhança de alguns juízos em relação a outros.  

 

 ​ “A opinião dos pirrônicos é mais ousada e, ao mesmo 

tempo, mais verossímil. Pois esta inclinação acadêmica e esta 

propensão a uma proposição antes que a outra, é apenas o 

reconhecimento de que há aparência maior de verdade numa mais 

do que na outra?” (MONTAIGNE, II, xii, 2016, p. 547) 

 

​ O autor acredita que se somos capazes de conhecer a aparência da verdade, 

somos capazes de reconhecer o que é uma coisa semelhante. O que significa dizer 

que a noção de verossímil envolve a noção de verdadeiro e que, portanto, uma não 

79 



existe sem a outra. Para Montaigne se torna um contra-senso quando os céticos 

acadêmicos admitem uma certa inclinação para a verdade, enquanto afirmam a 

impossibilidade de conhecê-la.  

​ A evidente distinção preconizada por Montaigne entre o ceticismo acadêmico 

e o ceticismo pirrônico está amparada na diferente atitude em relação ao saber que 

cada uma destas mantém. A atitude zetética dos pirrônicos, que ainda depositam 

esperanças na busca por encontrar a verdade e se mantêm na linha de 

investigação, seria mais contundente do que a atitude dos acadêmicos que já 

desistiram de alcançá-la. Para o autor, a atitude pirrônica não só é mais plausível 

como é a que tem se arrastado por toda a história da filosofia até então.  

​ Muitos filósofos pré-socráticos e até mesmo o próprio Sócrates teriam 

exercido uma forma de filosofar que, no fundo, pode ser considerada dubitativa. 

Para Montaigne, os pré-socráticos  “possuem uma forma de escrever dubitativa em 

substância e um desejo de investigação antes que de ensino, ainda que entremeiem 

seus estilos com tons dogmáticos” (MONTAIGNE, II, xii, 2016, p. 492) Sócrates 

pode ser considerado um zetético também, pois “sempre pergunta e promove a 

disputa, nunca a resolve, nunca se satisfaz e diz que não há outra coisa a não ser a 

ciência de se opor” (MONTAIGNE, II, xii,  2016, p. 491). 

​ Segundo o autor não é estranho que mesmo quem já tenha desistido de 

encontrar a verdade continue a investigar. Os céticos acadêmicos são aqui 

valorizados por, pelo menos, continuarem a investigação. Muito menos estranho 

ainda é se um cético pirrônico ou zetético continuar mantendo a esperança na 

busca pela verdade mesmo sem saber o que ela seja. O cético para Montaigne é 

aquela pessoa que “tem a verdade por horizonte e anela por alcançá-la, mesmo se 

confessa ignorar ainda do que se trate” (Porchat, 1993, p. 90). De acordo com 

Conte (1996) o cético, em se tratando de Montaigne, continuaria a investigar porque 

a investigação é prazerosa.  

​ Durante este elogio da filosofia cética, Montaigne também fala sobre o 

método de oposição dos argumentos praticado pelos pirrônicos a fim de suspender 

o juízo (epoché) e, com isto, alcançar a tranquilidade da alma (ataraxia). Para o 

autor, estes  “só apresentam proposições no intuito de as opor às que supõem se 

encontrarem na mente dos adversários. Se adotamos seu ponto de vista, defendem 

de bom grado a tese contrária: não têm preferência” (MONTAIGNE, II, xii, p. 485). É 

a contradição (diafonia) das opiniões que propicia o surgimento da dúvida cética e 

80 



esta, dada a impossibilidade de decisão, por sua vez, provoca a suspensão do juízo 

(epoché).  

Sobre isso Conte (1996) nos diz:  

 
A aguda percepção da diafonia dos discursos e opiniões é, 

aliás, uma marca constante de Montaigne, e está presente de forma 

intensa na argumentação de seus Ensaios. Tal diafonia é, para 

Montaigne, como para os céticos em geral, um índice suficiente das 

contradições presentes nas doutrinas filosóficas. Para o pirrônico, 

basta perceber que os juízos emitidos acerca das coisas se anulem 

entre si (s’entr’empeschent), para que a dúvida se imponha e o leve 

a um estado de epoché. Assim, diante de duas opiniões ou teorias 

divergentes sobre uma mesma aparência, e sustentadas como 

certas tanto por um lado como pelo outro, o cético suspende o juízo, 

não sobre a aparência, mas sobre os discursos que são emitidos 

sobre ela e que pretendem dizer a coisa em si. (CONTE, 1996, p. 

25) 

​ É partir daí que surge o estado de ataraxia, que Montaigne entende como 

“um estado de alma sereno e tranqüilo, inatingível às agitações que nos causam o 

sentimento e o conhecimento que podemos ter das coisas” (MONTAIGNE, II, xii,  

2016, p. 485).  

​ O que mais atrai Montaigne no pirronismo é o fato de se poder atacar as 

teses e argumentos adversários sem necessariamente adotar, ou escolher, um 

ponto de vista. É assim, inclusive, que o autor procede no desenvolver de sua 

Apologia, na qual percebemos que o autor ataca os argumentos dos objetores de 

Sebond, sem,  contudo, defender um ponto de vista próprio ou assumindo 

convictamente as opiniões que defende. Se utilizando de vários recursos para 

criticar uma opinião contrária, vemos que Montaigne avança muitos argumentos que 

não chega a assumir convictamente.  

​ Segundo o autor, os pirrônicos usariam a razão para “perguntar e para 

debater, mas não para decidir e escolher” (MONTAIGNE, II, xii, 2016, p. 487). 

Assim, este tipo de filósofo se apresenta como um tipo de filósofo que não tem uma 

opinião a ser defendida, tal como os dogmáticos. E se se colocam a defender uma 

opinião em especial, é pura e simplesmente para criticar uma opinião contrária. 

Mostrando assim, que tanto a tese quanto a antítese podem ser defendidas. Para 

Sexto Empírico, o cético - e isto é o que Montaigne faz - na maioria das vezes se 

81 



vale de argumentos que não o convencem pessoalmente, mas que podem 

convencer o seu interlocutor dogmático acerca da fraqueza das razões que defende 

e às quais este se agarra sem pestanejar.( H. P. I, 12-16; 202-206).69  

 

4. 4. O CETICISMO ACADÊMICO EM “DOS COXOS” 
 

Tomado como uma crítica à superstição, em “Dos Coxos” (III, xi), Montaigne, 

seguindo a tradição humanista, defende “supostas bruxas das pesadas e 

infundadas acusações que lhes eram feitas”.70 (SMITH, 2023, p. 85) Para o autor 

estas seriam mulheres comuns que sofriam preconceitos por serem velhas, por 

possuírem algum tipo de problema mental ou por simplesmente serem feias. A 

intenção do filósofo, para Plínio Smith (2023), era criticar juristas da época que,  

segundo ele, tinham uma postura arrogante e condenatória que sentenciava à morte 

pessoas que podiam ser inocentes, sem possuírem uma certeza cristalina. 

 
Segundo Bruno Meniel, pode-se considerar esse capítulo 

como uma pequena máquina de guerra contra dois grandes juristas 

da época, Jean de Coras e Jean Bodin, e além desses, contra as 

práticas judiciárias da época: os coxos são, nomeadamente, os 

juízes muito seguros de si mesmos, que não estabelecem 

suficientemente os fatos. (MENIEL APUD SMITH, 2016, p.312) 

 

​ Fazendo alusão a uma deficiência física, coxo seria a própria razão, que está 

carregada de deficiência. Essa ideia já é trazida por Montaigne desde a “Apologia 

de Raimond Sebond” (II, xii ), quando este nos diz que a razão caminha sempre 

“torta, manca e desencada, tanto com a mentira como com a verdade”. 

(MONTAIGNE, 2016, p. 565) Trata-se então de uma metáfora, pontua Smith (2023), 

que se aplica não só aos juristas e juízes mas também à própria razão. 

​ Em linhas gerais coxo é aquela pessoa manca que anda se apoiando em 

uma das pernas pois a outra possui defeito.  Daí seu movimento desequilibrado. O 

uso da palavra desequilibrado (détraqué) mostra bem como esta se trata de uma 

70 MONTAIGNE, Michel de. Dos Coxos (Ensaios, III, 11). Tradução, introdução, notas e comentários 
Plínio Junqueira Smith. São Paulo: Associação Filosófica Scientia Studia, 2023. 

69 EMPIRICUS, Sextus. Outlines of Pyrrohonism. Cambridge: Loeb Classical Library, Harvard 
University Press and Willian Hernemann Ltda, 1976. 
 

82 



metáfora para a nossa razão, uma vez que Montaigne a caracteriza como algo 

desequilibrado.  

​ Mas por que Montaigne diz que a razão é manca? Segundo Smith (2023), há 

pelo menos duas explicações complementares: 1) A razão seria manca porque 

numa investigação  sempre há dois lados e a razão, ao apoiar-se geralmente em 

somente um dos lados, não admite que o outro lado tem igual força. Deste modo, a 

razão se mostra dogmática, pois está sempre se apoiando em um dos lados de uma 

questão, nunca nos dois lados. 2) A razão seria manca porque se encontra “sempre 

com seus dois companheiros inseparáveis, a  verdade e a mentira.” (MAGNIEN 

APUD SMITH, 2003, p. 94) Enquanto a verdade é sua perna saudável, a mentira é 

sua perna ruim.   

​ A respeito dos dogmáticos, Montaigne é enfático, quando diz que as  bruxas 

de sua vizinhança correm perigo de vida, se pensarmos evidentemente de acordo 

com a opinião de cada novo autor que venha dar corpo a seus sonhos. Nosso 

filósofo queria com isso criticar os juristas e juízes que usavam a razão para dar 

anuência a devaneios que nem sempre se apoiavam na realidade, a fim de tirar 

vidas. 

​ Devemos entender a partir da crítica professada por Montaigne que a 

filosofia, que ora criamos, por força de sonhos ou devaneios, é uma fabricação 

nossa, “um produto de nossa imaginação e fantasia.” (SMITH, 2023, p. 89) Estando 

a cargo de nossa imaginação as ficções filosóficas. 

​ A filosofia cética de Montaigne, segundo Plinio Smith (2023), além dos 

devaneios e sonhos, também abarca a concretude de sua vida. Assim, o autor evita 

especular sobre coisas obscuras, atendo-se apenas ao que é a simplicidade da vida 

cotidiana. Com sua realidade material. É possível perceber, com isso, que a filosofia 

de Montaigne reside na sua ação. Em suas próprias palavras o autor nos diz: “meus 

costumes são naturais; não recorri, para  formá-los, a nenhuma ciência.” 

(MONTAIGNE, II, xii, 2016, p. 546) Quando faz citação de algum filósofo, este é 

ponderado, só vindo a concordar quando já formou em si seus hábitos e 

pensamentos. 

 
Em suma, se, num determinado sentido, seus pensamentos 

são meros devaneios, em outro, sua filosofia é a mais concreta de 

83 



todas: sua matéria é a vida mesma, sua filosofia está embutida em 

suas ações, é sua própria ação. (SMITH, 2023, p. 90)   

 

​ Para tratar das incertezas da razão humana em “Dos Coxos” (III,xi) 

Montaigne expõe seus pensamentos: “Eu devaneava agora, como faço com 

frequência, sobre o quanto a razão humana é um instrumento livre e vago”. 

(MONTAIGNE, III, xi, 2023, p. 62) É de se perceber como esta se torna uma tese 

central em seu ensaio. “A razão cria ilusões e inventa explicações,  tratando de todo 

e qualquer assunto.” (SMITH, 2023, p. 95) 

​ O foco de Montaigne é abrir os olhos do leitor para o mau uso da razão. Para 

destacar a incapacidade de distinguir o verdadeiro do falso, o autor recorre a Cícero 

(Ac, II, xxi, 68): “o falso e o verdadeiro são tão próximos um do outro que o sábio 

não deve arriscar-se em um desfiladeiro tão perigoso.”71 Essa se configura como 

uma tese do ceticismo acadêmico e se torna central em “Dos Coxos” (III, xi). A 

originalidade de Montaigne está em substituir o falso pela mentira: “a verdade e a 

mentira têm aspectos parecidos, a postura, o gosto e os passos semelhantes: nós 

as vemos com os mesmos olhos” (MONTAIGNE, III, xi, 2023, p. 65) 

​ No ceticismo acadêmico convencional, Cícero refletia sobre a possibilidade 

dos sentidos nos darem a verdade sobre as coisas, se o seu testemunho é 

verdadeiro ou falso.  

 
Montaigne, por sua vez, examina a razão, cujo discurso 

permite a suposição de mundos fictícios. Não se trata, a seu ver, de 

não conseguirmos distinguir o verdadeiro do falso, mas de algo 

muito mais grave: a própria razão nos leva, não à falsidade, mas à 

mentira. Ao contrário dos sentidos, a razão é ativa na produção da 

mentira, não ocorrendo apenas um engano em que somos passivos. 

Nós buscamos deliberadamente o engano, nós o forjamos e, assim, 

“aceitamos nos jogar sobre sua espada.” É uma espécie de suicídio, 

um harakiri que cometemos. Está na nossa natureza proceder 

assim, contra nós mesmos. (SMITH, 2023, p. 98) 

 

 ​ A ideia de que a razão é manca é central em “Dos Coxos” (III, xi), mas tal 

ideia já vinha sendo trabalhada por Montaigne na “Apologia”. Caracterizando a 

71 CÍCERO. Academica. Tradução H. Rackham. Cambridge, Masscussets/London, England: Harvard 
University Press, 2000.  

84 



razão humana como “um instrumento livre e vago” (MONTAIGNE, III, xi,  2023, p. 

62) em “Dos Coxos”, podemos encontrar semelhança na ideia do autor sobre a 

razão na “Apologia” (II, xii):  

 
Essa razão, cuja condição é a de que em torno de um 

mesmo assunto pode haver cem contrários, é um instrumento de 

chumbo e de cera, alongável, dobrável e acomodável a todas as 

tendências e a todas as medidas (MONTAIGNE, II, xii, 2016, p. 565) 

 

​ No entanto, é preciso se atentar às diferenças: enquanto na “Apologia” a 

razão se configura como algo individual, em “Dos Coxos” o autor nos mostra uma 

razão coletiva.  

 
Assim vai toda essa construção, sendo preenchida e 

formada de mão em mão, de modo que o testemunho mais distante 

está mais bem instruído do que o mais próximo e o último informado 

mais bem persuadido do que o primeiro. (MONTAIGNE, III, xi,  2023, 

p. 66) 

 

​ Para Plínio Smith (2023) pouco importa essa diferença, porque a ideia em 

jogo é que, seja individual ou coletiva, a razão sempre acaba por produzir uma 

variedade de discursos opostos que nos inviabiliza de distinguir o verdadeiro do 

falso (ou da mentira). Ao dar aval a todo tipo de discurso, a razão acaba por opor-se 

a si mesma em qualquer questão que participe. “Seguindo esse costume, 

conhecemos os fundamentos e as causas de mil coisas que jamais existiriam e o 

mundo disputa sobre mil questões, na quais os prós e os contras são falsos.” 

(MONTAIGNE, III, xi, 2023, p. 65) O coxo, então, é aquele dogmático que só vê um 

lado da questão. 

​ Montaigne, assim, faz o oposto, retomando a recomendação dos céticos 

antigos, ao argumentar dos dois lados de uma questão em evidência. Estratégia 

muito posta em voga pelos céticos acadêmicos que sempre argumentavam in 

utramque partem (dos dois lados). (CÍCERO, Ac I, xii, 46) Os pirrônicos se 

posicionavam dizendo que o seu princípio fundamental era o de opor dois discursos 

contrários de igual força persuasiva. (SEXTO, PH 1.12; cf. PH 1.8) 

85 



​ Fica parecendo, deste modo, que ao declarar os dois lados como falso, 

Montaigne ultrapasse os céticos. Essa, no entanto, não se configura como sua 

opinião, uma vez que o autor, assim como os antigos, suspende o juízo. “Quando 

um lado parece mais forte, o cético exibe a força do outro lado” (SMITH, 2023, p. 

101) É exatamente isso que Montaigne faz em “Dos Coxos”: 

 
Sentindo-vos inclinado e preparado por um lado, 

exponho-vos o outro com todo o cuidado que consigo, para 

esclarecer vosso julgamento, não para forçá-lo. Deus sustenta vosso 

coração e vos proverá com a escolha. Não sou tão presunçoso a 

ponto de desejar que minhas opiniões inclinassem a balança em 

coisa dessa importância: minha fortuna não as direcionou para tão 

poderosas e elevadas conclusões. (MONTAIGNE, III, xi, 2023, p. 79)  

 

​ Cumpre destacar, em meio a estas explanações, como Montaigne pensa o 

outro uso da razão: aquele que leva ao reconhecimento da nossa ignorância e ao 

conhecimento verossímil dos fatos. Trata-se aqui do bom uso da razão. O autor 

sugere este bom uso ao refletir sobre o nascimento de milagres. “Vi, nestes tempos, 

o nascimento de muitos milagres.” (MONTAIGNE, III, xi, 2023, p. 65) É de se 

observar, contudo, que não se trata do testemunho de milagres, mas o testemunho 

do nascimento da crença em um milagre. 

​  

​ Trata-se, portanto, de fazer um bom uso da razão: seja por 

combater o mau uso da razão, seja por explicar e desvendar os 

mecanismos de como determinadas crenças se formam. Como diz 

André Tournon (2006, p. 80): “a verdadeira questão não é a de saber 

se as diabruras são reais, mas descobrir os mecanismos da 

propagação dos absurdos que lhes dão corpo na opinião.”  

​ Cumpre examinar como nascem os milagres, não com uma 

explicação da sua suposta causa sobrenatural, mas com uma 

explicação empírica e histórica dos relatos sobre os milagres. 

(SMITH, 2023, p. 102) 

 

​ Para o pesquisador, ao esperar por grandes causas para os fatos estranhos, 

deixamos de lado as pequenas causas. O bom uso  da razão se dá, justamente, na 

investigação das pequenas causas. De modo geral, além de ocupar-se com a 

86 



verdade de opiniões dogmáticas (em que o filósofo deve suspender o juízo), a 

filosofia deve também preocupar-se com a gênese dessas opiniões.  

Qual seria então a forma de ceticismo que Montaigne adere em “Dos 

Coxos”? Para Plínio Smith (2023), o autor se apoia sobre o ceticismo acadêmico. 

Embora se leve mais em conta como Montaigne via o ceticismo do que discuta o 

próprio ceticismo do filósofo, deve-se perceber que “o ceticismo acadêmico é muito 

mais importante para Montaigne do que Popkin reconhece” (NETO, 2004, p. 13) 

Segundo Maia Neto (2004), o filósofo teria retomado do ceticismo acadêmico a ideia 

de integridade intelectual. Esta posição se baseia, entretanto, em análises de 

“Apologia”, falando nada em relação a “Dos Coxos”. Já Eva (2013) mostrou de 

maneira convincente e original como se dá a evolução do pensamento cético de 

Montaigne, que inicia-se muito próximo do pirronismo e  com o passar do tempo vai 

incorporando elementos do ceticismo acadêmico. 

​ Para Smith (2023), há ao menos um aspecto original na forma do ceticismo 

acadêmico proposta pelo filósofo francês e este se dá na invenção de um 

argumento para sustentar a indistinguibilidade da verdade e da mentira. Ele nos 

sugere, assim, algumas das possíveis fontes de Montaigne para a confecção de 

“Dos Coxos”, “seja para contextualizar o seu ceticismo, seja para fixar ou até 

iluminar alguns de seus aspectos.” (SMITH, 2023, p. 139) Segundo o pesquisador 

do ceticismo, a posição dos acadêmicos, tal como é apresentada por Cícero em 

“Acadêmicos” é a principal referência que Montaigne utiliza para elaborar seu 

próprio ceticismo.  

Plutarco é outra fonte que também deve ser considerada na formação do 

ceticismo acadêmico do autor. Na concepção de Smith (2023), pouca atenção se 

deu à importância de Plutarco para o pensamento do filósofo, mas este se configura 

como uma importante fonte da tradição platônica no modo de pensar do autor, uma 

vez que Plutarco se localiza como um filósofo do platonismo médio. Este acaba por 

provar que o ceticismo acadêmico de Montaigne não se alimentou apenas de Cícero 

ou Diógenes Laércio.  Dentre as obras de Plutarco utilizadas pelo autor, destaca-se 

Vidas paralelas como uma das principais. As chamadas obras píticas também são 

bastante utilizadas, como é o caso do diálogo O E de Delfos.72 

72 PLUTARCO. Le E de Delphi. In:________. Dialogues pythiques, Oeuvres morales, tome VI. 
Tradução R. Flaceliêre. Paris: Les Belles Lettres, 1974. 

87 



Cumpre salientar a relação do pensamento de Plutarco com o ceticismo 

acadêmico. O que se sabe é que de modo despretensioso, Plutarco sugere em O E 

de Delfos que ele pertence à Academia: “eu me dedicava com paixão às 

matemáticas, mas eu logo entraria na Academia e adotaria a máxima ‘nada em 

excesso’”. (PLUTARCO, 1974, p. 11-36) Segundo Smith (2023), alguns estudiosos 

como Nicola Panichi (2010, p. 72),  interpretam essa passagem como uma 

confissão de que ele, Plutarco, seria um cético acadêmico. O pesquisador, contudo, 

sugere que caracterizar o pensamento de Plutarco como um ceticismo acadêmico é 

ir longe demais.  

Ele poderia, segundo outros intérpretes como John Dillon (1977), estar se 

referindo à Academia platônica, não à Nova Academia de Arcesilau e Carnéades. 

Para Franco Ferrari (2010), Brouillette (2014) e Giavatto (2010), Plutarco estaria se 

referindo à Academia de Amonio, na qual de fato veio a estudar. E, neste momento, 

o platonismo estaria renascendo na Academia e o ceticismo já tinha se dissipado há 

muito tempo. Para Smith (2023), toda a influência do platonismo no pensamento de 

Plutarco é inegável, mas negar qualquer relação de seu pensamento com a 

Academia cética também parece um exagero.  

Como a Academia de Platão não existia mais na época de Plutarco, as 

interpretações mais recentes sugerem uma posição intermediária, segundo a qual o 

ceticismo da Nova Academia desempenha um papel importante no pensamento do 

autor. (Babut, 1994, 2007) Para Brouillette (2014, p 81), Plutarco ascende a um 

“ceticismo moderado”, pois enxergava uma continuidade entre a Primeira Academia, 

mais dogmática, e a Nova Academia, mais cética e cautelosa. 

De todo modo, seja qual for a interpretação correta sobre o pensamento de 

Plutarco, Montaigne parece interpretá-lo tal como os comentadores mais recentes o 

fazem: “Plutarco (...) mantém em todos os lugares uma maneira dubidativa e 

ambígua.” (MONTAIGNE, II, xii, 2016, p. 556) Assim, parece legítimo usar Plutarco 

como uma fonte para o desenvolvimento do ceticismo acadêmico do filósofo 

francês. 

   

4. 5. O CETICISMO E “DOS CANIBAIS” 
 

​ Depois de vermos um pouco de como Montaigne examina e expõe as duas 

vertentes do ceticismo em sua obra, fica a curiosidade de saber como sua reflexão 

88 



sobre ceticismo se vincula à descoberta do Novo Mundo e aos ditos canibais 

presentes no ensaio “Dos Canibais”.  

Como apontado por Marcondes (2012), a discussão sobre a natureza 

humana e suas diferentes manifestações ressurge no âmbito das discussões 

filosóficas já entre a passagem do período medieval para o período moderno, mais 

especificamente entre esses períodos, no período do renascimento. Os autores 

medievais e renascentistas discutiam à época a respeito de monstros e 

monstruosidades que parecem humanos, mas que são na verdade resultados ou de 

formas distorcidas da natureza humana ou consistem em outras espécies, como 

aqueles apontados por referências míticas (a exemplo disso, têm-se o ciclope na 

Odisseia de Homero).  

 
Montaigne teria lido, segundo Pierre Villey, autores 

contemporâneos seus, como Arnaud Sorbin, autor do Tractatus de 

monstruis (1570), e Ambroise Paré, autor do Des monstres (1573)10, 

o que pode ter contribuído para esse tipo de questionamento. 

Veja-se a esse respeito o ensaio “D’un enfant monstrueux” (II, 30). 

(MARCONDES, 2012, p. 426) 

 

Embora muito importante para o acalorado debate da época, pouco destaque 

se dá para a reflexão de Montaigne sobre o tema da descoberta do Novo Mundo  

entre seus estudiosos. Levi-Strauss chega, inclusive, a comentar em seu famoso 

ensaio “En relisant Montaigne”73 que o autor é o filósofo que melhor refletiu sobre o 

tema da descoberta no século XVI. Pierre Villey, o grande comentador de 

Montaigne, no entanto, não chega a dar nenhum destaque especial a este tema em 

seus comentários, relegando a descoberta do Novo Mundo à discussão sobre a 

relatividade dos costumes. Mais precisamente em “Dos costumes e da 

inconveniência de mudar sem maiores cuidados as leis em vigor” (I, xxiii) e “Dos 

costumes antigos” (I,xlix), onde o comentador vê a variação dos hábitos e costumes 

humanos, desde os relatos dos viajantes até os autores da antiguidade. 

(MARCONDES, 2012) 

Com a retomada do ceticismo antigo no pensamento de Montaigne e a 

descoberta do Novo Mundo, é possível observar que se aponta também para a 

73 LÉVI-STRAUSS, Claude, « En relisant Montaigne », In: Histoire de Lynx, Paris: Plon, 1991, p. 
277-297. 

89 



descoberta de novos tipos de seres humanos. E a discussão sobre a possibilidade 

de uma natureza humana universal vê seus dias contados. Uma vez que ela se vê 

obrigada a admitir que existem outros modos de natureza humana, com costumes e 

crenças bem diferentes daqueles aos quais a Europa estava habituada. A reflexão 

do autor se coloca, sem sombra de dúvidas, como uma importante aliada no 

combate ao etnocentrismo da época, que via como única e eurocêntrica a natureza 

humana. 

Vê-se em Montaigne, uma caracterização dos seres humanos do Novo 

Mundo como “naturais”, distantes da interferência humana. Segundo Marcondes 

(2012), essa caracterização desses povos como naturais, que vivem segundo as 

leis da natureza, e nesse sentido, “epicurista”, já vigora na literatura de viagens 

desde o seu início e leva à oposição que o filósofo francês faz em seu ensaio “Dos 

Canibais” (I, xxxi) entre “selvagens” no sentido de “natural” como um fruto selvagem 

e “selvagens” como resultante de cultura, um cultivo que leva à alteração da 

natureza, que consequentemente leva a seu enfraquecimento e perda de vigor e 

naturalidade.  
 

A primeira questão que se coloca a esse respeito é se a 

discussão de Montaigne sobre o Novo Mundo e a natureza humana 

seria apenas parte da discussão mais ampla sobre a diversidade dos 

costumes (persas, indianos, líbios, citas, etc.), tributária de Sexto 

Empírico e de Heródoto ou se teria uma especificidade. Como 

identificar esses povos desconhecidos, diante da total ausência de 

parâmetros? Seriam as dez tribos perdidas de Israel? Seriam o 

resultado de outra criação, a dos pré-adamitas, possibilidade 

discutida desde o Renascimento, chegando até a sua formulação 

clássica em Isaac de la Peyrère (1655)? Seriam seres sem o pecado 

original, seres que teriam permanecido na “infância da 

humanidade”? Os povos tribais, sobretudo, são representados assim 

como o puro contraponto do homem europeu, seu outro, seu oposto. 

(MARCONDES, 2012, p. 427) 

 

​ O argumento antropológico pensado por Marcondes (2012) entra na 

discussão como um alicerce para se refletir a respeito da ideia de natureza humana 

universal. Sobretudo porque, por meio do ceticismo, questiona a imagem de uma 

natureza humana única e homogênea, levando-nos a refletir sobre o relativismo 

90 



cultural e nos ajuda na possibilidade de entender, classificar e categorizar  essas 

diferentes culturas tão radicalmente diferentes da europeia. Isso direciona toda a 

reflexão a ir de encontro ao problema do critério desta possibilidade.  

​ A questão que fica é: como estabelecer critérios cristãos de julgamento para 

avaliar as diversas culturas recém-encontradas no Novo Mundo? Para Marcondes 

(2012), a questão moral, sobretudo, em se tratando da superioridade moral cristã 

em relação às demais culturas é levantada quando se pensa no problema do 

julgamento de culturas diversas e diferentes propostas pelos conquistadores.  

Essa questão é pensada por Montaigne no ensaio “Dos Canibais” (I, xxxi) e 

também no ensaio “Dos Coches” (III, vi). E a problemática fica ainda mais visível por 

ser travada num pano de fundo de Reforma Protestante, de ruptura dentro do 

Cristianismo e de guerras religiosas decorrentes destas. A imagem que se forma no 

interior deste contexto a respeito dos novos povos recém-descobertos é de nativos 

“selvagens” e “bárbaros”. Segundo o comentador do ceticismo, isso leva a uma 

demonização do indígena, num sentido diferente daquele ser caído e pecador 

presente no pensamento medieval; mas fazendo um contraste com a dignitas 

hominis, que gera uma imagem de “bom selvagem”, do homem natural integrado à 

natureza. 

 
Montaigne (I, 31), possivelmente sob a inspiração de Tácito 

no relato da guerra contra os germânicos, admirados por sua força e 

coragem, levanta a questão do ponto de vista dos indígenas, 

mostrando como eles nos ensinam uma lição sobre nós mesmos, 

são como um espelho, apontam nossas fragilidades, expõem nossa 

inferioridade. Os indígenas do Brasil fornecem assim a Montaigne 

um pretexto para a crítica da própria sociedade francesa de sua 

época, como quando apresenta os questionamentos do chefe 

indígena com quem teria se encontrado sobre os costumes dos 

europeus ao final de “Des cannibales”. Como se as perplexidades 

dos europeus em relação ao Novo Mundo tivessem seu equivalente 

simétrico e inverso na visão dos indígenas sobre os europeus. 

Trata-se exatamente de um “como se”, de um artifício de Montaigne 

em sua crítica dos costumes. Mostrando que não há superioridade 

de um determinado costume em relação a outros, mas que todos 

podem parecer estranhos a partir de diferentes perspectivas. 

(MARCONDES, 2012, p. 428) 

91 



​  

​ Montaigne, assim, é possuído por uma crítica contundente e feroz da cultura 

europeia francesa e cristã  de seu tempo. Para o autor não existe superioridade de 

culturas, todas são a seu ver igualmente importantes e merecem ser respeitadas, 

independente dos costumes que possui. Em “Dos coches” (III, xi), por exemplo, o 

autor direciona sua crítica aos colonizadores cristãos espanhóis, que esquecidos 

dos ensinamentos de benevolência cristã, avançavam contra os indígenas em favor 

do sucesso no comércio: ​

 
Que progresso teria alcançado sua civilização se com isso 

houvesse estabelecido entre esses indígenas e nós um clima de 
fraternidade e de simpatia! Ao contrário, só tiveram diante deles 
exemplos de desregramentos e abusos. Aproveitamo-nos de sua 
ignorância e inexperiência e lhes ensinamos a prática da traição, da 
luxúria, da avareza; e os impelimos aos atos de crueldade e de 
inumanidade. Ter-se-a jamais perpetrado tanto crime em benefício 
do comércio? Quantas cidades arrasadas, quantos povos 
exterminados! Milhões de indivíduos trucidados, em tão bela e rica 
parte do mundo, e tudo por causa de um negócio de pérolas e 
pimenta! Miseráveis vitórias! Nunca a ambição incitou a tal ponto os 
homens a tão horríveis e revoltantes ações!” (MONTAIGNE, III, vi, 
2016, p. 851) 

 

​ Maria Célia V. França (2018) argumenta em Montaigne e seus outros74 que a 

filosofia política de Aristóteles foi uma grande influência no tratamento da questão 

indígena, sobretudo no que tange à visão da inferioridade moral e política de tudo o 

que se diferenciava da imagem do homem como um animal político. Isso foi 

transformado numa verdade universal e tudo o que fugia desse pensamento 

europeu renascentista era motivo para descaracterizar um povo, seus costumes e 

sua cultura.  E justificativa plausível para extermínio e escravismo. Isso explica 

muito do porquê as culturas indígenas recém-descobertas do Novo Mundo eram 

inferiorizadas e escravizadas.  

Para a autora, a versão renascentista do ceticismo, oposta ao aristotelismo, 

foi uma das responsáveis pelo alargamento da tolerância e da aceitação do outro. 

Neste sentido, figura Montaigne como um dos autores que propiciou uma abertura 

para a humanidade do nativo americano, ao invés de censurar e desejar 

74 FRANÇA, Maria Célia V. Montaigne e seus outros. In: BIRCHAL, Telma de Souza; THEOBALDO, 
Maria Cristina. Espaços da Liberdade: Homenagem a Sérgio Cardoso. 1ª ed. - Cuiabá, MT:  EdUFMT, 
2018.  

92 



europeizá-la. Nem mesmo cristianizá-la, como acontece com Bartolomé de Las 

Casas, que acreditava no movimento de catequização pacífica dos indígenas.  

Em “Dos Canibais” (I, xxxi), fazendo uso da suspensão do juízo acerca da 

opinião pública,  Montaigne é bastante assertivo a respeito dos que se referiam aos 

indígenas como “bárbaros” ou “selvagens”:  

 
Não vejo nada de bárbaro ou selvagem no que dizem 

daqueles povos; e, na verdade, cada qual considera bárbaro o 
que não se pratica em sua terra. E é natural, porque só 
podemos julgar da verdade e razão de ser das coisas pelo 
exemplo e pela ideia dos usos e costumes do país em que 
vivemos. Neste a religião é sempre a melhor, a administração 
excelente, e tudo o mais perfeito.” (MONTAIGNE, I, xxxi,  
2016, p.236-237) 

 

Tal pensamento do autor corrobora com o que é proposto no décimo tropo do 

pirrônico Enesidemo, o qual explana a variedade de costumes e crenças entre os 

seres humanos, asseverando que a diversidade reside na diferença  de costumes e 

destituindo o poder de uma natureza humana universal, uma vez que os costumes 

variam de região para região.  Assim, é nítido pensar em como Montaigne contribui 

para uma visão não etnocêntrica dos indígenas do Novo Mundo. 

Em Raça e História75, capítulo presente na obra Antropologia Estrutural Dois 

(1993),  Lévi Strauss afirma que o etnocentrismo é uma das atitudes mais comuns e 

antigas quando se está diante do desconhecido ou novo (principalmente quando 

inesperado), e que está baseada em fundamentos psicológicos sólidos, é a de 

repudiar pura e simplesmente as formas culturais, morais, religiosas, sociais e 

estéticas que se afastam daquelas com as quais nos identificamos.  

 
“Hábitos de selvagens”, “na minha terra é diferente”, “não se 

deveria permitir isto” etc, tantas reações grosseiras que  traduzem 

esse mesmo calafrio, essa mesma repulsa diante de maneiras de 

viver, crer ou pensar que nos são estranhas. Assim, a Antiguidade 

confundia tudo o que não participava da cultura grega (depois 

greco-romana) sob a mesma denominação de bárbaro; a civilização 

ocidental utilizou em seguida o termo selvagem com o mesmo 

sentido. Ora, subjacente a esses epítetos dissimula-se um mesmo 

75 STRAUSS, Lévi. Raça e História. In: Antropologia Estrutural Dois. 4ª ed. - Rio de Janeiro, RJ: 
Tempo Brasileiro, 1993.  

93 



julgamento: é provável que a palavra bárbaro se refira 

etimologicamente à confusão e à inarticulação do canto dos 

pássaros, opostas ao valor significante da linguagem humana; e 

selvagem, que quer dizer “da selva”, evoca também um gênero de 

vida animal, por oposição à cultura humana. Em ambos os casos, 

recusamos admitir o próprio fato da diversidade cultural; preferimos 

lançar fora da cultura, na natureza, tudo o que não se conforma à 

norma sob a qual vivemos. (STRAUSS, 1993, p. 333-334) 

 

​ Essa, no entanto, é uma das características paradoxais entre os 

considerados “selvagens”, uma vez que estes não apresentam a famigerada repulsa 

às culturas alheias, confirmando assim uma assídua disposição pacífica dos 

indígenas em detrimento de seus colonizadores e a beligerância dos próprios 

europeus para com culturas diferentes da sua.  

​ Montaigne reconhecia essa disposição pacífica dos nativos do Novo Mundo, 

apesar da antropofagia em momentos de guerra, e via neles uma virtude sem igual 

quando pensava na diversidade de suas culturas:  

 
É um país, diria eu a Platão, onde não há comércio de qualquer 
natureza, nem literatura, nem matemáticas, onde não se conhece 
sequer de nome um magistrados; onde não existe hierarquia política, 
nem domesticidade, nem ricos e pobres. Contratos, sucessão, 
partilhas aí são desconhecidos; em matéria de trabalho só sabem da 
ociosidade, o respeito aos parentes é o mesmo que dedicam a 
todos, o vestuário, a agricultura, o trabalho dos metais aí se ignoram; 
não usam vinho nem trigo; as próprias palavras que exprimem a 
mentira, a traição, a dissimulação, a avareza, a inveja, a calúnia, o 
perdão, só excepcionalmente se ouvem. Quanto a República que 
imaginava lhe pareceria longe de tamanha perfeição! (MONTAIGNE, 
I, xxxi, 2016, p. 238) 

 

É inegável o quanto o ceticismo influenciou o pensamento de Montaigne nos 

ensaios acerca da descoberta de novos povos no novo continente. Sobretudo 

quando este pensa a rejeição da superioridade moral europeia em detrimento de 

culturas indígenas, suspendendo o juízo em relação a uma espécie de verdade 

absoluta levada a cabo pelo eurocentrismo presente em sua própria cultura. A 

relatividade dos costumes se apresenta em sua reflexão como uma ponte para a 

tolerância à diversidade dos modos de ser e viver dos diferentes povos. Um 

importante contraponto ao dogmatismo e obscurantismo circundante no período das 

94 



grandes navegações. Mas, de todo modo, é isto mesmo o que deveria se esperar 

de alguém que trabalhava na magistratura em favor da diplomacia!  

 

 

​ Neste capítulo vimos como está organizado o discurso cético de Montaigne e 

como ele se relaciona com a sua reflexão a respeito dos povos canibais 

encontrados no Novo Mundo presente no ensaio “Dos Canibais” (I, xxxi). Para isso 

foi preciso revisitar um pouco da história dos céticos pirrônicos e acadêmicos e ver 

como as duas vertentes do ceticismo são apresentadas de forma mais direta no 

pensamento de Montaigne através de dois dos seus ensaios, o “Apologia de 

Raymond Sebond”  (II, xii) e “Dos coxos” (III, xi). A partir dessa retomada do 

ceticismo no pensamento do autor foi possível entender como o autor constrói sua 

crítica ao etnocentrismo seguindo uma linha que destitui do poder a visão 

universalizante de natureza humana e abre espaço para a aceitação da diversidade 

dos costumes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

95 



CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Retomando tudo o que foi visto até aqui fica visível como os relatos de 

viagens são importantes para a formação do pensamento não só de Montaigne mas 

também de toda a intelectualidade da época. Os cronistas e exploradores europeus 

têm um papel fundamental na descoberta do Novo Mundo e dos povos que lá 

habitavam, pois é através de sua escrita que acontece a criação da imagem que se 

forma do indígena brasileiro como um canibal, bárbaro e selvagem comedor de 

carne humana, violento e sem uma régua de moralidade.  

É possível perceber nessa pesquisa que a imagem criada para o indígena 

brasileiro através da literatura de viagens, no entanto, mesmo que tenha 

influenciado Montaigne a se debruçar sobre a questão da descoberta do Novo 

Mundo e sua colonização bem como também tenha ajudado o autor a rever os 

critérios morais estabelecidos em sua época, em nada fez com que Montaigne visse 

com maus olhos os novos costumes que havia descoberto acerca desses novos 

povos. Antecipando em muito a crítica ao etnocentrismo mais recente, Montaigne 

lança seu olhar crítico em cima das atrocidades cometidas pelos cristãos 

colonizadores do século XVI e reflete sobre como tais atos se igualam ou superam 

em maldade os atos de canibalismo. 

A postura flexível de Montaigne, que não é ingênua, não existe a partir do 

nada. Muito tem relação com o ceticismo que o autor retoma na passagem do 

renascimento para a modernidade, o que influencia muitos outros autores 

posteriores no campo da moralidade, antropologia e ciências sociais na 

contemporaneidade. Depois da retomada do ceticismo foi possível perceber como 

tanto o pirronismo quanto o academicismo presentes no pensamento do autor 

ajuda-nos a rever posturas dogmáticas e universalizantes a respeito da ideia de 

natureza humana, que antes era única e homogênea. Abrindo, assim, caminho para 

um olhar mais inclusivo direcionado à diversidade de costumes e crenças.  

Revisitar o relato de Montaigne em Dos Canibais (I, xxxi), acerca do 

descobrimento do Novo Mundo, torna-se importante na medida em que o 

reconhecimento de uma cultura com valores e tradições completamente diferentes 

dos da Europa estava totalmente fora de cogitação nos círculos de discussões dos 

intelectuais do século XVI. Percebemos que, apesar de estar inserida num contexto 

de grandes transformações políticas e sociais, na esteira do renascimento cultural 

96 



(em que o homem sai da vida contemplativa para se aventurar no vivere civile), 

nada se fala sobre a descoberta de outros costumes nos tratados políticos e morais 

produzidos na era das grandes navegações, a não ser quando se trata da violência 

e falta de civilidade dos povos recém-descobertos. 

O renascimento, a um passo da modernidade, estava consentidamente 

idealizando os valores e virtudes da  antiguidade greco-romana que, por sua vez, 

eram os valores e virtudes de sua própria tradição. E este, possivelmente, foi o 

motivo pelo qual a existência do corpo político do nativo brasileiro do século XVI  foi 

apagado e silenciado: o homem euro-ocidental não enxergava nem reconhecia nada 

que não resgatasse e reproduzisse os valores oriundos de sua própria tradição.  

 Não é este o caso de Montaigne, entretanto. Aqui podemos constatar como  

o autor antecipa e muito os estudos acerca da necessidade de reconhecer e 

reafirmar a existência das especificidades dos povos originários e suas diferenças 

em relação ao homem europeu.  Se possível fosse, ainda que o conceito só tenha 

ganhado forma e conteúdo na contemporaneidade, diríamos que o autor constrói 

uma grande contribuição crítica ao conceito de etnocentrismo sob o qual algumas 

sociedades estão perigosamente submersas. 

Mas sua contribuição vai além. Pois reconhecer a existência de um um outro 

povo, com outros costumes e que também manifestam um novo tipo de “corpo 

político” que tem uma cultura, uma crença, uma organização militar e uma arte que 

não se fundamenta na normatividade presente nos manuais de civilidade 

euro-ocidental - tal como se espera ter um corpo político nos moldes da tradição 

greco-romana - que se norteia na europa como o centro de difusão do 

conhecimento - é uma de suas grandes contribuições. Neste quesito, a contribuição 

do autor não se restringe a um simples reconhecimento identitário da sociedade 

nativa brasileira, mas opera como um sinalizador da relevância que o corpo político 

(invisibilizado e silenciado) do indígena brasileiro do século XVI tem para o 

desenvolvimento do pensamento político e subjetivo do Ocidente.  

Podemos estar lidando com um autor que, seguindo na mesma linha de 

raciocínio de Étienne de La Boétie em Discurso sobre a servidão voluntária (1576), 

pode ter cultivado as sementes que germinariam as mudas de uma tradição de 

pensamento ético e político inteiramente compromissada com a liberdade das 

especificidades e diferenças presentes no interior do corpo político, ainda prematura 

naquele período. Mas que possivelmente ganha força a partir de então. Não 

97 



saberíamos mensurar, ainda neste momento de nossa pesquisa, o quanto a 

contribuição de Montaigne é importante para o desenvolvimento de uma corrente de 

pensamento ético e político que estava se desvinculando totalmente do caminho 

tomado pela tradição republicana dos antigos e dando as bases para a configuração 

de novos espaços de poder e lutas sociais. E isto tudo, em seu sentido prático, a 

partir da sua descoberta do descobrimento dos nativos brasileiros. 

 É evidente que ainda há muita coisa para se explorar no pensamento deste 

filósofo e os estudos sobre sua filosofia não devem se restringir a apenas um de 

seus ensaios. Pois acreditamos que os terrenos inexplorados no interior da filosofia  

de Montaigne é uma seara fértil para a composição de pesos e medidas que nos 

permitirão traçar e desenhar mapas que apontem caminhos possíveis de novos 

descobrimentos.  

A reconstituição dos caminhos que traçam o surgimento desses novos 

trajetos possíveis aos quais Montaigne nos direciona não é fácil. Mas nos parece 

que é na involução criadora de seus ensaios que tudo o que fora pensado antes se 

re-inicia e se transforma. A difusão de seu pensamento foi tão grande, entre os 

séculos XV e XVI, que influenciou grandes pensadores da história da filosofia, tais 

como Descartes, Rousseau e Nietzsche. Estes autores, como sabemos, foram 

decisivos para momentos de ruptura com a tradição do pensamento dos antigos e 

propuseram a reconfiguração da história do pensamento, sob diferentes ângulos e 

perspectivas, em seus tempos históricos.  

Sendo o pilar da origem de uma corrente de pensamento que provocou a 

ruptura com a ideia de natureza humana universal e, mais especificamente 

preocupado com as diferenças existentes no interior dos costumes nativos, não 

podemos deixar de pensar que a contribuição teórica de Montaigne, com seu relato 

sobre a descoberta do Novo Mundo, possivelmente deu o pontapé inicial aos 

estudos antropológicos que estavam por vir, enquanto área específica e/de objeto 

de estudo, e teve grande importância no surgimento das Ciências Políticas e 

Sociais. 

Nos dias atuais, a discussão acerca da diferença como algo inerente à vida 

em sociedade, proposta pelo autor do século XVI, faz-se completamente atual e 

necessária. Pois um dos grandes problemas enfrentados em nosso tempo é a 

dificuldade em reconhecer as diferenças do indígena como algo legítimo e digno de 

existência. Assim, para os nossos dias fica a pergunta para ser exercitada e 

98 



colocada em prática: o que o outro tem a nos dizer, o que o outro tem a nos 

ensinar? 

Quando falamos do indígena brasileiro do século XVI, devemos ter em mente 

que este não se limita às nossas opiniões e conceitos pré-concebidos do que ele 

seja ou deva ser. É preciso estar aberto para o confronto com o desconhecido e o 

imprevisível. Falamos de uma outra cultura, um outro costume, uma outra 

civilização. Sendo assim, podemos pensar na possibilidade de pensar na existência 

de outro corpo político, que não possua uma constituição ou forma de governo ideal, 

tal qual pensavam os antigos? Ao que nos diz Montaigne, em Dos Canibais (I, xxxi), 

parece que sim.  

 E contrariando todas as expectativas que o pensamento tradicional dos 

antigos tinha de encontrar a república ideal, com a forma de governo e a 

constituição perfeita, sociedades sem a soberania de uma forma de governo e de 

uma constituição fadada à corrupção não só existem como funcionam na prática. A 

exemplo disto considera-se a sociedade tupinambá que era um corpo político que 

possuía seus próprios costumes, crenças, virtudes e modos de administração social. 

Se possível fosse conversar com Platão, inclusive, Montaigne lhe diria o seguinte: 

“Quanto a República que imaginava lhe pareceria longe de tamanha perfeição!”76  

Uma leitura mais atenta e escutariamos o convite que Montaigne nos faz a 

visitar e repensar os pré-conceitos e pré-julgamentos que criamos em relação à 

imagem que o ocidente construiu em torno do indígena brasileiro do século XVI. 

Principalmente quando o pano de fundo dessa seara é o desconhecimento. Pois 

somos levados a questionar e confrontar nossas próprias limitações e incapacidade 

de explicar o que escapa à nossa capacidade de compreensão. Existe música e 

existe história para além do  que não é escutado e do que não é visto. Basta que 

estejamos abertos a reconhecer nossas limitações e aprendamos a identificar a 

incapacidade de ver e escutar aquilo que está para além de nossa capacidade de  

compreensão. 

 

 

 

76 MONTAIGNE, Michel de. Ibid. p. 238.  

99 



REFERÊNCIAS 

 

AZAR FILHO, Celso Martins.  Os canibais e a lei natural. Montaigne e os Canibais, 
Anais da conferência organizada na Universidade de Rouen em outubro de 2012. 
Publicações digitais CÉRÉdI, Atas de conferências e jornadas de estudo, nº 8, 2013. 

BIRCHAL, Telma de Souza. O eu nos Ensaios de Montaigne. Belo Horizonte: Ed. 
UFMG, 2007  

BOLZANI, Roberto. Acadêmicos versus Pirrônicos. 1ª ed. - São Paulo, SP: Alameda, 
2013. 

BURKE, Peter. Montaigne. 1ª ed. São Paulo, SP: Edições Loyola, 2006. 

CARDOSO, S. Sobre a civilização do renascimento. In: PINTO, F.M. BENEVENUTO, F. 
Filosofia, política e cosmologia: ensaios sobre o renascimento [online]. São 
Bernardo do Campo, SP: Editora UFABC, pp. 15-32. 2017.  

CÍCERO. Academica. Tradução H. Rackham. Cambridge, Masscussets/London, 
England: Harvard University Press, 2000. 

CONTE, Jaimir. Montaigne e o ceticismo. Monografia ( Trabalho de Conclusão de 
Curso). Universidade Federal de Santa Catarina, Santa Catarina,  1996. 

CUNHA, M. M. L. C; CASTRO, E. B. V. Vingança e temporalidade: os tupinambá. 
Journal de la Societé des Américanistes, Paris, v. 71, p. 191-208, 1985.  

DENIS, Ferdinand. Uma festa brasileira celebrada em Ruão em 1550, seguido de 
um fragmento do século XVI que trata da teogonia dos antigos povos do Brasil e 
das poesias em língua tupi de Cristóvão Valente. –1ª ed.  Brasília: Edições do 
Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. v. 150. 

EMPIRICUS, Sextus. Outlines of Pyrrohonism. Cambridge: Loeb Classical Library, 
Harvard University Press and Willian Hernemann Ltda, 1976. 

EVA, L. A.A. O fideísmo cético de Montaigne. In: Kriterion. Belo Horizonte, 1992, ano 
33, n. 86, p. 42-59. 

FERNANDES, Florestan. A função social da guerra na sociedade tupinambá. 3. ed. 
São Paulo: Globo, 2006. p. 115.  

FRANÇA, M. C. V. O Selvagem como figura da natureza humana: o discurso da 
conquista americana. 1ª ed. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2018. 

______ V. Montaigne e seus outros. In: BIRCHAL, Telma de Souza; THEOBALDO, 
Maria Cristina. Espaços da Liberdade: Homenagem a Sérgio Cardoso. 1ª ed. - 
Cuiabá, MT:  EdUFMT, 2018. 

LAÉRCIO, Diógenes. Vida e doutrina dos filósofos ilustres. 2ª edição. Brasília. DF: 

100 



Editora UNB, 2008. 

LAS CASAS, Bartolomé de. Brevíssima Relação da Destruição das Índias. 2ª ed. 
Lisboa, PT: Edições Antígona, 1997. 

LESTRINGANT, Frank. O Brasil de Montaigne. Rev. Antropol. [online]. 2006, vol. 49, 
no. 2, p. 520.  

______. O conquistador e o fim dos tempos. In: Novaes, Adauto (org.) Tempo e 
história. São Paulo: Companhia das Letras, 1992, pp 411 - 422. 

MARCONDES, Danilo. Montaigne, a descoberta do Novo Mundo e o ceticismo 
moderno. Kriterion, Belo Horizonte, v. 53, n. 126, p. 421-433, Dec. 2012.  

______. A Descoberta do Novo Mundo e a Crise da Ideia de Natureza Humana 
Universal. Revista Crítica Histórica, Ano VI, n. 12, Dec. 2015.  

MARIZ, Vasco; PROVENÇAL, Lucien. Os franceses na Guanabara: Villegagnon e a 
França Antártica (1555 – 1567). 3ª ed. revisada e ampl. – Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 2015.  

MONTAIGNE, Michel de. |Apologia de Raymond Sebond.  In: Ensaios. 1ª ed. - São 
Paulo, SP: Editora 34, 2016. p. 443-590. 

______. Dos Canibais. In: Ensaios. 1ª ed. - São Paulo, SP: Editora 34, 2016. p. 
234-245.  

______. Dos Coxos (Ensaios, III, 11). Tradução, introdução, notas e comentários 
Plínio Junqueira Smith. São Paulo: Associação Filosófica Scientia Studia, 2023. 

______. Da desigualdade entre os homens. In: Ensaios. 1ª ed. - São Paulo, SP: 
Editora 34, 2016. p. 287-294.  

______. Da Experiência. In: Ensaios. 1ª ed. - São Paulo, SP: Editora 34, 2016. p. 934.  

NETO, J. A. F. Bartolomé de las Casas: a narrativa trágica, o amor cristão e a 
memória americana. 1ª ed. São Paulo, SP: Annablume, 2003. p. 34 

PAULI, Edelberto. Naturalismo cínico em Montaigne: a disjunção entre physis e 
nomos nos ensaios. Problemata: R. Intern. Fil. V. 9. n. 2 (2018), p. 100-117  

PILLA, M. C. B. A. Manuais de Civilidade, Modelos de civilização. História em Revista 
(UFPel), Pelotas, v. 9, n.2, p. 105-134, 2003.  

PLUTARCO. Le E de Delphi. In:________. Dialogues pythiques, Oeuvres morales, 

101 



tome VI. Tradução R. Flaceliêre. Paris: Les Belles Lettres, 1974. 

SCHEMES, E. F. A literatura de viagem como gênero literário e como fonte de 
pesquisa. In: XVIII Simpósio Nacional de História, 2015, Florianópolis. Anais 
Eletrônicos do XVIII Simpósio Nacional de História, 2015.​
 
SCORALICK, André. A experiência da condição humana: uma introdução aos Ensaios 
de Montaigne. In: MONTAIGNE, M. Ensaios. 1ª ed. - São Paulo, SP: Editora 34, 2016. 
p. 13-33  

SILVA, Dinair Andrade da. Roteiro de análise de fonte primária – O Instituto da 
Encomienda. In: Histórias das Américas. São Paulo, SP: 29, jun de 2020. Disponível 
em: < https://historiasdasamericas.com/o-instituto-da-encomienda/>  
Acesso:21/12/2023. 

SOUZA, Gabriel Soares de. Tratado descritivo do Brasil em 1587. 5. ed. Edição 
castigada pelo estudo e exame de muitos códices manuscritos existentes no Brasil, em 
Portugal, Espanha e França, e acrescentada de alguns comentários por Francisco 
Adolfo de Varnhagen. São Paulo, Cia. Editora Nacional, 1971.  

SOUZA FILHO, J. A. Realidade histórica, representação literária e coesão factual nos 
ensaios “ameríndios” de Michel de Montaigne. Modernos e Contemporâneos, 
Campinas, v. 5, n. 11., p. 138, 2021.​
​
SOUZA FILHO, José Alexandrino de. Projeto “Livraria” de Montaigne: um passeio 
ao universo do escritor francês Michel de Montaigne. João Pessoa: PB, Ed. 
Universitária/UFPB, 2007.​
​
STADEN, Hans. Duas viagens ao Brasil. 1ª ed. - São Paulo, SP: L&PM Editores, 
2008. 

STRAUSS, Lévi. En relisant Montaigne. In: Histoire de Lynx, Paris: Plon, 1991, p. 
277-297. 

______. Raça e História. In: Antropologia Estrutural Dois. 4ª ed. - Rio de Janeiro, RJ: 
Tempo Brasileiro, 1993. 

THEOBALDO, Maria Cristina. Montaigne, os canibais e todos os outros do mundo. 
Modernos e Contemporâneos. Campinas, v. 4, n. 10., jul./dez., 2020. 

THEVET, André. Singularidades da França Antártica, a que outros chamam de 
América. 1ª ed.  Brasília: Edições do Senado Federal, Conselho Editorial, 2018, v. 251. 

TODOROV, Tzvetan. Descobrir. In: A Conquista da América: A questão do outro. 4ª 
ed. - São Paulo, SP: Editora WMF Martins Fontes, 2010. 

102 


