
 

 UNIVERSIDADE FEDERAL DE ALAGOAS 

CAMPUS A. C. SIMÕES 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS HUMANAS COMUNICAÇÃO E ARTES  

CURSO DE HISTÓRIA BACHARELADO 

 

 

 

 

 

FELIPE ANSELMO ARAÚJO 

 

 

 

 

 

 

RELIGIOSIDADES E CONFLITOS NOS BATUQUES EM ALAGOAS  

(SÉCULO XIX) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Maceió 

2024 
 
 
 



 

 
 

FELIPE ANSELMO ARAÚJO 

 
 
 
 
 
 
 

RELIGIOSIDADES E CONFLITOS NOS BATUQUES EM ALAGOAS  
(SÉCULO XIX) 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 
ao Curso de História Bacharelado da 
Universidade Federal de Alagoas, como 
requisito parcial à obtenção do título de 
Bacharel em História. 
 
Orientadora: Profa. Dra. Irinéia Maria Franco 
dos Santos 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Maceió 

2024 



Catalogação na Fonte
Universidade Federal de Alagoas

Biblioteca Central
Divisão de Tratamento Técnico

Bibliotecário: Marcelino de Carvalho Freitas Neto – CRB-4 – 1767 
        

            A663r      Araújo, Felipe Anselmo.
                                  Religiosidades e conflitos nos batuques em Alagoas (século XIX) / Felipe 

Anselmo Araújo. – 2024.
                                  76 f. : il.
                                            
                                  Orientadora: Irinéia Maria Franco dos Santos.

      Monografia (Trabalho de Conclusão de Curso em História : bacharelado) 
– Universidade Federal de Alagoas. Instituto de Ciências Humanas, 
Comunicação e Artes. Maceió, 2024. 

                         
                                  Bibliografia: f. 72-76.
                                
                                  1. Batuques (Culto). 2. Religiões afro-brasileiras - Conflitos - Alagoas. 3. Brasil -

História - Império, 1822-1889. I. Título. 
                                                                                                                      
                                                                                                                       CDU: 94(813.5).04/.06



28/11/2024



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para Tio Toni (In memoriam)  

 



 

AGRADECIMENTOS  

 

Agradeço ao Eterno, aos Ancestrais e Antepassados, por toda força vital. A minha 

amada avó Eva Araújo, minha mãe Cleonice Araújo, meu pai Edimar Anselmo e minha irmã 

Fernanda, por todo amor, afeto e apoio. Igualmente agradeço à minha orientadora Irinéia dos 

Santos, pela paciência e motivação sempre presente.  

Nesse processo de formação aos amigos e amigas que, entre alegrias e sofrimentos, 

demonstraram que amizade é um tesouro, mencionarei alguns, mas saibam que todos e todas 

aqueles e aquelas com quem tive contatos tenho gratidão. À “miga” Karoliny Schaper, que 

acreditou em mim antes que eu mesmo. Aos “Cavaleiros do Apocalipse”, Lívia, Pedro Lucas 

e Karen, com os quais dividi o prazer de historicizar. Gratidão também aos amigos e amigas, 

Mayara, Alex, Abraão, Laura, Izabela, Adeildo, Leonardo, Thiago, Dann, e também  Maurício 

Souza por compartilhar um drive cheio de boas leituras. 

No âmbito acadêmico, agradeço aos colegas do Laboratório de História e Estudo das 

Religiões (LHiER), ao Centro de Pesquisa e Documentação Histórica (CPDHis), ao Arquivo 

Público de Alagoas (APA) , o apoio via bolsa de iniciação científica do Conselho Nacional de 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq) e a Fundação de Amparo à Pesquisa do 

Estado de Alagoas (FAPEAL). 

Mo dúpẹ́ gbogbo. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                            A música é a língua materna de Deus                              
Foi isso que nem católicos, nem protestantes 
entenderam 
Que em África, os Deuses dançam 
E todos cometeram o mesmo erro 
Proibiram os tambores 
Na verdade, se não deixassem tocar os 
batuques 
Nós, os pretos 
Faríamos do corpo um tambor 
Ou mais grave ainda 
Percutiríamos com os pés sobre a superfície 
da terra 
E assim 
Abrir-se-iam brechas no mundo inteiro. 
(Citação: Sombras da Água -  Maria Bethânia) 
 



 

RESUMO 

Este trabalho é o resultado da pesquisa sobre os conflitos sociais em torno dos batuques e das 
religiosidades africanas, em Alagoas, no século XIX. Especialmente, a correlação entre os 
escravizados e as suas manifestações culturais, e como o controle sobre eles resultou na 
proibição das expressões africanas, nas zonas urbanas e rurais. Reafirmamos, através da 
historiografia, a forte presença negra na província. Como principais fontes analisadas, 
observamos os códigos de posturas das cidades e vilas e a legislação ativa no controle e 
regulamentação social. Também se observou o êxito ou não dessa vigilância, a repressão e 
punição através da ação policial nos seus relatórios e as fontes da imprensa. Isso nos 
proporcionou o entendimento das perseguições e dos preconceitos sofridos pela culturas 
africanas à época. Obtivemos a compreensão das disputas pelos espaços sociais existentes nas 
práticas dos batuques e os conflitos advindos com o controle social sobre a mobilidade da 
população negra. A articulação desses elementos auxiliou a identificar a dinâmica sócio 
religiosa no período oitocentista, dos elementos que dariam origem ao xangô alagoano, como 
também os desdobramentos nos períodos posteriores.  
 

Palavras-chave: batuques; religiões de matriz africana; conflitos; Alagoas; império. 



 

ABSTRACT 

This work is the result of research on the social conflicts surrounding drumming and African 
religiosity in Alagoas during the 19th century. Specifically, it examines the relationship 
between enslaved people and their cultural expressions, and how the control over them led to 
the prohibition of African cultural practices in both urban and rural areas. Through 
historiography, we reaffirm the strong presence of Black people in the province. The main 
sources analyzed include the municipal codes and the active legislation governing social 
control and regulation. We also observed the success—or lack thereof—of this surveillance, 
the repression and punishment through police action, as seen in their reports, as well as 
sources from the press. This provided us with an understanding of the persecutions and 
prejudices suffered by African culture at the time. We gained insight into the struggles for 
social spaces within drumming practices and the conflicts arising from social control over the 
mobility of the Black population. The articulation of these elements helped identify the 
socio-religious dynamics of the 19th century, as well as the origins of xangô worship in 
Alagoas and its developments in the subsequent periods. 
 

Keywords: drumming; afro-brazilian religions; conflicts; empire. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

SUMÁRIO 
 

1 INTRODUÇÃO.................................................................................................................... 11 

2 PRESENÇAS NEGRAS EM ALAGOAS.......................................................................... 14 

2.1 “Nações” africanas............................................................................................................14 

2.2 “Mãos é pés dos senhores: A escravidão em Alagoas.................................................... 20 

2.3 Ngomas, atabaques, tambores e batuques...................................................................... 26 

3 RELIGIOSIDADES NEGRAS EM ALAGOAS...............................................................31 

3.1  Mãos negras que seguram o rosário............................................................................... 31 

3.2 Calundus, candomblés e xangôs.......................................................................................37 

3.3 Sincretismo e o culto à Sàngó no xangô alagoano.......................................................... 42 

4 OS SONS DE REVOLTAS E AS PROIBIÇÕES AOS BATUQUES.............................. 49 

4.1 Revoltas e sedições negras em torno dos batuques........................................................ 49 

4.2 Controle social................................................................................................................... 54 

4.3 “Acintoso batuque”: Batuques e conflitos...................................................................... 64 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS.............................................................................................. 69 

REFERÊNCIAS...................................................................................................................... 72 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 



11 

1 INTRODUÇÃO 
 

Com todos os processos de mudanças experimentadas nos oitocentos, a sociedade 

ainda se via impedida de avanços sociais. A estrutura racista e escravagista não dava lugar 

para a harmonização das camadas sociais; com isso, os conflitos eram constantes, haja vista 

que tal sociedade foi forjada na violência colonial. Em torno desses conflitos estava por um 

lado, uma sociedade branca, que almejava a modernidade e civilidade a modos europeus, e, 

por outro lado, uma sociedade negra que não se encaixava de todo. Do ponto de vista 

eurocêntrico, as rusgas entres essas duas sociedades são iminentes quando a sociedade branca 

se impõe sobre as culturas indígena e africana; essas, por sua vez, lutam para manter suas 

culturas, mesmo que camufladas e/ou reinventadas. 

A relação entre a economia açucareira, a emancipação política da província de 

Alagoas e o surgimento de novas cidades, articulam o plano de fundo para os conflitos. Esses 

ainda contavam com uma trilha sonora, as batucadas realizadas pelos negros; às vezes, por 

diversão, no poucos momentos de folgas, em outros, como resistência à política de 

apagamento de sua culturalidade. Os negros e negras em Alagoas, lutavam com suas armas 

para que não fossem subalternizados, além do que já eram. 

Em torno desses batuques não ocorriam somente os conflitos, mas também as 

relações de boa sociabilidade, a aproximação entre escravizados e libertos, entre africanos 

livres e fugitivos, entre os trabalhadores e aqueles lidos como vagabundos, entre os pobres e 

sofredores que almejavam a liberdade, autonomia e melhorias das suas vidas. Essas melhorias 

poderiam até não serem concretizadas, mas o elemento “fé” se não proporcionava mudanças 

radicais, no mínimo pequenas mudanças, que faziam uma grande diferença no seu cotidiano. 

É através da problematização histórica, sobre as proibições aos batuques e a 

exploração da mão-de-obra negro-escravizada, que nos propomos a compreender esses 

conflitos, e como eles foram responsáveis ou parte importante da criação e das adaptações da 

religiosidade afro-brasileira. 

A sociabilidade e o cotidiano da população negro-africana no Brasil, transcorreu em 

torno dos batuques, ajuntamentos recreativos e religiosos. Nos propomos a pesquisar as 

confluências que envolviam esses ajuntamentos para, com isso, entender as dinâmicas da 

comunidade negro-africana, com a sociedade em geral. Essas manifestações socioculturais 

foram e são heranças de uma africanidade que era desenvolvida livremente nas comunidades 

originais. Entretanto, foram inseridas pela escravização no Brasil, o que levou essas 



12 

manifestações a se moldarem e, ao mesmo tempo, influenciaram e constituíram a cultura 

brasileira.  

Nosso objetivo inicial1, era identificar, mapear e historicizar as comunidades 

afro-religiosas em Alagoas, no século XIX, como também as ações individuais e coletivas dos 

agentes afro-religiosos. Com isso, teríamos mais elementos para compreender como se deu  a 

formação do xangô alagoano. Isso não foi possível por falta de fontes produzidas por esses 

agentes, e pela limitação de fontes produzidas por terceiros sobre a afrorreligiosidade 

alagoana. Assim sendo, a pesquisa foi realizada com os fragmentos encontrados sobre a 

afrorreligiosidade, e as documentações sobre a população negra, em geral. 

Para compreender a dinâmica das religiões de matriz africana no século XIX, nos 

apoiamos no referencial teórico sobre essas religiões no Brasil, no nordeste e em Alagoas, 

entre eles, os estudos de Roger Bastide, Luis Nicolau Parés, Renato da Silveira e Irinéia 

Santos. Bastide tem uma obra basilar que abrange vários aspectos sociais das religiões 

africanas no Brasil. Os textos de Parés e Silveira, nos possibilitaram o entendimento de como 

as experiências do candomblé baiano, igualmente, podem ser percebidas em outras regiões do 

Brasil. E, as pesquisas de Irinéia Santos, que mapeiam  as experiências próprias de Alagoas. 

Foi a partir da leitura desses trabalhos que surgiu o interesse pela pesquisa sobre as religiões 

de matriz africana. 

Outros textos foram usados para compreender a religiosidade como também o 

contexto social da escravização e liberdades.  Os trabalhos de João José Reis há muito têm 

contribuído para a historiografia, e, com foco em Alagoas, temos, os de Manuel Diégues 

Júnior, Félix Lima Junior, Dirceu Lindoso e do Professor Danilo Marques. Para compreender 

a dinâmica de proibição aos batuques, através dos códigos de posturas, tivemos a contribuição 

de Clarisse Nunes Maia, que pesquisou essa temática para Pernambuco e, pela proximidade 

geográfica, possibilitou um fácil entendimento para o contexto de Alagoas. 

Quanto às fontes documentais, essas foram aquelas encontradas e referenciadas nas 

leituras, assim como outras pesquisadas durante os ciclos do Programa Institucional de Bolsa 

de Iniciação Científica (PIBIC). Os códigos de posturas das cidades e vilas alagoanas, a 

documentação legislativa, a documentação eclesiástica, os boletins de ocorrências disponíveis 

no Arquivo Público de Alagoas, nos periódicos do período pesquisado, disponíveis na 

Hemeroteca Digital Brasileira da Biblioteca Nacional e aqueles nos arquivos locais. O contato 

1 Esta monografia é um desdobramento do projeto PIBIC: “Os batuques e a dinâmica histórica de formação dos 
xangôs em Alagoas (século XIX)”, dos ciclos 2022-2023 e 2023-2024, e contou com bolsa do CNPQ e da 
FAPEAL. 



13 

com a religiosidade de matriz africana, proporcionou um melhor entendimento das suas 

dinâmicas.  

A metodologia utilizada foi a qualitativa, tendo em mente que o processo de 

construção do conhecimento histórico manter-se-á na dialética entre a teoria e a empiria, 

como momentos correlatos e indissociáveis da pesquisa empírica, reflexão e escrita do texto. 

Para isso foi feito: Levantamento qualitativo documental com identificação de seus agentes 

produtores e contexto de produção. Leitura crítica e temática; incorporando o debate 

historiográfico atual e problematizando o seu alcance ao recorte espacial e temporal eleito. 

Análise de discurso, identificando os núcleos de sentido semântico elaborados nos registros 

existentes contrapostos ao contexto social e político. 

Esta monografia está dividida em três capítulos. No primeiro transcorremos sobre a 

presença negra em Alagoas, a dinâmica do tráfico negreiro, e as denominações étnicas. 

Também foi elaborada uma breve síntese sobre a escravização e a importância dos 

escravizados no desenvolvimento econômico. E, as interações e composições da sociedade 

negro-africana, composta por escravizados, libertos, africanos livres e os fugitivos. Nessa 

parte apresentamos ainda a manifestação cultural em torno dos tambores e a musicalidade 

afro-brasileira. 

No segundo capítulo nos propomos a compreender os processos históricos das 

religiosidades afro-brasileiras, manifestadas pelo “cristianismo popular” e no contexto das 

irmandades negras. Analisamos o funcionamento dos Calundus, Candomblé e Xangôs, e no 

final, o processo de sincretização e presença do culto ao orixá Sàngó. 

No terceiro e último capítulo, discorremos sobre as principais motivações de 

proibições aos batuques e ajuntamentos de negros, em Alagoas, uma vez que estavam ligados 

a sedições e revoltas negras. Por isso, o controle social imposto pelas elites e legisladores foi 

sistemático. Por fim, traçamos a análise das fontes que informam como os conflitos em torno 

dos batuques se desenrolaram. 

Este trabalho é o resultado das pesquisas desenvolvidas durante a graduação, à 

medida que o contato com novas fontes e outras pesquisas ocorrerão. Esperamos que ele 

possibilite mais e novas interpretações e compreensões das histórias sociais das religiões no 

Brasil. 

 

 

 

 



14 

2 PRESENÇAS NEGRAS EM ALAGOAS 

2.1 “Nações africanas” 

 
Quando nos propomos a estudar sobre as culturas africanas e os desdobramentos da 

escravização de africanos nas Américas, nos deparamos com duas problemáticas, a princípio, 

o número de africanos que desembarcaram nos portos americanos, principalmente, nos 

brasileiros. A outra é, quais as procedências dessas pessoas? De qual parte do vasto continente 

africano essas pessoas foram arrancadas? Com essas informações seria possível identificar os 

costumes praticados em suas comunidades de origem e as suas continuidades e/ou 

descontinuidades aqui no Brasil. 

A princípio, vamos buscar informações quantitativas, baseadas na historiografia já 

consolidada, tanto ao nível nacional, quanto para Alagoas. Posteriormente, iremos em busca 

das informações sobre as possíveis origens étnicas das comunidades dos africanos, igualmente 

baseada na historiografia e produções de outras áreas que já têm trabalhado sobre a temática.   

A colonização do Brasil, a princípio, visava a exploração e a exportação dos recursos 

naturais, enviando-os para Europa; o comércio exigia pouco contato com os indígenas do 

litoral. Com a implementação de latifúndios e a agricultura açucareira exigiu-se a 

escravização. De início, a mão-de-obra escravizada dos indígenas; entretanto, no final do 

século XVI e mais precisamente no século XVII, introduziu-se a mão-de-obra dos africanos. 

(Bastide, 1960). 

A exatidão do número de africanos transportados para o Brasil, durante três séculos 

de tráfico , é quase impossível afirmar. Alguns pesquisadores afirmam, que as documentações 

que poderiam nos trazer um número mais aproximado foram queimadas no início do período 

republicano, com o intuito de apagar da história brasileira esse episódio cruel. (Bastide, 1960).  

Com essa primeira dificuldade encontrada, pesquisadores se debruçaram sobre a 

documentação alfandegária dos municípios portuários. Entretanto, o contato com essas se 

tornou dificultoso por conta da disponibilidade. (Bastide,1960). Contudo, o trabalho não foi 

em vão, entre números mais elevados e outros já reduzidos, alguns baseados nos fatores 

econômicos e outros na documentação histórica, Roger Bastide elaborou a seguinte tabela: 

Século XVI – 100.000 

Século XVII – 600.000 

Século XVIII – 1.300.000 

Século XIX – 1.600.000 



15 

Total = 3.600.000 

Esse foi o número aproximado nas conclusões de Roger Bastide, ali em meados dos 

anos 1960; em estudos mais recentes, geógrafos e historiadores variam entre esse número e 

4.000.000 de pessoas. Isso abrangendo desde o início do tráfico, até o período no pós-1850, 

quando passou a ocorrer o tráfico ilegal2.  

Para o ano de 1872, temos o censo imperial, que nos dá  uma noção daquele período. 

Os dados são da então, província de Alagoas: 

 

Quadro 1 – Informações do censo de 1872 

 GÊNERO Brancos Pardos Pretos “Caboclos” Total 
Livres Homens 45.343 98.916 8.220 3.105 155.584 

Mulheres 43.455 101.283 8.687 3.259 156.684 

Subtotal ___ 88.798 200.199 16.907 6.364 312.268 

Escravizados Homens  0 5.072 12.841 0 17.913 

Mulheres 0 5.531 12.297 0 17.828 

Subtotal ___ 0 10.603 25.138 0 35.741 

 TOTAL 
GERAL 

88.798 210.802 42.045 6.364 348.009 

Fonte: https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv25477_v2_al.pdf 

 

No recenseamento de 1872, temos outras informações, como: os números de 

habitantes por paróquias e freguesias, estado civil, idade, religião, nacionalidade, grau de 

instrução e outros. Um que chamou a nossa atenção foi a religião, que entre a população 

negra, todos foram declarados católicos. Conseguimos ver que, na sociedade alagoana, o 

número de pessoas livres já era considerável, superando o número de escravizados, mas, se 

olharmos para a questão racial, pardos e pretos, ainda constituíam maioria, deste modo revela 

que a maioria da população era negra. 

A importância dos dados quantitativos, mesmo que sem precisão, de africanos 

desembarcados no Brasil, e os números de negros, escravizados e libertos, para a segunda 

metade do século XIX, possibilita compreendermos a composição social e étnica da 

2 REIS, J.J. A presença negra: encontros e conflitos. In: INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E 
ESTATÍSTICA. Brasil: 500 anos de povoamento. Rio de Janeiro, 2000.  
MAMIGONIAN, Beatriz Gallotti. Africanos livres: a abolição do tráfico de escravos no Brasil. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2017. 

https://biblioteca.ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv25477_v2_al.pdf


16 

população. E, com isso, entendemos qual parte da população tentava controlar a outra, ao 

mesmo tempo que a parcela controlada influenciava a sociedade por inteiro. 

Quanto à procedência dos africanos retirados de África, a complicação se dá pela 

própria dinâmica dos povos africanos, ampliada com o avanço do tráfico negreiro 

transatlântico. Para compreender as diversas nomeações das chamadas “nações africanas”, 

precisamos analisar alguns pontos desde o período colonial; assim, iremos entender como 

essas “identificações” reverberam até a atualidade.  

 Parés (2018) explica que muitas das comunidades do oeste africano já possuíam 

uma organização baseada na identificação; principalmente, dentro do conceito familiar, mas 

também em níveis étnicos, religiosos, territoriais e políticos. Quando o vínculo de parentesco 

definia a identidade de um grupo, isso partia de um ancestral em comum. Com isso, a 

formação religiosa daquele grupo também se baseava no culto de determinados ancestrais e 

outras entidades espirituais relacionados àquela comunidade, sendo o vínculo de excelência 

para a identidade comunitária ou étnica. 

Outro fator que possibilitou a criação de um identidade para as comunidades 

africanas foram as localidades de moradias e as línguas. Na África ocidental, os habitantes 

eram identificados pelos nomes das cidades. As alianças políticas, e os avanços de 

denominação por algumas monarquias africanas, configurou as identidades a níveis nacionais. 

A denominação de um grupo, podia ser criado por povos vizinhos e outros poderes externos, o 

que, em algumas vezes, resultava em um agrupamento de povos heterogêneos. (Parés, 2018). 

O contato desses povos com os colonizadores europeus reconfigurou a composição e 

nomeação dos grupos étnicos. 
Ao lado de outros nomes como país ou reino, o termo “nação” era utilizado naquele 
período, pelos traficantes de escravos, missionários e oficiais administrativos das 
feitorias europeias da Costa da Mina, para designar os diversos grupos populacionais 
autóctones. O uso inicial do termo “nação” pelos ingleses, franceses, holandeses e 
portugueses, no contexto de África ocidental, estava determinado pelo senso de 
identidade coletiva que prevalecia nos estados monárquicos europeus dessa época, e 
que se projetava em suas empresas comerciais e administrativas na Costa da Mina. 
(Parés, 2018, p. 23). 

 

Em função do tráfico de humanos escravizados, outras identificações foram 

utilizadas pelos traficantes, ao agruparem pessoas do mesmo grupo ou de grupos 

heterogêneos, em “novas modalidades”. Os grupos embarcados nos portos da costa africana 

foram denominados a partir das localidades desses portos ou por nomes dessas regiões. 

Durante o século XVI os africanos transportados para o Brasil eram denominados “negros da 

Guiné” ou “gentios da Guiné”, isso colocado como uma forma genérica. (Parés, 2018).  



17 

Durante o século XVII surgiram outras denominações. Os escravizados trazidos para 

o Brasil, em sua maioria, eram classificados pertencentes às seguintes nações: Ardas, Minas, 

Congos de S. Thomé, d'Angola, de Cabo Verde. (Antonil, 2011).3 As nomenclaturas utilizadas 

partem de uma base heterogênea, podendo ser utilizados nomes de portos, reinos africanos, 

etnias, cidades, ilhas e regiões. Essas foram utilizadas por traficantes e senhores de 

escravizados para seus interesses administrativos. (Parés, 2018). Com isso, os traficantes e 

senhores de escravizados, ignoravam as identidades já estabelecidas, vendo essas pessoas 

como, simplesmente, produtos a serem classificados e explorados.  

Com essas configurações, é possível compreender a formulação de um variado 

número de “nações” criadas e recriadas, dentro do contexto colonial no Brasil. Outra 

classificação presente é a menção aos crioulos, sugerindo que já não eram identificados 

somente pelo contexto ético e político em África, mas sim, uma estratégia da classe 

dominante para distinções da população negra. (Parés, 2018). 

Outro meio para identificar os povos desembarcados no Brasil, durante o tráfico 

negreiro, são os chamados ciclos do tráfico. Verger ao pesquisar sobre os ciclos do tráfico 

negreiro, entre a costa da África para Bahia, identificou quatro ciclos principais,  

1 - CICLO DA GUINÉ, durante a segunda metade do século XVI; 

2 - CICLO DA ANGOLA e DO CONGO, no século XVII; 

3 - CICLO DA COSTA DA MINA, nos três primeiros quartos do século XVIII; 

4 - CICLO DA BAÍA DO BENIN, entre 1770 e 1850, isso incluindo o tráfico 

clandestino. 

Essas informações são interessantes para compreendermos a organização da 

sociedade escravista. Entretanto, essa pesquisa é voltada para a Bahia e focada na 

escravização dos povos do Daomé e os Yorubás. O tráfico para a Bahia contou com esses 

diversos ciclos, pela questão do comércio do fumo, e os embargos impostos pelos holandeses. 

Mas, no restante do Brasil, a dinâmica foi diferente, a metrópole incentivou que os seus 

comerciantes comprassem escravizados em Angola, Congo e Guiné, onde a Holanda não 

exercia tanto poder; entretanto, os comerciantes baianos não estavam autorizados a 

comercializarem nessas partes. (Parés, 2018; Verger, 1987). 

Para identificarmos os grupos étnicos africanos presentes em Alagoas, é necessário 

entender a dinâmica dos desembarques nos portos marítimos, não apenas no território 

3 Outros termos como: da Mina ou da Costa, também de forma genérica, são identificados, esses como já 
relatamos por contas dos portos de embarques, no Forte de São Jorge da Mina e na Costa dos Escravos. (Verger, 
1987). 



18 

alagoano, mas também em Pernambuco. Grupos massivos de escravizados eram transportados 

de Pernambuco para Alagoas. (Brandão, 1988). Com o fim do tráfico atlântico legalizado, nos 

anos 1850, as praias alagoanas passaram a ser utilizadas também para desembarques 

clandestinos. (Duarte, 1988).  

A composição dos africanos em Alagoas, é identificada em sua maioria como 

D’Angola, ou desenvolveram uma identidade com essa nacionalidade. (Brandão, 1988). 

Quando a pesquisa é direcionada para a estruturação do Quilombo dos Palmares, a maioria 

dos africanos eram identificados como angolas; entretanto, havia uma composição 

heterogênea com africanos de outras localidades, como também descendentes de africanos, 

indígenas e pessoas brancas. (Bastide, 1960). Como o tráfico legalizado durou até 1850, no 

final do século XIX ainda havia informações de rotas marítimas entre Angola e Pernambuco. 

O que mantinha ativa a escravização em Alagoas; porém, é possível identificar indivíduos de 

outros grupos étnicos inseridos na população escravizada e também na liberta. 

Tem-se o consenso que a maioria dos escravizados, em Alagoas, pertenciam ao 

grupo Bantu. Isso se reafirma através das manifestações culturais, presentes no folclore 

alagoano, como também nos topônimos e expressões linguísticas, que formaram e ainda são 

presentes na sociedade alagoana. Danilo Marques (2018), trouxe informações dos folcloristas 

alagoanos sobre as cantigas populares que fazem menções à Angola, ao Congo e a 

Moçambique, influências dos grupos étnicos que para cá foram transportados.  

Podemos observar que essa influência não se manifestou somente no folclore 

alagoano. Como em outras partes do Brasil, uma manifestação presente nas comunidades 

negras era a coroação do rei do Congo, como também a congada e o reisado, entre outras. As 

nomenclaturas que remetem a composição do grupo bantu também são encontradas na 

religiosidade afro-brasileira; entidades nominadas de “pretos velhos” e “pretas velhas”, 

trazem nomes como Rei do Congo, Joaquim da Angola, Tia Cambinda (remetendo a Cabida), 

como de outras regiões como os Vovôs e Vovós da Guiné.  

Não necessariamente essas entidades tenham uma ligação direta com essas 

localidades, mas, possivelmente, foi usado  um recurso de associação e pertencimento a 

grupos que remetesse a uma identidade africana. O que também pode ter ocorrido com a 

população negra em Alagoas, remetendo à herança palmarina e, consequentemente, à herança 

africana.  

Não podemos deixar de enfatizar que durante o século XIX, mesmo tendo uma 

expressão massiva de bantos compondo a população negra em Alagoas, houve outros grupos 

que se fizeram presentes aqui, e também influenciaram a cultura local. Essa maior influência 



19 

por grupos e por indivíduos desdobrou, principalmente, nas manifestações religiosas, nagôs e 

outros grupos da iorubalândia, compuseram as lideranças afro-religiosas, a ponto da maior 

expressão religiosa de matriz africana, em Alagoas, levar um nome de um Orixá nagô, isso 

veremos mais adiante. 

Já tivemos uma noção da composição étnica da população escravizada em Alagoas, 

partimos para compreender como essas pessoas foram inseridas e suas ações e reações à 

escravidão.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 



20 

2.2 “Mãos e pés dos senhores”4: A escravidão em Alagoas 
 

Discorremos, brevemente, sobre os processos de introdução dos africanos na 

sociedade escravista no Brasil, durante os quase quatro séculos de escravidão. A cifra de 

humanos transportados da costa africana para a costa brasileira, como também as dinâmicas 

de suas classificações e identificação, no sentido externo e interno. Passamos agora a analisar 

quais os lugares ocupados por africanos e seus descendentes dentro da sociedade escravista, 

com o foco em Alagoas. 

O território que atualmente constitui Alagoas era, a princípio, a região sul da 

Capitania de Pernambuco, engendramento da expansão colonizadora de Portugal sobre as 

terras brasileiras. Com o sentido de colonizar, entende-se: explorar, povoar e catequizar. Com 

isso, as áreas litorâneas eram invadidas por portugueses e, ao mesmo tempo, por outros países 

europeus, em busca de riquezas para fortificação dos seus reinos. (Ferrare, 2013).  

Para que o processo de povoamento tivesse êxito, os colonizadores, além de explorar 

a terra, desapropriaram-na dos indígenas. Esses foram os primeiros a serem escravizados 

pelos europeus, na busca por metais preciosos e outras riquezas, como também na exploração 

e extração da flora, usando o campo desmatado para a criação de gado. Os indígenas 

impuseram resistência; contudo, não foi o suficiente para frear o processo colonizador. Outro 

fator que determinou o processo de povoamento da região foi a cultura da cana-de-açúcar. 

Proporcionado pelo capital estrangeiro, os engenhos foram estabelecidos e a exploração da 

mão-de-obra escravizada, desta vez, em sua maioria oriunda de parte do continente africano. 

(Andrade, 2010). 

A indústria da cana-de-açúcar no nordeste desenvolveu a região. Entretanto, 

requiria-se, cada vez mais, a presença dos africanos nos canaviais. Diégues Júnior afirma que 

a lavoura da cana forçou a introdução de escravizados africanos no Brasil, sendo este fator um 

dos suportes para a sustentação da sociedade nordestina-brasileira, juntamente com o 

latifúndio e a monocultura. 

Na região alagoana os polos de produção da cana-de-açúcar se davam principalmente 

em: Atalaia, Imperatriz (atual União dos Palmares), Maceió, Passo do Camaragibe, Penedo, 

Porto Calvo, Porto das Pedras, Santa Luzia do Norte, São Miguel dos Campos, Viçosa e 

Cidade de Alagoas (atual Marechal Deodoro). (Sant’Anna, 1970). A presença negra nessas 

áreas estava vinculada aos trabalhos e rotina do canavial e do engenho. 

4 Expressão cunhada pelo padre André Antonil.  ANTONIL, André João. Cultura e opulência do Brasil 
por suas drogas e minas; introdução por Afonso d’ Escragnolle Taunay; vocabulário por A.P. Canabrava. – 
Brasília: Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. 



21 

Tendo como a principal motivação da colonização a cultura do açúcar, para os 

engenhos serem implantados era necessária uma complexa laboração, desmatar as matas e 

usar a madeira nas fornalhas do engenho. Além disso, a plantação dos canaviais e outros 

gêneros para subsistência, a construção do maquinário, da casa grande, da senzala e, em 

alguns engenhos, a capela. Para toda essa dinâmica era requerido a mão-de-obra escravizada. 

Para todo o funcionamento dos engenhos, se fazia necessária a presença dos negros e seus 

serviços, desde a plantação, para cortar e carregar as canas, limpar as caldeiras e as demais 

funções inerentes do engenho e a produção do açúcar. Em alguns engenhos passando de 60 

escravizados e em alguns chegando ao número de 200. (Diégues Jr., 2006) 

 
Nas Alagoas, como para as demais partes do Brasil, é a lavoura canavieira que atrai 
o escravo negro. Este se integraria de tal forma na estrutura do sistema econômico, 
presidido pela cana-de-açúcar, que se constituía, como salientou Antonil, na sua já 
célebre e conhecidíssima frase ‘os pés e as mãos do senhor’ (DIÉGUES Jr., 2006, p. 
163).5 

 
 Mas, foi no século XIX que a consolidação e autonomia do território alagoano se 

tornou possível. A comarca foi desmembrada de Pernambuco e se tornou capitania e, 

posteriormente, província. A, então, vila das Alagoas foi elevada a posição de cidade e se 

tornou a capital; posição mantida até 1839, quando ganhou destaque a Vila de Maceió, que se 

tornou cidade e a nova capital. (Carvalho, 2016).  

O destaque de Maceió também esteve ligado ao setor econômico, o que diferiu foi o 

porto de Jaraguá. O funcionamento do porto era importante, já que para lá era levada a 

produção dos engenhos do interior, e igualmente outros produtos, como algodão e farinha de 

mandioca. Isso proporcionou uma nova configuração social para a região, a elite alagoana 

tinha uma nova sede, e para ela transferiram suas residências e negócios. Além das 

autoridades políticas, senhores de engenhos, comerciantes, militares e eclesiásticos, todos eles 

com suas famílias e servos, empregados e escravizados (Sant’Anna, 1970, p. 34, apud 

Marques. D., 2013, p. 28-30) 

O que já era vivenciado em outras vilas e cidades do Brasil, desdobrou-se na 

província: a lenta transição do rural para o urbano; a linha tênue que separava esses dois 

espaços fez com que as características do rural adentrasse para as urbes. (Wissenbach, 1998). 

A principal característica que permaneceu, na transição do rural para urbano, foi o trabalho, 

inclusive o trabalho escravizado. Os sobrados se tornaram uma extensão da casa-grande e 

trouxeram consigo toda a estrutura hierarquizada de senhores e escravizados. Entretanto, 

5 Da entender que a “contribuição” dos negros, foi espontânea. Não levando em consideração todas as dinâmicas 
do trabalho forçado.  



22 

houve uma adaptação para essa nova modalidade: os sobrados e residências urbanas 

necessitavam de novas modalidades de serviços, que eram engendrados pela dinâmica das 

cidades (Freyre, 2013).  

Para isso, foi requerido também uma readaptação dos escravizados que passaram a se 

configurar como escravizados domésticos — os “de porta adentro”. A historiadora Clarissa 

Maia, apresenta que essa nova modalidade de escravidão podia proporcionar algumas 

vantagens para os escravizados domésticos. A alimentação era uma delas, pois participavam 

de uma dieta melhor que os demais escravizados e a população pobre, que sofriam com a 

escassez de bons alimentos, e se diferenciava ainda da alimentação dos escravizados dos 

engenhos e banguês. (Maia, 2008). 

O processo de urbanização não trouxe somente os escravizados domésticos, outras 

funções eram desempenhadas. Entre elas estavam as de: pedreiros nas construções das casas e 

de prédios públicos, trabalhavam como ferreiros, forjavam instrumentos e ferramentas, foices, 

machados e outros que serviam para o trabalho cotidiano, eram também artesãos na 

fabricação de calçados. (Brandão, 1988). 

Felix Lima Júnior descreve que os filhos de escravizados da cidade de Maceió, não 

eram amparados pelas esferas da administração pública, não frequentaram as escolas, e 

tinham que seguir as funções que seus pais desempenhavam. Das diversas funções exercidas 

as principais eram: carregadores de mercadorias e dos barris com excrementos para lançá-los 

fora; outros trabalhavam como vendedores, serventes, cozinheiros e canoeiros, alfaiates, 

serventes nos armazéns de açúcar e casas comerciais, “sofrendo o diabo”, “debaixo de 

pauladas e de palmatoadas.” (Lima Jr., 1983). 

Já as filhas, mocinhas e meninas desempenhavam funções como: cozinheiras, 

lavadeiras de fundo de quintais; as “sortudas” vendiam quitutes, legumes e frutas, mariscos, 

miúdos de animais e entre outras coisas. “As mais jeitosas”, trabalhavam como copeiras, 

aprendiam a costurar e bordar e, com isso, aprimoravam suas técnicas para servirem as sinhás 

moças, como mucamas. (Lima Jr., 1983).  

Do mesmo modo que os engenhos dependiam dos serviços dos escravizados, as 

cidades foram preenchidas por trabalhadores negros; eles coloriam as ruas e ocupavam as 

cozinhas das residências. Os trabalhos nas cidades podiam se configurar em serviços não tão 

pesados quanto os do engenho, entretanto, ainda assim, era um trabalho forçado destinado a 

negros e negras e justificados, nos discursos dos escravagistas, por sua condição racial. 

Muitos deles podiam, pela proximidade com os seus senhores, terem maiores 

chances de conseguir os processos das alforrias, e isso, com menos riscos. Porém, a vida dos 



23 

escravizados urbanos, fossem domésticos ou nas funções em oficinas e comércios, não era 

fácil e tranquila. Eles tinham ainda os olhares de vigilância dos seus senhores, pois moravam 

sobre os mesmos tetos, e para completar a vigilância, as autoridades controlavam a 

movimentação urbana, principalmente dos escravizados. (Maia, 2008).  

A composição da população negra, se modificou, durante o século XIX; juntamente 

com os escravizados, as cidades foram integradas por outros indivíduos negros: forros, 

africanos livres, pobres livres e escravizados fugitivos. Esses também desempenhavam 

diversas funções, principalmente os trabalhos pesados, que eram rejeitados por alguns extratos 

da população, pois estavam relacionados aos escravizados. (Marques, D., 2013). 

Moisés Silva, ao pesquisar sobre os africanos livres em Alagoas, relata como se 

desenrolava as vivências desse grupo após serem resgatados nos desembarques ilegais. Eles 

ficavam sob a tutela do Estado via um curador. Para que esses africanos e africanas não 

ficassem ociosos e sem um ofício, eram designados para trabalhar para particulares ou em 

obras e instituições públicas. Em Maceió, as instituições que receberam os africanos livres 

foram: Hospital de Caridade, Hospital Militar, Cadeia Pública, Secretaria do Palácio do 

Governo, Correios Públicos, Colégio dos Educandos Artífices e Cemitério Público. A 

construção do Farol, da Igreja Matriz e do Matadouro, também tiveram participação dos 

africanos livres. Já os que ficavam sob a tutela de particulares foram empregados nos serviços 

domésticos, “ao ganho nas ruas”, ou alugados a outros particulares. (Silva, M., 2011). 

Para além de trabalhadores (escravizados e livres), as cidades tinham a presença 

daqueles que iam contra o sistema, os fugitivos e vagabundos, não sendo trabalhadores 

produtivos. Os fugitivos se rebelavam contra o sistema escravista, não se submetendo à falta 

de liberdade, buscavam autonomia própria, como também reagindo contra os maus tratos e a 

penosa rotina de trabalhos, ao fugirem ou/e agredirem seus senhores6. Essas pessoas não 

somente se rebelavam contra o cativeiro, mas demonstravam autonomia e busca de suas 

liberdades e controle sobre suas vidas. (Marques, J., 2009). 

Os quilombos e mocambos eram os destinos prováveis dos foragidos, entretanto, 

eram diversas vezes investigados e desarticulados pelas autoridades, principalmente aqueles 

em torno das cidades (Marques, D., 2013). A configuração diversificada das cidades passou a 

ser um destino para os cativos em fuga. Eles conseguiam nelas, com uma gama de negros, a 

facilidade para os fugitivos camuflarem e se entrosarem na dinâmica urbana, fingindo serem 

libertos, e passando a residirem juntos a outros negros (livres) (Chalhoub, 1990). 

6 Felix lima Junior(1974) e Maria Valéria Araújo(2020) relatam que os jornais alagoanos eram repletos de 
anúncios de escravizados foragidos. Essa possivelmente era uma das estratégias de liberdades e rebeldias. 



24 

Com essa constância de fugas, durante o século XIX, Maceió foi a principal cidade 

esconderijo para os foragidos na província. Os senhores faziam suas reclamações juntos às 

autoridades e usavam também a imprensa como ferramenta para expor suas queixas, 

principalmente contra os abolicionistas, referindo constantemente a Maceió com um grande 

“quilombo” e um “covil de escravos fugidos”. (Santos, I., 2016). 

Os rebeldes não se limitavam somente aos foragidos e criminosos. No cotidiano da 

sociedade escravista que requeria cada vez mais a manutenção do trabalho, fosse ele forçado 

ou não, aqueles que ocupavam seu tempo não produzindo economicamente, eram mal vistos 

pela sociedade, especialmente para elite econômica e para as autoridades. (Marques, J., 2009).  

Do ponto de vista dos senhores, era “criminoso” deixar de trabalhar para ir ao 

encontro de outros negros, onde ocorriam os batuques, sambas, coco de roda, rodas de 

capoeiras. Geralmente nesses encontros havia, além da música, comidas e bebidas, inclusive 

bebidas alcoólicas. Esses encontros ocupavam as vias públicas, e “ofendiam” a moral e os 

bons costumes da municipalidade; quando ocorriam à noite, perturbavam o sossego público, e 

atrapalhavam a rotina de trabalho do dia seguinte. (Marques, J., 2009). 

Em Maceió, observamos uma composição heterogênea. As duas freguesias, Maceió e 

Jaraguá, tinham as suas diferenças, enquanto o centro era mais residencial e comercial, o 

Jaraguá era movimentado pelo porto; porém, um aspecto que aproximava essas duas 

localidades era a presença negra. Os entornos de Maceió eram os espaços destinados à 

população pobre, em busca de uma oportunidade de sobrevivência. No Jaraguá muitos 

trabalhadores escravizados e livres, que habitavam a região, viviam ali camuflados. Aqueles 

que viam dos interiores na busca de uma melhoria de vida, mescla de escravizados, livres, 

libertos e fugitivos, vivenciavam as suas experiências e manifestavam uma cultura original, e 

não somente a servidão, como descrito por Danilo Marques: 
Havia na cidade inúmeros terreiros de xangô, pequenos quilombos ao redor e 
intensa movimentação de escravos, forros, africanos livres e homens livres 
pobres nas ruas em busca de seus meios de subsistências, sendo comum 
encontrá-los em rodas de capoeiras e manifestações culturais como: o coco 
de roda, nas músicas de barbeiros e no lundu. (Marques,D., 2013, p. 38). 

 

Essas mulheres e homens criaram uma rede de serviços e, além disso, constituíram 

uma rede de sociabilidade para enfrentar o sistema escravista. Por diversos meios, usaram 

aqueles aos quais foram forçados a seguir, configurando-os e adaptando-os para as suas 

sobrevivências. A religiosidade inter-sincrética era um desses. 

Veremos a seguir uma das principais manifestações das culturas negras, a 

musicalidade, principalmente através do uso dos tambores. Tal demarca uma herança 



25 

fundamental que atravessou o oceano e se adaptou, existiu e resistiu, no contexto escravista 

do Brasil. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 

2.3 Ngomas, atabaques, tambores e batuques 
 

Não é nosso intuito aqui, trazer uma ampla história da musicalidade afro-brasileira, 

mas sim, compreender como o uso desses instrumentos implicavam na rotina dos 

negros-africanos e também dos brancos. E, principalmente, a importância desses instrumentos 

para as manifestações socioculturais, e as relações implicadas em volta dos batuques. Para 

termos uma noção da importância dos instrumentos percussivos nas religiosidades de matriz 

africana, trouxemos uma música que reconta o mito da criação dos Ngomas, tambores 

ritualísticos. Esse mito é contato dentro das comunidades religiosas de matriz africana, de 

tradição Congo-angola. 

  
Os mais velhos dizem que um dia, cansado da solidão do poder, 
Zambiapungo, o Ser Supremo dos cultos angolo-congoleses, 
Foi tomado pela tristeza e cogitou desistir da criação do mundo, 
Os inquices, seus filhos, resolveram alegrá-lo para que a criação não fosse 
interrompida, 
Katendê, o Senhor da medicina da floresta, macerou as folhas e preparou um 
banho para refrescar Zâmbi; 
Zaratempo criou as estações do ano; 
O calor do verão, os dias amenos do outono, o frio do inverno e as floradas 
da primavera; 
Matamba, a dona do balé espantoso dos relâmpagos, foi a próxima a tentar 
alegrar o Pai maior; 
Vunji trouxe as crianças, que começaram a dar cambalhotas e subir nas 
árvores; 
Angorô inventou o arco-íris depois da chuvarada; 
Gongobira coloriu os rios com peixes coloridos; 
Dandalunda mostrou a força das cachoeiras; 
Mutalambô caçou um pássaro gigante com a sua destreza de flecheiro; 
Nkosi forjou ferramentas diversas; 
Lembarenganga preparou um cortejo de pombas, cabras e caramujos; 
Zâmbi agradeceu o esforço dos inquices, mas continuou triste. 
Finalmente restava Zazi, o Senhor do fogo. 
Saberia ele de alguma coisa que pudesse acabar com o banzo do Pai? 
Zazi consultou o oráculo para saber como alegrar Zâmbi. 
Seguindo as ordens do adivinho, sacrificou um bode branco. 
Retirou a pele do bicho e repartiu a carne entre os inquices. 
Em seguida, usou o fogo para tornar oco o pedaço de um tronco seco da 
floresta. 
Sobre uma das extremidades do tronco, Zazi esticou o couro do animal e 
inventou, 
Ngoma – O primeiro tambor. 
Zazi começou a percutir o couro com toda a força e destreza. 
Aluvaiá, aquele que os iorubás conheciam como Exu, 
E os fons como Legbá, 
Gingou ao som do tambor de Zazi. 
Em seguida, todos os deuses do Congo, 
Ao batuque sincopado do Ngoma, 
Fizeram a primeira festa na manhã do mundo, 
Zambiapungo alegrou-se com o fuzuê, 
E deu a Zazi o título de Xicarangomo. 
Expressão oriunda do Quicongo Nsika + Ngoma = O tocador de tambor 



27 

E anunciou que a criação não iria parar. 
Que viessem crianças, mulheres e homens para escutar Ngoma. 
Cantar, dançar e alegrar a vida. 
É por isso que os bacongos dizem que Ngoma 
O tambor, será o pai de todos os que transgridam a dor em desafios de festa e 
liberdade. 
Sua benção, Ngoma, nosso pai tambor! 
Nós estamos no mundo para celebrá-lo!7 
 
 

Os Ngomas, são utilizados para invocarem os Nkises para os festejos religiosos, 

inclusive os momentos fúnebres, reverenciam também os ciclos da natureza. O conjunto de 

tambores é constituído por três, que são Munjolo, Mungongo e Munganguinho; com o gãn 

(Agogô)8, formam os principais instrumentos musicais. Os sacerdotes responsáveis pela 

execução sonora são chamados de Tata-Ngoma. Os principais ritmos executados dentro dessa 

nação são: Cabula, Congo, Barra-Vento e Barra-Vento Quebrado. O modo de dançar é ritmado 

ou instruído a partir do toque executado.9  

Nas comunidades-terreiros, das nações Nagô e Ketu, o conhecimento musical é 

repassado de modo oral e empírico, se aprende que os atabaques, - outro nome para os 

tambores ritualísticos - são moradas de uma divindade chamada de Ayanga lu , interpretado 

como o “orixá que fala”; em algumas comunidades o próprio atabaque é a divindade.10 Os 

sacerdotes que tocam esse instrumento sacralizado são chamados de Alagbê (Alábê), dentro 

do corpo sacerdotal dos ogãs, os alabês são aqueles que aprendem, executam e ensinam, os 

toques e os ritmos. (Carneiro, 2009). 

Como vimos no mito da criação dos Ngomas, eles foram criados com o intuito de 

alegrar o Deus supremo, isso explicaria a relação com as divindades e a religiosidade. Todos 

os momentos religiosos das comunidades africanas, tinham a liturgia pautada pela 

musicalidade, inclusive os ritos de passagem, o entendimento que a sonoridade dos tambores 

servia de comunicação entre o mundo dos humanos, e o mundo dos espíritos, como também o 

mundo natural, fauna, flora e mineral. 

Gabriel Bina (2006), complementa que os tambores usados no contexto africano tem 

uma diversidade de formatos, modos de utilização, e consequentemente, de sonoridade. Essa 

10 Documentário Orin, Músicas para os Orixás, 2018 - direção de Henrique Duarte. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=hL-A29ILa5Y&ab_channel=Orinm%C3%BAsicaparaosOrix%C3%A1s . 

9 Documentário OFICINA - TOCANDO NGOMA - TERREIRO TUMBA JUSSARA. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=8Doq6F2vh_U&ab_channel=TerreiroTumbaJunsara-Oficial  

8 Alfredo Brandão, ao pesquisar sobre o folclore alagoano, encontra um tambor ou espécie de pandeiro grande, 
com um único tampo de couro que se tocava com o bater das mãos sobre esse tampo, e a denominação era 
“Mulungu”. BRANDÃO, Alfredo. Os negros na história de Alagoas. Maceió: Comissão Estadual do Centenário 
da Abolição, 1988. 

7 TAMBOR, senhor da alegria. Intérprete: Marcelo D2. Compositores: Marcelo Maldonado Peixoto, Luiz 
Antonio Simas. In: Assim tocam meus tambores. Marcelo D2. 2020. 

https://www.youtube.com/watch?v=hL-A29ILa5Y&ab_channel=Orinm%C3%BAsicaparaosOrix%C3%A1s


28 

sonoridade conjunta de diferentes estilos, soa de um modo “natural”, até mais harmônica que 

o estilo de repetição coletiva de um ritmo imposto. 

Em alguns momentos os instrumentos são utilizados para substituir a língua falada. 

Neste sentido, a habilidade do tocador não é somente retirar algum som, mas através dos 

toques executados transmitir uma comunicação sonora, cabe também ao ouvinte desenvolver 

a habilidade para compreender o que está sendo transmitido pelos toques. (Bina, 2006). 

Possivelmente, ao recriarem os batuques aqui no Brasil, os africanos ensinaram seus 

descendentes a interpretarem os toques dos tambores, e assim, saber o significado da possível 

comunicação. 

Para que a musicalidade seja mais harmoniosa, não utiliza somente os tambores, mas 

outros instrumentos, “Colocam-se chocalhos fixados nos pulsos dos músicos, apitos 

adaptados nas caixas e nos ressonadores de cabaça, ou grãos secos introduzidos delas, anéis e 

penduricalhos nos contornos dos tambores, etc.” (Bina, 2006, p. 17). Essa prática ainda é 

encontrada nas festas de reisado e congadas. 

Ao serem transportados de forma desumana para as Américas, poucas coisas 

puderam trazer, mas se um elemento conseguiu atravessar o atlântico, foi a musicalidade, e o 

africano escravizado readaptou essa musicalidade no Brasil, como diversas vezes, igualmente, 

fez com outros elementos. 

Com toda essa diversidade musical, e demonstrando grande habilidade, os africanos 

usavam a musicalidade inclusive para o trabalho, semeadores marchavam em igual compasso, 

ao som de tambores que ritmam a marcha. (Herzfeld, 1970, apud Bina, 2006). Nos canaviais 

brasileiros, o trabalho também era coordenado e ritmado pelo som dos tambores. (Bastide, 

1960). 

 O colonizador, ao perceber que os africanos tinham uma profunda aproximação com 

a musicalidade, utilizou disso para que eles fizessem parte das orquestras e grupos musicais, 

para alegrarem as festas dos brancos, comemorações civis e religiosas, sempre marcadas pelas 

presenças de negros tocando instrumentos musicais. Essa participação podia ocasionar para 

alguns negros uma ascensão social, o que contou com a resistência de brancos conservadores. 

(Silveira, 2006). 

Entretanto, em muitas propriedades rurais, os batuques de negros eram permitidos e 

incentivados, isso nos momentos de folgas e festividades. Era na verdade, um método de 

aliviar as tensões, afastando os escravizados das revoltas e rebeliões. É sempre apresentado 

pela historiografia as recomendações do Conde de Povolide, ainda no século XVIII, para que 

se permitisse os batuques nos dias de domingo e feriados. Ou aqueles folguedos improvisados 



29 

pelas ruas e terrenos baldios; desde que não ofendessem a moral, esses batuques, inclusive, 

atraiam pessoas de outro extrato social, e não somente os negros e pobres (Bastide, 1960; 

Silveira, 2006; Marques, J., 2009). 

Porém, o mesmo Conde de Povolide, repreendia e recomendava que não fosse 

permitido esses batuques “às escondidas em casas ou em roças com uma preta mestra, com 

altar de ídolos”; isso pelo motivo que, nesses lugares particulares, longe da vigilância das 

autoridades e senhores, ocorriam outras práticas que caracterizavam como fetichismo e 

paganismo africano; esses sim eram proibidos pelas legislações civis e eclesiásticas. (Silveira, 

2006). 

Vale ressaltar que durante a atuação do Tribunal do Santo Ofício, o interesse sobre 

os/as feiticeiros/as, só era despertado quando ganhavam notoriedade e fama e atraiam “grande 

número de seguidores”. Mas, como afirma Silveira, só tivemos conhecimento dessas 

personalidades quando eram perseguidos e condenados pela justiça. (Silveira, 2006). 

Como já citamos, quando os africanos ainda viviam em suas comunidades em África, 

o uso dos tambores estava presente no cotidiano. Quando recriaram suas redes de 

sociabilidade no Brasil, continuaram a manter o uso de tambores em seus costumes rotineiros, 

e nos momentos comuns da vida humana, como festas de nascimentos e batizados, 

casamentos e funerais. Nas descrições de viajantes, os sepultamentos de negros sempre eram 

marcados pelas cantigas e os tambores. (Bastide, 1960). Não se pode entender que isso era 

uma exclusividade negra-africana, já que os brancos, também em vários momentos da vida, 

utilizavam da musicalidade, inclusive nos serviços religiosos.   

Mas, é interessante notar que as vivências de negros-africanos no Brasil possuíam 

elementos dúbios, em momentos lidos profanos, que podemos entender como seculares, e em 

momentos sagrados, remetendo a religiosidade. Esses dois aspectos se interagiam de tal 

forma, que surgia a dificuldade para a regulamentação e proibição, como permitir o 

profano-secular, e proibir o sagrado-religioso. 

 
Outro aspecto que dificultava a repressão é que, na prática, a fronteira entre a 
festa sagrada e a profana podia ser bem sagrada e a profana podia ser bem 
nebulosa, uma vez que a vida africana estava impregnada de religiosidade, e 
a religiosidade africana impregnada de ritmos animados. Escravos e libertos 
realizavam cerimônias equivalentes a ritos de passagem oficiais como 
enterros, aniversários, casamentos e batizados, que tornava a proibição um 
tanto quanto delicada, mesmo juízes de paz rigorosos hesitavam em proibir 
tais festejos. (Silveira, 2006, p.175). 

  

 



30 

Temos a compreensão que os colonizadores sabiam diferenciar as manifestações 

profanas das sagradas. Compreendemos também que as profanas, mesmo com ressalvas, por 

alguns momentos, foram toleradas e permitidas. Já as entendidas como sagradas para os 

africanos, foram veementemente proibidas. De igual modo, sabemos que havia a dificuldade 

de repreensão de uma, sim, e não de outra. O questionamento que fazemos é: Quando e por 

que as proibições se estenderam às diversas manifestações dos batuques? Como se deu os 

conflitos de interesses dos colonizadores e da população negro-africana? Quais foram as 

metodologias de adaptação e enfrentamento utilizadas pelos batuqueiros, em frente a essas 

proibições?   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



31 

3 RELIGIOSIDADES NEGRAS EM ALAGOAS 
 

Observamos no capítulo anterior como os africanos foram inseridos na sociedade 

escravista no Brasil; e, mesmo sendo enxergados como mão-de-obra, e não como produtores 

de cultura, entretanto, eles trouxeram suas expressões culturais e as adaptaram aqui. Veremos, 

então, as manifestações religiosas negras em Alagoas. Faremos o exercício de ter um olhar 

mais amplo, observando  diferentes experiências pelo Brasil, igualmente iremos trazer aquelas 

dos séculos passados e compreender como foram formatadas no século XIX. 

3.1  Mãos negras que seguram o rosário 

Como vimos, no funcionamento e manutenção da escravização, os negros eram a 

parte fundamental. As vivências dos escravizados giravam em torno da rotina de trabalho. 

Nos engenhos a rotina começava no amanhecer, mas antes de seguirem para os afazeres, 

principalmente os da lavoura, se reuniam em frente  à casa grande para as rezas e preces. 

(Bastide, 1960). 

Na rotina colonial e na do início do império, a religião era presente na vida das 

pessoas brancas, principalmente das elites, europeus e seus descendentes, cristãos seguidores 

do catolicismo romano. (Freyre, 2013). Já os africanos, tinham diversas formas de manifestar 

suas religiosidades e espiritualidades. Entretanto, com o contato com o colonizador foram 

obrigados a abandonarem seus deuses e seguirem o cristianismo. Mesmo tendo somente o 

valor econômico, esses se integravam à família senhorial; essa introdução se dava, 

primeiramente, através do batismo. (Bastide, 1960). 

Porém, é discutível essa integração e aceitação do cristianismo pelos africanos. A 

integração não era plena e longe de ser harmoniosa; se o batismo sugerisse uma irmandade, a 

condição étnica reforçava a separação, brancos não congregavam com os negros. Roger 

Bastide elucida que, nos Estados Unidos, a segregação já era presente, havendo igrejas negras 

e igrejas brancas, inclusive sacerdotes destinados a assistirem somente a um grupo étnico. Já 

no Brasil, a família senhorial e os escravizados participavam da mesma capela (no engenho), 

entretanto, em locais diferentes: a nave era destinada aos brancos, os negros ficavam dos 

pórticos para fora, “através das portas abertas”; quando a estrutura da capela não possibilitava 

tal processo, era realizada duas cerimônias, a primeira logo cedo para os negros e a seguinte 

para os brancos. (Bastide, 1960). 

O catolicismo “ritmava” não somente o cotidiano, mas, também o calendário anual 

do engenho, moldado pelo calendário litúrgico da Igreja. Antes do processo de plantação da 



32 

cana, ou antes, de começar produção do açúcar, havia uma celebração religiosa, com bênçãos 

e aspersão de água benta. Os escravizados participavam juntos, segundo Bastide, 

“demonstrando alegria junto a alegria do senhor”; entretanto, nas horas de comemoração, 

essas ocorriam separadas, os brancos entre si e os negros dançando aos seus modos. (Bastide, 

1960). 

Nas festividades litúrgicas, nos chamados “dias santos”, os escravizados não 

trabalhavam, podiam folgar depois da missa. (Brandão, 1988). O ciclo festivo ia do período 

natalino à Semana Santa. Esses momentos de festividades se tornavam propício para que os 

negros também pudessem realizar as suas próprias festividades, longe do rigor litúrgico 

católico. As festividades negras eram embaladas pelas batucadas e danças e, às vezes, com a 

presença da aguardente ou aluá. (Bastide, 1960). 

Embora sob vigilância dos senhores, para que as práticas festivas não avançassem 

para além daquilo permitido, era nesses momentos, aproveitando a distração dos mesmos, que 

os negros aproveitavam para cultuar suas divindades. Algumas vezes juntos às imagens dos 

santos; mas, em outras, junto aos seus próprios altares, que ficavam camuflados nas senzalas.  

Porém, nem sempre os senhores exerciam sua cristandade, permitindo que os dias 

santos fossem totalmente de folgas. Na sexta-feira santa que é o auge do calendário cristão, 

onde o trabalho não era permitido, alguns senhores permitiam que a folga durasse somente até 

às 15 horas, após esse horário os escravizados deveriam retornar seus afazeres, alegavam que 

nesse horário Jesus já havia inspirado na cruz, o que não impedia o retorno ao trabalho. 

(Brandão, 1988). Isso reforça que os senhores não estavam preocupados com a salvação dos 

negros, como era difundido pela Igreja, mas que a maioria, somente se preocupava com 

desenvolvimento econômico. (Bastide, 1971). 

A devoção nos engenhos tinha como base um culto mais doméstico, a patronagem de 

santos e santas, devocionários dos senhores. Todavia, a configuração do catolicismo no Brasil 

seguiu uma realidade, e até mesmo um imaginário medievo, voltado às devoções aos santos, e 

recheados de superstições e crendices. Tudo isso sem as implicâncias de Lisboa e muito 

menos as de Roma; mesmo tendo a presença dos capelães, esses seguiam mais as orientações 

dos donos dos engenhos que dos bispos. (Bastide, 1971). 

Se os senhores seguiam uma devoção em primeiro nível por patronagem, depois o 

faziam por invocação, por necessidades cotidianas das suas famílias, como rezas por chuvas, 

ou contando com a proteção de São Bento contra as picadas de formigas. (Freyre, 2004). Os 

negros absorveram essas devoções, às vezes impostas como a devoção do rosário, outras 



33 

como método de identificação, invocando aos santos pretos e as virgens negras, configurando 

esses santos pretos em seus ancestrais. (Bastide, 1960). 

A principal devoção entre os negros era a titulação de Maria Santíssima como 

Senhora do Rosário. A devoção ao Santo Rosário, teve seu início pelas vitórias dos cristãos 

europeus no século XIII, sendo invocada como Nossa Senhora das Vitórias. Só no ano de 

1573, o Papa Gregório mudou o nome da festa para Nossa Senhora do Rosário, e a transferiu 

para o primeiro domingo de outubro. (Marques, J., 2009). 

Bastide (1960), explica que a devoção à Nossa Senhora do Rosário foi criada por 

Domingos Gusmão11; tinha caído em desuso, coincidentemente, sendo restabelecida no 

momento que os missionários dominicanos foram enviados à África, o que explicaria a ampla 

difusão dessa devoção entre os africanos escravizados. 

Em África, as regiões onde a devoção foi bastante difundida foram Angola e Congo. 

Muitas lideranças desses grupos se converteram ao cristianismo, garantindo uma posição de 

liderança e negociação para os europeus.  E, com isso, os africanos trouxeram essa devoção 

para o Brasil, quando foram para cá transportados pela escravidão. Nesse contexto, para 

abrigar os negros sob uma devoção, foram criadas irmandades negras. (Reginaldo, 2006). O 

que facilitou, por certo, o trabalho dos catequistas. 

As capelas dos engenhos, não contavam, necessariamente, com uma irmandade, mas, 

a devoção específica dos negros já era imposta ou incentivada pelos senhores. As festas eram 

realizadas e organizadas pelos escravizados, alguns senhores ajudavam com contribuições e 

liberando para participarem. Em algumas localidades, escravizados e libertos de outras 

fazendas frequentavam também, criando uma rede de sociabilidade, para além da senzala 

local. (Reginaldo, 2005). 

As irmandades e confrarias de leigos eram participativas na sociedade brasileira, 

colonial e imperial, herança da Europa ibérica. Essas irmandades não se limitavam à vida 

religiosa, mas em todos os momentos sociais, desde o nascimento, até a morte e sepultamento. 

A ingressão em uma irmandade, garantia assistência na vida e na morte, além dos serviços 

religiosos, assistência nos momentos de doenças, e lugar reservado para o sepultamento. Mas, 

principalmente, a vida social e de negócios, tinha-se um prestígio, o pertencimento a uma 

confraria, isso não somente para os brancos, mas também para os negros. (Reis, 1997, 1991). 

11 Domingos Gusmão, frade católico, fundador da Ordem dos Pregadores, conhecidos como frades dominicanos, 
tiveram participação efetiva no Santo Ofício. São Domingos foi canonizado em 1234. MARQUES, Janote Pires. 
Festas de negros em Fortaleza territórios, sociabilidades e reelaborações (1871-1900). 2009. 



34 

As irmandades eram congregadas em boa parte por “corporações profissionais”, 

algumas abrigavam as elites e senhores da nobreza, mas a maioria eram identificadas pela cor 

dos seus membros. As confrarias de brancos podiam abrigar portugueses e brasileiros, as 

irmandades pretas, podiam abrigar africanos e os crioulos e mulatos. Entretanto, havia as 

quais, que congregavam somente uma categoria, e ainda aquelas que permitiam, ou não, no 

rol de membros os escravizados. (Reis, 1997).  

O sistema escravista demarcava bem a segregação entre negros e brancos, mesmo 

sendo todos eles congregados pelo cristianismo. (Bastide, 1960). E, a “bondade” dos senhores 

e das autoridades eclesiásticas e administrativas, era balizada pela “concessão” de os negros 

seguirem o cristianismo nas suas irmandades. (Lima Jr., 1974). 

Em Alagoas, existiram  irmandades de brancos, de pardos e de negros; algumas com 

exclusividades, outras não. Algumas condicionavam a entrada de membros baseadas  na 

condição de posição social, livre ou escravizado. (Silva, E., 2023). No compromisso da 

Irmandade das Almas da Freguesia de Nossa Senhora dos Prazeres de Maceió, dizia: 

“admissíveis irmãos todos aqueles que professarem a religião Católica, Apostólica, Romana, 

que tenham bons costumes e sejam moralizados, exceto os escravizados”. (Lima Jr. 1974). 

Entretanto, não há menção se pretos livres e forros pudessem participar dela. 

Contudo, outras irmandades permitiam o ingresso de escravizados, mas esses 

precisavam obter a licença dos seus senhores, como no caso da Irmandade do Bom Jesus dos 

Martírios de Maceió. Essa irmandade fundada por um “crioulo livre”, Manoel Luiz Correia,  

teve como procurador outro “homem de cor”, José Antônio Rodrigues; mas, com o passar dos 

anos, ocorreu um processo de “aristocratização”, devido ao ingresso de “homens bons da 

terra”; bons referindo a brancos. (Lima Jr. 1974).  

As irmandades de negros e pardos, em boa parte, eram organizadas em torno dos 

altares laterais das igrejas. Algumas conseguiram angariar fundos para a construção das suas 

próprias capelas. As principais devoções eram: Nossa Senhora do Rosário, São Benedito, 

Santa Efigênia e Santo Elesbão. (Silva, L. 2014). A principal, de Nossa Senhora do Rosário, 

teve o número de onze igrejas e capelas construídas em localidades diferentes em Alagoas. 

(Sant’Anna, 1989). Embora Félix Lima Jr. (1974), contraponha afirmando que, em Maceió, 

nunca houve uma irmandade exclusivamente negra, como as da Bahia, Pernambuco e Minas 

Gerais, ele afirma que, mesmo tendo a devoção negra, essas irmandades admitiam como seus 

membros pessoas de todas as cores. 



35 

Certamente, não podemos dizer que as irmandades que congregavam os negros de 

Maceió eram exclusivistas, isso porque temos os seus compromissos que comprovam isso12. 

O que nos leva a pensar como as redes de sociabilidade avançavam para além da cor, e 

encontravam a classe e os ideais. Como, também, tornaram-se ambientes para relações 

conflituosas. (Silva, L., 2014). 

As irmandades negras eram, portanto, espaços nos quais os negros encontravam o 

mínimo de coperativadade humana, em um sistema que os desumanizava cada vez mais. Nas 

irmandades organizavam-se para ter auxílio na hora das doenças e da fome; e, um 

sepultamento digno, em vez de serem lançados na bagaceira ou não serem devidamente 

sepultados. Junto a isso, algumas irmandades dispunham de meios para que seus confrades, 

que fossem escravizados, conseguissem as alforrias; também ofereciam o auxílio religioso 

(Sant’Anna, 1989; Reis, 1997; Silva, L., 2014). 

Entre as diversas expressões socioculturais das irmandades de pretos, os cortejos 

funerários, as procissões e as festividades, destacavam-se muitas vezes, por saírem do espaço 

da igreja, ocupando os pátios, praças e ruas, principalmente, revestidos de elementos 

africanos. Para ocorrer as procissões e as festividades, era necessário toda uma movimentação 

dos confrades, em especial dos membros da mesa diretora. E, foram nessas irmandades que 

encontramos as festividades negras, inclusive com músicas e batucadas, às vezes permitidas, 

às vezes repreendidas. (Marques, J., 2009). 

Janote Marques (2009), em seu trabalho sobre as festas negras em Fortaleza, 

descreve que a festa do Rosário era realizada em outubro, com vimos por orientação papal, 

mas, naquela cidade, as festividades foram transferidas para o ciclo natalino. Em Maceió 

também ocorreu essa mudança, a festa foi transferida para o dia 26 de dezembro (Silva, L., 

2014). Para haver a festa, eram desprendidos recursos das taxas pagas pelos irmãos, como 

também esmolas e colaborações de terceiros; além disso, era preciso o tempo para os 

preparativos, sem contar com o tempo gasto nas festividades que podiam durar dias; por isso, 

a transferência para o tempo natalino era propício. (Marques, J., 2009). O que pode ter sido 

igualmente uma imposição dos administradores públicos, para que as festividades não 

atrapalhassem a rotina de trabalho da cidade, já que, a Irmandade do Rosário de Maceió tinha 

um considerável número de escravizados, entre seus membros (Silva, L., 2014). 

12 Sobre esse tema ver: SILVA, Lívia Gomes. Os Termos de compromisso e a organização das Irmandades 
Negras de Maceió, no século XIX. Curso (História Licenciatura) - Universidade Federal de Alagoas. 2014. 
 



36 

Lívia Silva (2014), esclarece que na irmandade do Rosário de Maceió, não se tem 

evidências das tradicionais coroações de reis e rainhas do Congo.  Entretanto, havia festas 

anunciadas com grupos de mascarados, isso denotaria uma prática festiva com elementos 

longe das ritualísticas tradicionais. Essas festividades começaram a ser cada vez mais 

regulamentadas e, em muitas vezes, restringidas. Na segunda metade do XIX, tal foi o 

resultado do processo de romanização que foi implantado pela Igreja. As reformas tinham a 

pretensão de conservar elementos tradicionais do catolicismo, e minar elementos considerados 

não tão solenes, entre eles os característicos da africanidade. 

Percebemos, assim,  a dificuldade em separar o sagrado do profano; se os espaços 

das irmandades eram espaços legalizados e possíveis de ascensão social para os negros, 

inclusive para os escravizados. Esses não eram os únicos, paralelamente às irmandades, 

formavam também uma religiosidade com elementos estritamente africanos ou 

afro-indígenas, sendo combatidos pelos cristãos. Veremos adiante um exemplo dessa 

religiosidade e suas implicações.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



37 

3.2 Calundus, candomblés e xangôs 
 

No tópico anterior conseguimos vislumbrar os espaços sócio-religiosos ocupados 

pelos negros, no contexto escravista-branco-patriarcal. As irmandades negras, como espaços 

de uma religiosidade afro-negra, compreendem que alguns negros, africanos e ladinos, 

realmente se converteram ao cristianismo e seguiam firmemente os preceitos católicos. (Parés 

2018). Outros, no entanto, conservavam sua veneração às divindades dos seus ancestrais, os 

Nkisis, Orixás e Voduns. Nesse sentido a conversão era superficial e com o intuito de 

camuflar outras práticas religiosas. (Bastide, 1960). Neste tópico, discorreremos sobre as 

manifestações religiosas negras que conservaram “traços marcantes das culturas originais”. 

(Giroto, 1999). 

Antes de compreendermos a consolidação da religiosidade de matriz africana no 

século XIX, devemos ter uma noção do processo de formação de uma sociedade religiosa, no 

século XVIII. (Bastide, 1960). Paralelamente às práticas individuais de feitiçarias e 

curandeirismo, desenvolvidas por indivíduos negros-africanos, houve também o 

desenvolvimento de práticas coletivas, congregando fragmentos das diversas culturas 

africanas. (Souza, 1986). 

A formação de estruturas sociais complexas, se deu em dois níveis: o primeiro, 

adaptadas em torno dos “batuques, cantos e irmandades negras”; o segundo, a partir da 

estruturação dos calundus e candomblés. Esses com a contribuição efetiva dos libertos, nas 

áreas urbanas e próximos às propriedades das plantações de cana-de-açúcar. (Bastide, 1960.; 

Parés, 2018). 

A criação dessas estruturas, num primeiro momento, não era uma resposta direta de 

resistência à cultura imposta; mas, a precisão de enfrentar as dificuldades cotidianas, os 

infortúnios; sem dúvida a mais extrema era a escravidão. (Parés, 2018). Isso demonstra a 

importância social da religiosidade africana. Essas estruturas operavam também no sentido de 

“maximizar a boa sorte”, através de ter boa saúde e minimizar a má sorte, expelindo as 

doenças através do curandeirismo. (Parés, 2018). 

Esse assistencialismo, como anteriormente dito, se manifestava também através das 

irmandades católicas nos momentos de doenças e sepultamentos descentes; os batuques e 

calundus, constituíram também redes de sociabilidade, e a introdução de indivíduos em uma 

sociedade negro-africana. 



38 

Irinéia Santos (2016),  a partir das pesquisas de Wilson Barbosa13, aponta que, desde 

do século XVI, surgiu pelo Brasil os primeiros “agentes” que reelaboraram as práticas 

africanas, os chamados ngangas ou quimbandas, que exerciam uma tripla função: 

“curandeiro, adivinho e sacerdote”, desempenhando o papel do sacerdote-médico-mago. Eram 

eles que atendiam aos pobres e escravizados; por isso a perseguição a esses agentes, que eram 

reconhecidos como líderes políticos, representantes das antigas lideranças africanas. 

Esses agentes agiram de forma individual, criando uma relação de prestação de 

serviços para uma vasta clientela, constituída de forma heterogênea, por outros africanos, 

“crioulos”, pardos e brancos, escravizados e livres, e, até mesmo, para senhores. Eles 

chegavam a atender diversas regiões, já que alguns percorriam por localidades oferecendo 

seus serviços. (Souza, 1986). Alguns, entretanto, atendiam em lugares fixos, em casas e roças, 

em espaços constituídos de altares e outros objetos litúrgicos; alguns realizavam a experiência 

do transe e uma ritualística com batuques e danças. (Souza, 1986; Parés, 2018). 

Essas relações avançaram para além da clientela e, em torno desses “feiticeiros”, 

reuniram-se grupos organizados, o que possibilitou a estruturação de uma comunidade a 

princípio voltada para um culto doméstico; mas, já com bases para um culto comunitário. 

Nesses cultos a divindade venerada era da liderança espiritual, e seus ancestrais, implicando 

em um culto familiar, onde o líder “incorporava” com seus antepassados que, através da 

mediunidade, operava curas e adivinhações. (Souza, 1986). 

Laura de Mello e Souza (1986) trata dessas manifestações, os chamados Calundus 

em Minas Gerais; Nicolau Páres, relata rituais similares na Bahia. Já para região sul de 

Pernambuco que, posteriormente, se tornaria Alagoas, ainda temos poucas fontes que 

remetem a essas práticas, isso implica que o número desses grupos ainda eram reduzidos, e/ou 

o aumento de praticantes desenvolveu-se no final do XVIII e início do XIX, ou a 

possibilidade de suas práticas serem discretas, a ponto de não suscitar o interesse das 

autoridades. Ou, simplesmente, ainda não terem sido encontradas fontes históricas que as 

mencionam, faltando, portanto, um trabalho de pesquisa de maior fôlego. 

 De todo modo, Irinéia Santos (2016), sugere, a partir da análise de uma 

documentação conhecida, a existência do que poderia ser um calundu na região das Alagoas, 

precisamente na, então, vila de Penedo. Ali foi preso e enviado para Olinda para ser castigado 

pelo Santo Ofício, Salvador Pacheco, que segundo relato do padre Caetano Dantas, era o 

13 Ver: Wilson do Nascimento Barbosa. Recorrência afro-religiosa e nova mística. Palestra na PUC-SP, 1998. 
Disponível em: https://sites.google.com/site/dnbwilson/hist%C3%B3ria-social?authuser=0 Data de acesso: 
09/11/2024. 

https://sites.google.com/site/dnbwilson/hist%C3%B3ria-social?authuser=0


39 

“mayor feiticeiro, e inçolente que avia em todo o Brasil”. Isso porque, ele mantinha uma casa 

“pública”, cheia de negros e negras, onde ensinava uns a feiticeiros, outros a mandingueiros e 

dando “ventura” a mulatos e negras, contando ainda com muitas mortes que havia feito, tudo 

isso “alucinado pelo diabo”. (Apud. Santos, I., 2016, p. 86,87). 

Não é possível saber mais sobre Salvador Pacheco, pois ainda não houve contato 

total com a fonte do seu processo. Mas, as informações extraídas e as hipóteses levantadas, 

nos possibilita compreender que as manifestações negro-religiosas já estavam presentes, em 

Alagoas, no século XVIII, o que se formou como base para uma religião mais estruturada no 

século XIX, tendo a prática de iniciação.14 

É interessante ressaltar que no relato do padre Dantas, ele não descreve quais eram os 

objetos usados para os ensinamentos de feitiçarias ou mandingas, nem mesmo quais as formas 

de consulta oracular; ou se encontrava, nessa casa, algum altar ou outros elementos que no 

imaginário branco remontassem à feitiçaria, e, principalmente, para nosso interesse, a 

presença dos tambores ou atabaques. Pode ser que esses e outros elementos estivessem 

presentes na cena, porém o padre não os relatou ou, relatou em outro momento. 

Pois, nos ambientes onde a presença sonora dos tambores se faziam presentes, 

configuravam os batuques não apenas como divertimentos, como as festas nas senzalas ou das 

Irmandades; mas, nesses ambientes místico-religiosos o toque se configurava como uma 

terapia, promovendo cura e um bem-estar emocional como também um auxílio no processo 

mediúnico, para a “incorporação”. (Santos, I., 2016).   

Podemos compreender que, a transmutação dos calundus do século XVIII para os 

candomblés do século XIX, não foi por um processo de ruptura, mas sim, um uma 

continuidade de adaptação e readaptação das comunidades negro-africanas, inseridas na 

sociedade. As microestruturas das práticas afro-religiosas passaram pelos mesmos processos 

da macroestrutura. 

O culto, que anteriormente era desenvolvido no âmbito doméstico ou por pequeno 

ciclo de intimidade, passou por um processo de extensão por meio de cerimônias públicas. 

Essas cerimônias atraiam as pessoas, não somente por oferecer a assistência 

14 Outros estudos têm apontado, a partir da documentação da inquisição, a presença de feiticeiros e feiticeiras 
que foram denunciados ao Santo Ofício no século XVIII. Ver: SOUZA, Laura de Mello e. O Diabo e a Terra de 
Santa Cruz: feitiçaria e religiosidade popular no Brasil colonial. 2. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2009.  
SANTOS JÚNIOR, Dimas Catai. Colonizar o inferno, ocupar o purgatório: Feitiçaria, práticas mágicas e 
religiosidade popular no Brasil (XVII/ XVIII). Dissertação (Mestrado em História). Universidade Federal da 
Bahia, Salvador, 2015. 
 



40 

mágico-espiritual, mas pelas festividades, como a manifestação corpórea de entidades 

espirituais para serem louvadas por cânticos e danças. (Parés, 2018). 

As comunidades afro-religiosas surgem não somente como religiões periféricas, no 

sentido sociológico. (Parés, 2018), mas também como religiões localizadas nos subúrbios das 

vilas e cidades, avançando do espaço rural para o urbano. (Sodré, 1988). Essa localização 

entre o rural urbano, por muito foi estratégico, uma vez que possibilitava absorver a 

movimentação dos centros urbanos, atraindo novos participantes, e na compra de elementos 

para a liturgia. O espaço rodeado por matas, além de ser utilizado como refúgio contra as 

investidas policiais, proporcionava a continuidade da liturgia, que requeria terra, água e mato. 

(Parés, 2018). 

 A partir 1850, houve, provavelmente, a consolidação dos cultos organizados em 

Alagoas, principalmente em Maceió, pois, tornara-se o maior centro urbano da província, e 

contava com grande demografia negra, libertos e escravizados. Esses cultos eram nominados 

na imprensa por “Dança de Santa Bárbara” ou “Festa de Santa Bárbara”, indicando um forte 

sincretismo inter-religioso, e meios necessários de reduzirem as perseguições. Somente no 

final do XIX e início do XX apareceu a denominação xangô (Changô). (Santos. I., 2016). 

Provavelmente, em outras localidades da então província das Alagoas, houve a presença da 

Dança/Festa de Santa Bárbara, pois em diversas localidades existiram as proibições aos 

batuques, como veremos mais adiante. 

Coube à imprensa da época identificar essas manifestações afro-religiosas, 

principalmente com notas de reclamações e pedidos de providências das autoridades contra os 

afro-religiosos. Porém, não conseguimos obter mais informações que pudessem relatar como 

essas cerimônias eram realizadas15, quem eram os participantes e suas origens africanas. 

Com essa e outras informações, conseguiríamos identificar a nação que essas 

comunidades faziam parte, a quais divindades e entidades espirituais que se prestavam cultos. 

Como aludimos anteriormente, a população negra em Alagoas constituía-se, em sua maioria, 

dos povos bantus, o que pode ter influenciado numa religiosidade Congo-angolesa, na qual o 

panteão se constitui de Deuses denominados Nkisis. Contudo, como já dito, nas fontes do 

início do XX, o termo utilizado para denominar a prática afro-religiosa em Alagoas é changô / 

xangô, e no contexto baiano, o termo calundu cai em desuso e é substituído por candomblé, 

termo de origem bantu. (Parés, 2018). Bastide (1960), cita que o termo xangô refere-se ao 

Deus iorubano Sàngó/Shangô; fora instituído por uma ação externa dos brancos, pois 

15 Irinéia Santos no seu livro A caverna do Diabo e outras histórias, de 2016, traz informações colhidas nas 
fontes da imprensa sobre alguns sacerdotes negro-africanos e suas ações no início do século XX. 



41 

perceberam a importância exercida por essa divindade. O candomblé se entendia como todas 

as formas de danças da cultura negra, fossem elas sagradas ou profanas. 

Em torno desses ajuntamentos de escravizados, livres pobres e africanos livres, com 

toques de tambores e atabaques, relembravam que eles não eram daqui. Atravessaram o 

oceano e alguns trouxeram em seus corpos16, mentes e hábitos a presença constante das suas 

divindades e ancestrais. Ao dançarem embalados pelas batucadas, alegres pela aguardente, 

transportavam seus pensamentos para um imaginário de liberdade, longe das amarras racistas 

da sociedade brasileira. 

A recriação das antigas comunidades africanas no Brasil, proporcionou a propagação 

e ensinamento das antigas práticas milenares dos sacerdotes africanos para seus descendentes. 

Motivados pela busca da experiência do bem viver, ou diminuir as más experiências. Mas, a 

maior motivação se baseava na comunhão comunitária dos deuses e ancestrais com seus 

descendentes, igualmente a comunhão entre seus pares, desenvolvendo uma rede de 

sociabilidade e ajuda mútua. 

Para que essa cultura sobrevivesse, e seus participantes tivessem as suas 

perseguições amenizadas, foi preciso revestir a africanidade de elementos cristãos-europeus, 

reelaborar as cerimônias, algumas vezes sem a presença dos tambores, utilizando-se de outros 

instrumentos, escondendo debaixo dos altares, com imagens e santos e santas, objetos de 

cultos das divindades africanas. No próximo tópico analisaremos a prática inter-sincrética 

entre as religiões de matriz africana e o catolicismo romano. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

16 Escarificações iniciáticas, pequenos cortes e tatuagens, feitas no rosto e corpo, com intuito de identificação de 
indivíduo com grupo familiar e ancestral. (Parés, 2018; Marques, J., 2009) Prática presente ainda nos 
candomblés e xangôs. 



42 

3.3 Sincretismo e o culto à Sàngó no xangô alagoano  
 

Antes de abordarmos a importância do culto ao orixá Sàngó, no Brasil, e 

especialmente, em Alagoas, precisamos tocar em uma temática delicada, e ainda em pesquisas 

e sem muitos consensos, o sincretismo religioso ou sincretismo inter-religioso. Através dos 

estudos das ciências humanas e sociais buscamos entender e historicizar sobre as práticas 

sincréticas nas religiões de matriz africana, antes do século XX. Como ainda nos faltam mais 

pesquisas realizadas nesse sentido, vamos no ater aos materiais produzidos na primeira 

metade do século XX, quando informações foram recolhidas, diretamente, de africanos e de 

seus descendentes diretos.  

Nas comunidades de terreiros a tradição oral é reforçada no seguinte sentido: os 

colonizadores, ao chegarem nas comunidades africanas, empreenderam uma catequização, 

como também foi realizado aqui nas Américas; o catecismo consistia em que os elementos 

culturais dos povos africanos e indígenas que pudessem ser substituídos e adaptados aos 

elementos cristãos, assim seria feito; já aqueles elementos concebidos como totalmente 

pagãos deveriam ser extirpados, e os aborígenes não mais deles participariam. 

Com essa estratégia, os orixás, voduns e Nkisis, ou uma parte deles, teriam uma 

correspondência com os santos e santas católicas, a princípio sem muita elaboração; 

entretanto, essa estratégia foi sendo aperfeiçoada, ao ponto de buscas de elementos que 

pudessem ligar os dois elementos religiosos, o africano e o católico. (Bastide, 1960). 

Bastide (1960), continua a afirmar que os maiores operadores do sincretismo 

religioso foram as irmandades leigas, presentes em África e se deu uma continuidade aqui no 

Brasil, como já vimos anteriormente. Ele ainda afirma que os bantus foram os mais 

influenciados pelo sincretismo. Ao ponto de, o sincretismo, ao mesmo tempo, em que 

adulterou as religiões africanas, foi também o meio de preservar “valores puramente 

africanos” (p. 79). 

O sincretismo, por muitos, foi entendido como uma imposição do colonizador 

branco-cristão, no entendimento de o branco ser superior ao preto; o Deus cristão sendo 

superior aos Orixás, uma guerra de onde os Orixás saíram perdedores, e seus devotos foram 

subjugados. Roger Bastide (1960), descreve que esse era um dos pensamentos daqueles que 

puseram-se a pesquisar sobre os sincretismos religiosos. Esse pensamento coloca o 

negro-africano como um ser passivo que aceitou sem relutâncias essa imposição, o que 

demostraria não ser profundamente ligado à religiosidade africana, pois, caso “contrário, não 

teria se convertido com tanta facilidade”. (Brandão, 1988). 



43 

Esse pensamento racista, já foi superado, sabemos que a “passividade” dos 

negro-africanos, quando existia, não passava de uma estratégia para ludibriar aos brancos. 

Nossa intenção não é colocar o negro-africano como enganador ou vilão, mas também retirar 

ele do lugar de vítima-passiva, e sim enxergá-lo como autônomo e agente de sua própria 

vivência. (Marques, J., 2009; Reis, 1983). 

Do mesmo modo que os batuques profanos camuflavam os batuques sagrados, os 

santos católicos brancos camuflavam os objetos sagrados dos Orixás-Voduns-Nkisis,  

 
[...] não nos devem fazer esquecer que os santos foram, primitivamente, simples 
máscaras brancas colocadas no rosto negro das divindades ancestrais. Os membros 
dos candomblés, quando conquistada um pouco de sua confiança, confessam isso de 
bom grado ainda hoje. O segredo não era uma medida de proteção suficiente para a 
sobrevivência dos calundus; invasões da milícia ou da polícia podiam, a cada 
instante, interromper o cerimonial; era preciso, portanto, dissimular o mais possível 
aos olhos dos brancos o caráter africano do culto que aí se rendia, colocando sobre o 
pegi, onde as pedras de santo consumiam as oferendas ensanguentadas, um altar 
católico, enfeitado com flores de papel, toalhas brancas, imagens e pinturas de 
santos. Escolhiam-se evidentemente os santos que mais se aproximavam das 
divindades verdadeiramente adoradas nessas seitas, mas os cânticos que subiam ao 
altar iluminado de velas eram dirigidos de fato a Ogum e não a São Jorge, a Omolu e 
não a São Lázaro. É daqui que devemos partir para compreender o sincretismo 
religioso, [...] (Bastide, 1960, p. 229). 

 
 

Isso também se desenvolveu nas terras alagoanas. Uma reportagem do Diário das 

Alagoas foi reproduzida pelo jornal A Nação, do Rio de Janeiro, em 17 de julho de 1872. 

Podemos, através dessa fonte, construir uma imagem de como eram os ilês-axé em Maceió e 

as suas dinâmicas, inclusive as práticas sincréticas. Transcrevo a reportagem na íntegra para 

podermos extrair as informações. 

 
Noticia o Diário das Alagôas o seguinte: “No domingo 23 do corrente (Junho) o 
Rev. conego vigario da freguesia, acompanhado pelo Sr. subdelegado em exercicio, 
tenente Lucio José da Costa, visitaram uma casa à rua do Reguinho n. 38 onde se 
dizia, que alguns pretos africanos participavam actos de idolatria promiscuamente 
com exercicios religiosos do catholicismo. A’s 5 horas desse dia acharam-se essas 
autoridades, imprevistamente, à porta da mencionada casa, onde penetraram por 
consentimento de uma velha preta que se dizia a proprietaria, até ao quarto onde 
estava Santa Barbara, a padroeira dos ditos africanos. O quarto estava então escuro; 
mas exigindo o Rvm. vigario que mandassem vir luz examinou-o, com o Sr. 
subdelegado, esculposamente, resultando verem o seguinte: “O quarto estava 
guarnecido de cortinas, há viam pelas paredes diversas placas de iluminação com 
espermacete. Pendiam das paredes duas ordens de quadros, mais ou menos ricos, de 
diversos santos do kalendario, algumas cruzes de pequena dimensão sobrepostas a 
esses quadros. Sobre uma mesa, um sanctuario de madeira em que estava encerrado 
um pequeno vulto de Santa Barbara, feito com perfeição; alguns jarros com flores 
ornavam essa mesa, sobre a qual também estavam alguns castiçais com velas de 
espermacete “Sobre um estreito estrado estavam arrumadas em ordem, grande 
colleção de pedras, a que dão o nome de corisco (aerolitho, meteorolitho) e de 



44 

envolta com ellas, diversas bilhas com agua natural. Sobre o mesmo estrado estavam 
alguns emblemas de martírio, como pequenas settas de ferro, varinhas aguçadas, 
etc., que disseram symbolisar os martyrios de S. Sebastião. “A um lado, e pendente 
da parede estava uma perna de madeira, oleada de preto (milagre ou voto) de uma 
doente que por intercessão de Santa Barbara ficara restabelecida de uma chaga 
cancerosa, que lhe corroia a perna. A agua das quartinhas é reputada agua milagrosa. 
As pedras symbolisam os raios contra a quaes é nossa advogada a martyr Santa 
Barbara.“Concluindo o exame de tudo, que ali estava, o Revm. conego vigario 
entendeu, mandar remover daquele quarto, para qualquer outro logar as pedras, e as 
quartinhas com agua, fazendo sentir no grande concurso de pretos, e pretas, que 
então se havia reunido, que, naqueles objectos, com quanto não ofendessem à 
santidade da nossa religião, porque eram resultados da fé que elles depositavam na 
intercessação da martyr Santa Barbara, com tudo, não deviam fazer parte dos 
objectos sagrados por elles venerados, e que consentia, apenas que ali ficassem os 
quadros, as cruzes e o sanctuario da martyr de sua devoção. Das pesquizas que 
fizeram soube-se, que naquele quarto, que é independente de toda a casa, sómente 
entram os que vão rezar a Santa Barbara, e que nem um modo de vida, lucrativo, 
disto fazem os pretos, não tendo sido encontrado nem um objecto, que fizesse 
suspeitar actos de venelicios, feitiçaria, idolatria, etc., nem uma razão de ser havia 
para outro alvitre fosse tomado pelo rvm, conego vigario senão o que prudentemente 
adoptou, desde quando somos informados que esses pretos seguem, mui 
religiosamente, os preceitos da nossa religião.17 

 

À primeira vista se tratava aquele quarto, de um oratório ou santuário dedicado à 

Santa Bárbara, confluindo a devoção e o catolicismo popular. Todavia, alguns elementos 

presentes descritos podem remeter à outra prática religiosa. A devoção à Santa Bárbara 

configurava um culto sincrético. Atualmente, essa santa é correlacionada com a orixá 

Iyansã/Oyá, mas, em outros momentos, além dessa orixá a santa foi sincretizada com o orixá 

Sàngó. As pedras, chamadas de “corisco”, são elementos votivos do culto a Sàngó, invocado 

como deus dos trovões e da justiça. A litolatria é a mais presente nos cultos de Sàngó e 

Iyansã. Possivelmente, o sincretismo de Xangô com Santa Bárbara parte da confluência desse 

orixá ter uma ambivalência masculina e feminina; com o passar do tempo o orixá vai perder 

as características ambivalentes e se tornar, exclusivamente, masculino. Além disso, nos 

terreiros de Maceió, Sàngó ganhou notoriedade. (Duarte, 1950, p. 71-72). 

Outros elementos, encontrados no quarto da rua do Reguinho, são as varetas 

aguçadas; pela descrição do repórter eram semelhantes às flechas fabricadas em ferro. Nos 

cultos africanos esses emblemas são encontrados nos cultos dos Odés, os caçadores. Na 

justificativa da dona da casa, aquelas varetas simbolizavam o martírio de São Sebastião. No 

Rio de Janeiro esse santo é sincretizado com o orixá Oxóssi, o grande caçador; porém, em 

Alagoas, encontramos São Sebastião interligado com o orixá Omolu/Obaluaê; e, esse, por sua 

vez, também está interligado a São Lázaro. Este sincretismo seria por ser Obaluaê invocado 

17 Hemeroteca Digital. Jornal A Nação. 1872, p. 2.  Obtivemos informação sobre a fonte através do texto de 
Paulo Oliveira. OLIVEIRA, Paulo Victor de. Maceyobissínia: trajetórias negras em Alagoas e sua 
representação. Maceió: Edufal, 2023. 



45 

como orixá das pestes, especialmente da varíola. (Duarte, 1950, p. 70). São Sebastião, no 

catolicismo popular, é invocado contra as pestes e a fome, dificuldades enfrentadas pelos 

“ditos africanos”, o que os teria levado a essa devoção. 

O elemento que pode remeter a religiosidade de matriz africana é o uso das 

quartinhas com água, essas sempre estão presentes nos pejis. As quartinhas, provavelmente, 

pertenciam aos outros “pretos”, que faziam parte da membresia daquela comunidade religiosa 

e que, para lá, foram para retirar os elementos indicados pelo vigário, e os transportaram para 

outro lugar. 

O vigário, que fiscalizou o quarto, sabia bem quais elementos vinham do 

catolicismo, como a imagem da santa, os quadros e as cruzes, aqueles que configuravam com 

uma devoção popular. Ele mandou que fossem retiradas, entretanto, as quartinhas com água e 

os outros objetos não litúrgicos. Não foram encontrados, no local, segundo o jornal, nenhum 

indício de “feitiçaria”. Com isso, concluíram que os ditos africanos eram “muito devotos, 

seguidores do catolicismo”. Outro elemento não encontrado, pelo menos no quarto, foram os 

tambores e atabaques; como já dissemos, podia ser o não uso dos tambores um mecanismo 

para evitar as batidas policiais. Ou, esses tambores poderiam estar em outro cômodo da casa? 

Para escondê-los e despistar a fiscalização? 

A presença de um ex-voto, através da perna de madeira, indicaria que naquela casa 

tinha não somente um culto organizado, mas também a assistência a uma possível clientela, 

que ali recorria em busca de auxílio para as suas demandas. A cura das feridas nas pernas nos 

remete aos sacerdotes e sacerdotisas africanos, que usam dos chamados ebós para 

harmonizarem a vida das pessoas, seja nos aspectos físicos, materiais, sentimentais e 

espirituais. Essa prestação de serviços já era proveniente desde o século XVIII, ao menos, e os 

atendidos não eram somente os negros, mas também pardos e brancos; vale lembrar, uma 

estratégia para ampliar as redes sociais. (Parés, 2018). 

Atualmente, a rua do Reguinho é a rua Dias Cabral, na região central de Maceió. No 

século XIX, aquela região era os limites do primeiro distrito, ali surgiram os bairros do Prado 

e da Levada. No final do XIX e início do XX, a região tinha uma grande manifestação 

negro-africana. A comunidade negra-africana daquela localidade transitava pelas ruas, vendia 

e comprava e exercia seus poucos direitos. (Ferreira, 2021). Como a africana Romana da 

Costa que tinha como posse uma casa na referida rua. Em seu testamento, ela incumbiu o 

africano José Pereira da Costa Maceió, que vendesse a casa para que, com a quantia, custeasse 

o sepultamento dela, e tomasse outras providências.  



46 

[…] deixou uma casa na rua do Reguinho, nesta cidade, com duas portas e uma 
janela de frente, de sua propriedade, afei (?) o africano José Pereira da Costa Maceió 
vendê-la para affectuar seu enterro que do restante do dinheiro da dita casa deixando 
duzentos mil reis (200.000) para seu afilhado Rufino de tal, residente no município 
do Muricy, por acaso resta esta importância; dez mil reis (10:000) para a missa do 7° 
dia, e vinte e cinco mil reis (25:000) para a Maria Aurelia de Araujo, ficando os 
moveis existentes na dita casa, para o mesmo africano José Maceió, e que por meio 
deste revogo qual quer testamento ou concilio que porventura apareça.[...]18 

 
O testamento de Romana é uma fonte interessante por trazer fortes indícios das redes 

de solidariedade e das relações de amizade constituídas por africanos livres na cidade. Por 

outro lado, é necessário ainda um cruzamento com outros documentos para saber se Romana 

foi afiliada à alguma irmandade religiosa ou se participara, talvez, do culto de Santa Bárbara.  

Ainda naquela rua, têm-se informações sobre a casa de Chico Foguinho, afamado 

babalorixá e carnavalesco, que ganhou a alcunha de “pae do carnaval, [pois] as festas de Santa 

Bárbara e seus maracatus movimentavam a região”. (Santos, I., 2016, p. 83-84). 

Assim, vemos que a região central, ao que tudo indica, tinha essa massiva presença 

negra, e foi um dos redutos privilegiados para o surgimento dos primeiros xangôs de Maceió. 

Precisamos de mais fontes para apoiar a hipótese de o santuário de Santa Bárbara ser a mesma 

casa de Chico Foguinho, ou, se ele pertenceu àquela comunidade religiosa, se era descendente 

biológico ou espiritual da antiga dona da casa, assumindo, posteriormente, a liderança como 

herdeiro. Essas e outras questões poderão ser respondidas à medida que o contato com outras 

fontes for possível. 

Com essa gama de informação, precisamos retomar sobre o culto a Sàngó em 

Alagoas. O ilê-asé (ilê-axé) da Rua do Reguinho, até o momento foi a casa mais antiga 

identificada nas fontes do século XIX, outras possíveis casas aparecem no pós-abolição. 

Alfredo Brandão, provavelmente, por não ter contato com essa fonte, ou se tivesse, não 

interpretaria que ali fosse um culto a orixás, afirma que os cultos africanos  só se fizeram 

presentes, em Alagoas, no pós-abolição. Contudo, vimos que, em 1872, já contava com uma 

comunidade organizada com cultos às divindades africanas. Se pensarmos nas continuidades e 

mudanças do processo histórico, houve culto organizado, em Alagoas, desde o período 

colonial. 

Marc Schiltz, desenvolveu uma pesquisa preciosa sobre os cultos de Ará (Airá) e 

Sàngó, na região da chamada iorubalândia, na verdade, a “sobrevivência” desses cultos, 

especialmente, o de Ará. No Brasil esses Orixás têm uma aproximação e um distanciamento, 

inclusive com diversos mitos que explicam isso. 

18 Arquivo Judiciário de Alagoas. Testamento de Romana da Costa, 20 de maio de 1901. Fonte concedida pela 
profa. Dra. Irinéia Maria Franco dos Santos. 



47 

Nas três localidades onde Schiltz observa o culto ao orixá Ará, os ojubós, -os 

altares-públicos-, constam diversos objetos votivos; entretanto, os principais são pedra de 

raios e varetas de ferros, juntos do assentamento de Ará encontram-se outros assentamentos 

como os do irmão dele, e da esposa. (Schiltz, 2021). 

A hipótese para que o culto ao Deus do trovão, tenha se fortalecido no Brasil e ter 

tido grande propagação são três, a primeira é a seguinte: na segunda metade do século XVIII e 

na primeira metade do XIX, inúmeros africanos da região iorubá são introduzidos no Brasil, 

principalmente na então capitania da Bahia, esse processo foi resultado do declínio do império 

de Oyó. Esse império havia avançado sobre outros povos iorubás; ao dominarem outros 

povos, estabeleciam também o culto real do Alafin, o soberano daquela cidade-estado; o culto 

era do orixá Sàngó..Schiltz, 2021).  

As disputas internas na sucessão do poder, as revoltas e levantes ocorridos no interior 

do império, contra a capital e as investidas dos povos vizinhos contra o império, levou ao 

declínio, com parte da sua população sendo escravizada por guerras, inclusive alguns líderes 

políticos e religiosos. (Verger, 1987). 

A segunda é: Que esses africanos, que no contexto do tráfico negreiro, foram 

denominados como nagôs, criaram uma rede sociabilidade, nas suas irmandades católicas, 

como também em seus candomblés. (Silveira, 2006). O número desses, superou os dos bantus 

e dos fons naquela capitania, no início do XIX, o que proporcionou a difusão e a ampliação da 

sua cultura (Parés, 2018). Mas, o principal fator foi que os nagôs constituíam a maioria dos 

escravizados urbanos, e com suas posições estratégicas, o que possibilitou que muitos 

conseguissem, por diversos meios, as suas alforrias. A mobilidade desses indivíduos libertos, 

viabilizou que alguns retornassem para a África, ou como bem observado, criassem uma rede 

comercial entre as duas costas, o que fortalecia as interações com a cultura africana. (Verger, 

1987). 

E, a terceira hipótese é que esses mesmos africanos que viajavam entre África e 

Bahia, também criaram suas redes de sociabilidade em outras partes do Brasil; sendo assim, 

traziam experiências e produtos, inclusive litúrgicos, da costa africana e os distribuía pelo 

Brasil. Nessas viagens serviam também para as interações religiosas; sacerdotes e 

sacerdotisas, criaram suas comunidades religiosas, principalmente, nas cidades onde havia 

uma comunidade negro-africana já estabelecida. (Castillo, 2016). 

Rodolfo Manoel Martins de Andrade (Bamboxê Obitikô), que teve essas viagens 

pesquisadas por Lisa Castillo, esteve presente em Pernambuco em contato com as 

comunidades religiosas de lá. Outros sacerdotes podem ter passado por Alagoas, como 



48 

também sacerdotes vindos diretos da África e aqui foram escravizados e, posteriormente, 

criaram suas comunidades religiosas.  

Aludimos a respeito do sacerdote Chico Foguinho, e, tem surgido o interesse por 

outro, que ficou conhecido na imprensa maceioense, sendo considerado um grande sacerdote 

africano, Félix da Costa, o Mestre Félix, residente no Jaraguá, outro bairro marcado pela 

presença negro-africana. (Ferreira, 2021).  

Nomes de outros sacerdotes e sacerdotisas surgem no cenário alagoano no início do 

século XX, devido às ocorrências referentes ao Quebra de xangô; evento assim conhecido 

quando uma liga de milicianos, invadiram e depredaram as casas de axés de Maceió da região 

metropolitana, em 1912. Neste cenário do auge da perseguição às religiosidades de matriz 

africana no já estado de Alagoas, os sacerdotes e sacerdotisas foram agredidos e afugentados, 

alguns foram para outros estados e lá deram continuidade às suas atividades religiosas. As 

peças que sobreviveram à devassa iconoclasta foram expostas ao ridículo e à curiosidade, 

atualmente essas peças compõem o acervo do Museu do Instituto Histórico e Geográfico de 

Alagoas (Rafael, 2012).19 

Com todas as dificuldades e preconceitos, os negros-africanos conseguiram 

restabelecer seus cultos mesmo de forma camuflada,  o que permitiu a eles avançar pelo 

século XIX, adaptando-se  à realidade repressiva que a população (escravizados e livres) 

enfrentava, a vigilância das autoridades, e principalmente, com o clima de medo, instalado na 

sociedade por conta das revoltas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

19 Neste ano de 2024 as peças foram tombadas como patrimônio nacional pelo IPHAN, a partir da atuação 
organizada das comunidades de terreiros, NEABI e INEG. 
https://www.gov.br/iphan/pt-br/assuntos/noticias/colecao-perseveranca-recebe-tombamento-provisorio-do-iphan  



49 

4 OS SONS DE REVOLTAS E AS PROIBIÇÕES AOS BATUQUES  

4.1 Revoltas e sedições negras em torno dos batuques 
 

Até o momento, analisamos as funções dos batuques, nas suas manifestações 

culturais, como também nas redes de sociabilidades dos negros-africanos, no final do século 

XVIII e no decorrer do século XIX. Passamos agora a analisar o aspecto dos batuques, em 

função das revoltas e rebeliões no Brasil oitocentista, principalmente, na região nordeste. 

Essas revoltas de cunho político, no contexto da escravidão, tiveram como principal aspecto 

agregador o elemento étnico e social. 

A historiografia já consolidada, nos descreve que o início do século XIX foi marcado 

pelas diversas tentativas de revoltas. Entre elas, se destacou, a ocorrida na então capitania da 

Bahia, ou pelo menos foi entre aquelas  a mais pesquisada e relatada. A tentativa da revolução 

de 1835, na cidade de Salvador,  foi sufocada e desarticulada. Mas, antes dessa, outras já 

haviam sido articuladas e tiveram também esse mesmo resultado. 

Tais revoltas tiveram por maior característica a presença de negros, escravizados, 

forros e libertos; porém, outra característica que se destacava era a recorrência da participação 

de escravizados de uma "nação" , os Hauçás, que articulavam as revoltas; esses e outros 

africanos escravizados, que seguiam o islã, ficaram conhecidos no Brasil como "malês". Eles 

eram provenientes do tráfico entre a Costa dos Escravos e a Bahia, região do ocidente 

africano. (Reis, 1986). 

 A dinâmica das guerras entres os fulanis e os hauçás, teve como consequência o 

aprisionamento desses últimos, para serem vendidos como escravizados de guerra. Essas duas 

etnias africanas eram caracterizadas por pertencerem à região islâmica. As guerras foram 

responsáveis também pela queda do império de Oyó, como vimos anteriormente. (Parés. 

2018; Reis, 1986). 

Como dissemos, o comércio entre a costa baiana e a costa ocidental da África, já era 

consolidado por muitos dispositivos, isso contribuiu para que inúmeros africanos Hauçás e 

Nagôs adentrassem nos portos baianos, no final do século XVIII e início do XIX. (Verger, 

1987). Esse grande número de africanos, provenientes de uma mesma "nação", foi a 

motivação das revoltas negras na Bahia. Esse fator já havia sido considerado pelo Conde da 

Ponte, que alertava sobre a presença de escravizados da mesma nação, principalmente, em 

uma mesma capitania. Bem certo que com o aumento de africanos escravizados 



50 

desembarcados na Bahia, muitos foram revendidos para outras regiões do Brasil, 

principalmente, aquelas próximas da então capitania. (Parés, 2018). 

Bastide (1960), ao pesquisar sobre as religiosidades dos Hauçás-Malês no Brasil, 

relata que muitas das tradições foram readaptadas e, ao mesmo tempo, influenciadas por 

outras religiosidades, e não somente o cristianismo; mas, principalmente, aqueles que foram 

transportados com eles da África para cá, e compartilhavam a mesma situação social da 

escravidão. Entre influenciar e serem influenciados, se concretizou nas interações do 

cotidiano, e as reuniões secretas organizadas, onde as revoltas eram planejadas. 

Essas reuniões eram caraterísticas de ajuntamentos de negros, diferentes daqueles 

ajuntamentos ocorridos nas ruas, praças, terrenos baldios e pátios de igrejas. Ocorriam nas 

caladas da noite, nos subúrbios e arrabaldes das vilas e cidades. 

Bastide (1960), defende que durante os séculos XVII e XVIII, as maiores expressões 

de revolução negra contra a ordem social colonial, foram os quilombos. A princípio eram 

comunidades formadas de negros rebeldes e fugitivos, localizadas nas matas de difícil acesso 

para que não fossem localizados e destruídos; entretanto, com a destruição o maior quilombo, 

o de Palmares, essa modalidade foi deixando de ser utilizada. O sociólogo afirma que, já no 

século XVIII, havia somente pequenos quilombos sem expressões. Porém, as articulações 

negro-escravizadas não deixaram de existir, e organizavam revoltas e rebeliões, e ações de 

pequenos grupos e individuais.  

As revoltas Hauçás-Malês têm sido interpretadas por diversos historiadores como 

revoltas motivadas pelas questões religiosas. Provavelmente pelas características do Islã na 

propagação da Jihad, chamada “guerra santa”. Outras revoltas escravas, do início do século 

XIX, foram interpretadas pela visão da religiosidade africana. (Bastite,1960). Já outros 

pesquisadores trazem uma nova interpretação para esses movimentos revoltosos, na qual a 

motivação é a busca pela liberdade, o fim da sociedade escravista, a tomada do poder, e em 

algumas vezes o extermínio das elites e senhores brancos, principalmente os europeus. (Reis, 

1986).  

Não podemos negar que muitas dessas revoltas foram agregadas pelo elemento 

religioso africano, islamizado ou não; todavia, o maior elemento que conseguiu reunir 

africanos e negros brasileiros, hauçás e nagôs, escravizados e libertos, foi a situação em que 

os negros eram subalternizados e desumanizados.  

Como vimos, o elemento religioso não era a principal motivação e ponto agregador 

nas revoltas negras, mas ele sempre esteve presente. Os candomblés serviam como reuniões 

para os negros se ajuntarem e planejarem suas revoltas, quando também os filhos-de-santo, 



51 

por além da rebelião, reivindicaram seus direitos e impuseram suas vontades no 

enfrentamento à ordem elitista. (Reis; Silva, 2009). 

O governador da capitania de Pernambuco, Caetano Pinto de Miranda Montenegro, 

tomou algumas medidas para a regulamentação sobre ajuntamentos de batuques, religião e 

outras coisas; essas medidas foram tomadas após uma solicitação da Irmandade de Nossa 

Senhora do Rosário dos Pretos de Olinda, que solicitava a permissão para saírem pelas ruas, 

em dezembro de 1815, com a bandeira da padroeira, com toques de instrumentos, zabumbas, 

clarinetas e fogos de ar. Esse pedido foi deferido pelo ouvidor geral Antonio Carlos Ribeiro 

de Andrada, entretanto, não agradou ao então governador da capitania. (Apud Silva, L., 2001). 

O governador Miranda Montenegro, ao elencar alguns procedimentos tomados para 

com esses ajuntamentos, foi cauteloso, ele não queria proibir ou "embaraçar", os batuques de 

ruas, que ocorriam nos dias de domingo e dias santos. Mas, que agissem com precaução para 

aqueles onde tinha presença de escravizados, como também aqueles que ocorriam no horário 

noturno. (Silva, L., 2001). 

Outra preocupação do administrador era sobre a pureza da religião católica. Em carta 

endereçado ao Ouvidor Geral, sugere que o ideal seria "antes se pudesse conseguir que os 

habitantes de Olinda não misturassem nas festas cousas profanas com divinas” e que, também, 

“o culto se praticasse com a maior pureza e santidade; cuidando-se mais em gravar nos 

corações os princípios da verdadeira moral, do que em distraí-los com aparatos profanos; com 

os quais, e com algumas práticas minuciosas, muitas vezes o povo ignorante julga ter 

cumprido os deveres da Religião". (Silva, L., 2001). Percebe-se que o processo de 

romanização que atuaria no século XIX, tinha sido gerado, provavelmente, pelas reformas 

ocorridas no século XVIII. 

A cautela e preocupação do Governador, o que parece, tinha a intenção de manter a 

tranquilidade que se fazia presente na capitania de Pernambuco, e, ao mesmo tempo, 

implementar uma “modernidade” a modos do que era ditado pela metrópole; onde coisas que 

pudessem afetar a paz e  a tranquilidade, e coisas que não remetessem a civilidade e a 

solenidade, deveriam não ter espaços naquela capitania. 

Porém, a paz e tranquilidade já não era certeza, pelo menos ao sul da capitania. No 

mesmo ano de 1815, foi desarticulada o que seria uma revolta de negros, escravizados e 

libertos, segundo as autoridades, negros afugentados vindos da Bahia, depois que as sedições 

daquela capitania foram desarticuladas. Isso justificaria a presença de africanos hauçás, na 

então, comarca de Alagoas, mas também a hipótese de que outros escravizados chegaram 

àquela região pelo tráfico direto atlântico, como também pelo tráfico interprovincial, já que a 



52 

capitania da Bahia, era próxima da comarca de Alagoas. Não vamos discorrer sobre o assunto, 

mesmo sendo de grande interesse para a historiografia alagoana e brasileira, com isso 

indicamos os trabalhos realizados por Luis Geraldo Silva (2001) e o de Danilo Marques 

(2018), que pesquisaram sobre essa sedição. 

O que nos interessou neste momento, foi aquilo que tange a nossa pesquisa, as 
medidas tomadas pelas autoridades naquele ano. O marechal José Roberto Pereira da Silva, 
designado para tratar da sedição, logo que chegou implantou algumas ordens, como o toque 
de recolher, aprisionar qualquer “preto” encontrado à noite nas ruas com instrumento 
ofensivo, e, patrulhar as ruas da Vila das Alagoas. 

  
[...]uma Patrulha do Piquete estabelecido para de noite rondar, e nos Domingos e 
Dias Santos, expedirá do seu alojamento outra composta de 8 soldados, e um 
[oficial] Inferior, para rondar das 3 horas da tarde até o anoitecer, toda esta Vila, 
evitando haverem batuques, ou outro qualquer ajuntamento de pretos que possam 
inquietar o Público, e faltarem ao serviço de seus senhores. (Apud, Silva, L., 2001). 

 

As autoridades, ao proibirem os batuques e ajuntamentos de negros, sabiam que eram 

nessas reuniões que ocorriam os planejamentos sediciosos. 

 
[...] os negros nos Domingos, nas imediações da Vila das Alagoas, e Povoações de 
Maceió e São Miguel de seu termo, faziam Batuques, em que se evitavam 
cautelosamente as desordens, mas em que lavrava o entusiasmo, ou pela reunião de 
negros de ambos os sexos, e pelo excesso de bebidas espirituosas, ou pela esperança 
de futura e próxima liberdade, e como já a possuíssem, os negros se davam 
mutuamente títulos honrosos, liberalmente distribuídos por Inácio escravo de José 
Fernandes Bulhões [...]. (Apud, Silva, L., 2001). 

 
 
 ​ A primeira vez que a sedição foi programada era na festa do Espírito Santo, os líderes 

da sedição, posteriormente, programaram-na para as festas natalinas, possivelmente para 

aproveitar os ajuntamentos de negros nas festas, como também as distrações dos senhores e 

das autoridades. Coube mais ainda que as autoridades vigiassem as movimentações da 

população negra em geral. (Marques, D., 2018; Silva, L., 2001).  

Após os eventos de 1815, os envolvidos foram julgados e penalizados, inclusive com 

a pena capital; ao que parece, a paz foi restabelecida na comarca como também na capitania. 

Contudo, em 1817, a comarca de Alagoas foi desmembrada de Pernambuco, criando uma 

nova capitania e, posteriormente, província. Não se sabe se os anos marcados por quilombos, 

naquele território, e as sedições de 1815, como também as sedições por todo Brasil e, 

principalmente na Bahia, se as notícias dessas, criou no imaginário alagoano um clima de 

tensão e preocupação, levando as autoridades a estabelecer um controle maior sobre os 

escravizados, sobre os negros em geral e seus ajuntamentos. Mais ainda sobre aqueles onde os 

batuques se faziam presentes. É certo, no entanto,  que nos anos seguintes, os Códigos de 



53 

Posturas das cidades e vilas, como veremos posteriormente, expressavam uma sistemática 

orientação nesse sentido. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 

4.2 Controle social 

Nessa conjuntura a regulamentação e a proibição das manifestações negras,  se 

intensifica e são promulgados os ordenamentos sociais. As cidades e vilas brasileiras passam 

por momentos de modernização e, com isso, a população negra e pobre foram os mais 

atingidos por essas regulamentações e proibições. 

O século XIX configurou-se, dentre outras coisas, pelo anseio de modernização 

através da urbanização e da “higienização social”. Esse era o projeto seguido pela corte no 

Rio de Janeiro; mas, logo se tornou modelo para as outras cidades brasileiras. Para isso, foram 

implementadas várias reformas urbanas, que visavam criar cidades com melhores estruturas; 

foram implantadas as reformas sociais, na defesa de um discurso de civilização que 

reverberou por diversas capitais provinciais. (Vicente, 2016).   

Mas, esse processo de transição, do rural para o urbano, fora deveras lento e tardio. 

A cidade se misturava com o campo, seus limites não eram totalmente definidos, uma linha 

tênue os separava. (Mattoso, 1982; Wissenbach, 1998). Em Maceió, os dois pólos com 

características urbanizadas eram os da freguesia de Maceió e a freguesia do Jaraguá, como 

mencionado. Poço e Bebedouro eram arrabaldes em torno das duas outras, fazendo ligações 

entre elas. Havia também as povoações do Trapiche da Barra e Mangabeiras, essas ligadas à 

cidade, mas ainda sem as características urbanas, como apontado por Sávio de Almeida 

(2011). Nos seus entremeios, a presença negra era mais presente, buscavam meios de 

sobrevivência e enfrentamento ao regime escravocrata. (Marques, D., 2013). 

A configuração de cidades repletas de escravizados, de africanos livres, de forros e 

de fugitivos, dificultava um controle sobre os cativos, ao mesmo tempo que dificultava que 

os fugitivos fossem capturados. As autoridades sentiram a necessidade de regulamentar a 

vida social, e não somente a dos negros, mas também dos brancos pobres e ricos. A 

urbanidade e civilidade precisavam ser estabelecidas e, para isso, foram criados códigos de 

posturas, como forma de moldar a população. (Maia, 2008). 

Os códigos de Posturas tinham como finalidade o ordenamento social de convívio, 

“normatizando práticas individuais e coletivas, públicas e privadas”. Orientar, regular e 

fiscalizar seriam os intuitos, incluindo a higienização e limpezas das vias públicas, orientar 

sepultamentos, evitar o tráfego irresponsável de animais, zelar pela moralidade e ordem 

pública, como também inibir a perturbação e quebra do sossego. (Vicente, 2016, p. 3).  

Neste sistema de fiscalização e regulação dos comportamentos sociais, as classes 

dominantes manifestavam um interesse preponderante, uma vez que eram elas que detinham o 

poder legislativo. Os códigos de fiscalização estabeleciam um arcabouço disciplinar, impondo 



55 

sanções como multas e prisões, conforme a gravidade das infrações cometidas. A classe 

dominante exercia um controle tanto político quanto social, e as normatizações resultantes 

eram direcionadas às classes subordinadas. Nessa configuração, os dominados estavam 

sujeitos a um rigoroso conjunto de regras e penalidades, evidenciando a desigualdade 

estrutural que permeava o sistema social.  

O olhar vigilante, estava, principalmente, sobre os negros, focalizado sobre os 

escravizados. Destacamos alguns códigos das cidades de Maceió e Penedo: 

 
Lei nº 32 de 3 de dezembro de 1845: approva o código de posturas da camara de 
Maceió.  
(...)  
§ 3. Todo escravo de qualquer sexo, que for encontrado nas ruas, praças ou 
caminhos ou logares públicos, offendendo a moral por sinaes, palavras ou outro 
qualquer modo, sofrerá a pena de dous dias de prisão e cinco mil réis de multa.  
§ 4. Todo escravo que for encontrado depois do toque de recolher sem escripto do 
seu senhor datado do mesmo dia, no qual declare o fim a que vae, será recolhido a 
prisão e multado o senhor a três mil réis, e caso recuse a pagar, soffrerá cincoenta 
açoites o escravo e será solto; excetua-se o escravo ou escravos cujos senhores 
morarem fora da cidade e seus subúrbios, quanto à data do escripto que trouxerem.  
(...)  
Título IX – Sobre os diversos meios de manter a segurança, comodidade e 
tranquilidade dos habitantes  
(...)  
§ 10. Os escravos que forem encontrados fazendo desordem serão conduzidos à 
cadeia, dando-se imediatamente parte aos senhores para mandarem dar nos motores 
cem açoites, conforme a lei, e se recusarem fazê-lo sofrerão a multa de dez mil réis. 
Os que não forem considerados motores sofrerão metade da pena, bem como os 
senhores que os deixarem de castigar.  
(...)  

Resolução n. 378 de 23 de julho de 1861. Aprova posturas da câmera municipal de 
Penedo  

(...)  
Art. 4° Todo escravo, que for encontrado depois do toque de recolher sem escripto 
de seu senhor, datado do mesmo dia, em que declare que vae a mando seu, seá 
recolhido à prisão,  no dia seguinte entregue a seu senhor que fica sujeito a pagar a 
multa de dois mil réis; fica porém exceptuado o escravo, que chegar de viagem 
depois da predita hora, sendo para isso de mister que a patrulha ou qualquer 
encarregado da policia verifique a verdade, si não se convencer logo della.20  

 

Verifica-se que o controle sobre a mobilidade dos escravizados estava presente na 

legislação das cidades; além da vigilância dos senhores, a Província também desempenhava 

essa vigilância. Ficava sob a responsabilidade das autoridades a captura e o aprisionamento 

dos fugitivos. No relatório do chefe de polícia Manuel Juvenal Rodrigues Silva, de 19 de 

20 Compilação das Leis da Província – volume 2, p. 167-169 et. All. 



56 

julho de 1877, encontramos o seguinte:  

(...)  

No dia 11 mandando o delegado suplente da Vila de Santa Luzia do Norte cercar 
uma ilha denominada – Carrapato - por lhe constar que ali existe escravos fugidos, 
forão decerto encontrados João e Silvana, mulher deste, o qual, armados de 
espingarda resistia à prisão, e a não terem falhado fogo as espoletas, seriam victimas 
o major Manuel Correias da Silva, Prudente José Quaresma e Elias José de Omena, 
que acompanharam a deligencia. O delegado procedeu o interrogatório dos ditos 
escravo e continuo o inquerito policial para das-lhe o devido destino. De ordem do 
subdelegado desta cidade foi hontem recolhido a cadeia o escravo Salustiano, de 
Dona Rosa de Melo Vasconcellos.  

(...)21 
 

Na segunda metade do século XIX, a mão-de-obra escravizada sofreu uma redução, 

principalmente, nas províncias do norte. O império tentava emplacar as leis que proibiam o 

tráfico negreiro; outro fator foi o declínio do comércio de açúcar, que era o principal produto 

das províncias nortistas, sendo substituído pelo ciclo do café nas províncias sulistas. De 

Alagoas foram importados um número significativo de escravizados para trabalharem nos 

cafezais e nas cidades que faziam parte da dinâmica cafeeira. (Teixeira, 2016). 

Assim sendo, qualquer escravo fugitivo, que não retornasse para o senhor, 

significava prejuízo. Muitos desses fugitivos, ao saírem dos engenhos, não iam diretamente 

para os centros urbanos. Pelo contrário, procuravam abrigos em arrabaldes dos subúrbios das 

pequenas vilas, já que essas estavam próximas de lugares pouco movimentados; como o casal 

João e Silvana, que escolheram uma ilha próxima à pequena Vila de Santa Luzia do Norte. 

Alguns historiadores descrevem que esses lugares eram denominados mocambos, 

estruturas menores que os quilombos. Já outros fugitivos encontravam, nas cidades, lugares 

para se esconderem e recomeçar uma nova vida longe da servidão; ou, em alguns casos, as 

cidades serviam de passagem de lá irem para outras com maior demografia, o que facilitaria a 

camuflagem juntos aos outros negros, nos bairros periféricos. Longe dos olhares das elites, 

criavam pequenas áreas onde agrupavam os negros de diversas categorias, escravizados, 

livres, africanos livres e fugitivos. (Lindoso, 2011; Maia, 2008). 

Nesses “bairros quilombos” eram criadas redes de sociabilidade e ajuda mútua. Por 

isso, o temor dos senhores de que seus escravizados fugitivos encontrassem abrigos e apoio 

nesses lugares. Mas, o que nos interessa, nesse momento, é a busca das manifestações 

socioculturais, com as redes de sociabilidade voltadas para as comunidades afro-religiosas. 

Durante essas manifestações, os negros podiam, além de reverenciar seus deuses, 

21  ARQUIVO PÚBLICO DE ALAGOAS. Doravante APA. Documentação Chefatura da Polícia, 1877. (Caixa 
952). 



57 

liberar suas tensões e se divertirem, uma fuga da realidade servil e racista. Entretanto, isso 

não era bem quisto pela maioria dos líderes católicos e da elite branca, que viam nessas 

manifestações pagãs o retrato da barbárie e selvageria. Foi nesse sentido que fomentaram as 

proibições aos batuques; na busca da civilidade e sossego nas urbes, os códigos de posturas 

legislavam contra os batuques e sambas. 

A proibição aos batuques, nos códigos de posturas, em Alagoas, surgiram, até onde 

se pode verificar, em 1839 e seguiram até o ano de 1896. Na tabela a seguir poderemos 

consultar as localidades onde havia as proibições, os anos que entraram em vigor, o que era 

proibido e as penalidades. Vale lembrar que essa tabela foi elaborada com foco na proibição 

aos batuques e sambas, como danças de negros e ajuntamentos de escravizados, e de criados 

e criadas no pós-abolição; entretanto, diversas áreas do cotidiano eram legisladas pelos 

códigos. 

 
 
Quadro 2 — Informações dos batuques nos códigos de posturas 
 

Localidade Ano Lei Proibições Punição Observações 

Cidade das 
Alagoas 

(Marechal 
Deodoro) 

1839 Postura 
Municipais. 

Res. N°10 de 
11/07/1839 

Art. 2°  

Batuques, 
Danças 

indecentes, 
vozerias e 
bebidas 

espirituosas. 

Dois mil réis 
Dois dias de 
prisão (Dono 

da casa 
punição em 

dobro) 

 

Cidade das 
Alagoas 

(Marechal 
Deodoro) 

1839 Posturas 
Municipais. 

Res. N°10 de 
11/07/1839 

Proibição do 
espetáculo 

denominado 
“Quilombo” 

Oito dias de 
prisão/ Multa 
de dois mil 

réis. 
(Escravos, o 
dono pagaria 

a multa.) 

 

Maceió 1845 Cod. 
Posturas 

Municipais 
Lei N°32 de 
03/12/1845 
Título VII § 

3  

Escravos de 
qualquer 

sexo, 
ofenderem a 

moral em 
lugares 

públicos. 

Dois dias de 
prisão / 

Cinco mil 
réis. 

 

Maceió 1845 Cod. 
Posturas 

Municipais 

Escravos 
encontrados 
após o toque 

Recolhiment
o / Multa ao 

senhor de 

 



58 

Lei N°32 de 
03/12/1845 
Título VII § 

4 

de recolher 
sem 

autorização 
escrita.  

três mil réis. 
Obs.: Em 
recusa, 

açoitar o 
escravo e 
será solto. 

Obs.2: 
Exceção aos 

escravos, 
que os donos 

morassem 
fora da 
cidade. 

Maceió 1845 Título IX § 9  Proibia em 
casas e sítios 

batuques, 
danças de 
pretos, que 

incomodasse
m a 

vizinhança.  

Multa de três 
mil réis ao 

dono da casa 
ou chácara. 

 

Maceió 1845 § 10 Proibido 
escravos 
fazerem 

desordem. 

Condução a 
cadeia 

(comunicaçã
o ao senhor) 
/ 100 açoites/ 
dez mil réis 

 

São Miguel 
dos Campos  

1846 Posturas 
Municipais 
Lei 51 de 

18/05/1846 
Art.13  

Proibido 
fazer 

alaridos, 
vozeiras 

batuques 
nas ruas da 
Vila depois 
das 9h da 

noite. 

Quatro mil 
réis ou dois 

dias de 
prisão 

 

São Miguel 
dos Campos 

1846 Art. 14° Proibidos 
batuques ou 
Ajuntament

os de 
escravos, em 

qualquer 
lugar e em 
qualquer 

hora  

Multa de 
quatro mil 

réis. 

 



59 

Imperatriz 
(União dos 
Palmares) 

1846 Posturas 
Municipais 
Lei N°52 de 
18/05/1846 

Art.8°  

Proibido na 
Vila e 

povoações, 
batuques, 

danças 
indecentes, 

vozerias 
altas e 

bebidas 
espirituosas. 

Dois mil réis 
(todos), 

cinco dias de 
prisão ao 
dono da 

casa. 
Reincidência 
dubla plena. 

 

Assembleia 
(Viçosa) 

1846 Posturas 
Municipais 

Lei N° 53 de 
20/05/1846 

Art. 7°  

Proibição de 
batuques, 
danças, nas 
casas e ruas 
após 9h da 
noite que 

incomodasse
m a 

vizinhança. 

Multa de mil 
réis e cinco 

dias de 
prisão. 

 

Porto Calvo 1848 Postura 
Municipal 

Lei N° 94 de 
31/07/1848 

Absolutamen
te proibido 

os batuques, 
danças e 

ajuntament
os de 

escravos. 
Em qualquer 
hora e lugar 

Pena de duas 
a quatros 
dúzias de 
bolos em 
cada um 

 

Maceió 1851 Resolução 
180 de 

28/06/1851  

Proibição de 
escravos 
residirem 
fora do 

domicílio do 
senhor, sem 
autorização 
do mesmo e 
da polícia. 

Pena a quem 
alugar, 

quatro mil 
réis. O 

mesmo ao 
senhor do 
escravo. 

 

Atalaia 1853 Resolução 
214 de 

7/7/1853 

Ninguém 
poderia fazer 

alaridos, 
vozeiras e 
batuques, 
nas ruas e 

casas da vila 
após as 9 
horas da 

Multa de 
quatro mil 

réis / ou dois 
dias de 
prisão. 

 



60 

noite. 

Passo 
(Passo de 

Camaragibe) 

1854 Resolução 
N° 258 de 
8/5/1854 
Art. 26°  

Eram 
proibidos as 
vozerias e os 

batuques, 
nas horas de 

silêncio. 

Multa de 
dois a quatro 

mil réis e 
prisão de 
seis a oito 
dias. Os 

moradores 
da casa 

sofreriam em 
dobro. 

 

Cidade das 
Alagoas 

(Marechal 
Deodoro) 

1854 Resolução 
N° 443 de 
6/7/1854 
cap. VIII. 
Art. 57°  

Proibidos os 
batuques, 

palmas, 
vozerias. 
Para não 

perturbar a 
tranquilidade 

da 
vizinhança. 

Multa de 
dois mil réis 
e 24 horas de 

detenção. 

 

Penedo 1861 Resolução 
N°378 de 

23/07/1861 
Art.2°  

No Carnaval 
como em 

outros 
brinquedos 

de máscaras, 
não 

poderiam 
usar de 
carácter 
algum 

alusivo a 
religião ou 

pessoas 
designadas. 

Multa de 20 
mil réis, não 

havendo 
pagamento, 
sofreria oito 

dias de 
prisão. Se 

fosse 
escravo duas 

dúzias de 
palmatoadas 

 

Penedo 1861 Resolução 
N°378 de 

23/07/1861 
Art.4°  

Todo 
escravo, 

encontrado 
depois do 
toque de 

recolher e 
sem 

autorização 
dada no 

mesmo dia.  

Escravo, 
recolhido à 
prisão, no 

dia seguinte 
entregue ao 

senhor. / 
Senhor, 
sujeito a 
pagar a 

multa de 
dois mil réis. 

Obs.: O 
escravo que 
chegasse de 
viagem após 

o horário 
deveria ser 
verificado 

pela patrulha. 



61 

Água Branca 1882 Código de 
postura 

Cap.14 Art. 
56 §1° 

Fazer 
batuques e 

danças, 
gritos a 

noite, sem 
necessidade 
ou utilidade. 

Multa de 10 
mil réis, em 

caso de 
pobreza 10 

dias de 
prisão. 

 

Água Branca 1882 § 2° fazer danças 
roidoza, 

palmas, sejas 
as duas 

denominaçõe
s, nas ruas e 
subúrbios da 

vila 

Multa de 10 
mil réis, em 

caso de 
pobreza 10 

dias de 
prisão. 

Exceção, em 
dias de 
regozijo 

nacional, S. 
João e dias de 

núpcias.   

 

Santana de 
Ipanema 

1885 Código de 
postura 
cap.15 

Art.63 §2° 

Fazer 
sambas e 
batuques, 

seja qual for, 
nas ruas da 

vila. 

Multa de 5 
mil réis, não 
tendo meios 
cinco dias de 

prisão. 

 

Pão de 
Açúcar 

1888 Código de 
postura 
Título 

7°,Cap.3° 
§2° 

Fazer 
sambas e 
batuques, 

qualquer que 
seja a 

denominação
, na cidade e 
povoações. 

Multa de 
cinco mil 

réis ou 3 dias 
de cadeia. 

 

Pão de 
Açúcar 

1888 §3° Tocar tambor 
bumbo, 

instrumentos 
retumbantes, 
depois das 
9h da noite. 

Multa de 
cinco mil 

réis ou 3 dias 
de cadeia. 

 

Pão de 
Açúcar 

1888 §4° Tocar 
zabumbas e 
pífanos, nas 

ruas 
publicas, a 
não ser em 

festas 

Multa de 
cinco mil 

réis ou 3 dias 
de cadeia. 

Festas 
religiosas 

aqui 
sinalizam, 

festas 
católicas. 



62 

religiosas. 

Maceió 1892 Cód. De 
Posturas 

Art. 120 §2° 

Proibido 
fazer 

sambas e 
batuques, 

qualquer que 
seja a 

denomina- 
cão, dentro 
das ruas da 

cidade e 
povoações. 

Multa de 
cinco mil 

réis. 

 

Maceió 1896 Cód. 
Flamular de 

Maceió. 
Art. 48 § 2° 

Proibido o 
criado e a 

criada, 
fazerem 
parte de 

batuques e 
cantilenas 
indecentes. 

24 horas de 
prisão. 

 

Fonte: Compilação das Leis da Província e Códigos de Posturas no acervo do Arquivo Público de Alagoas.  

Durante o século XIX, à medida que as cidades e vilas eram estabelecidas, seus 

códigos de posturas foram criados. Pela documentação da Assembleia Provincial de Alagoas, 

sabe-se que um dos requisitos para que houvesse a elevação à posição de vila ou cidade, era 

necessário um código de postura.22 Outros aspectos que podemos observar a partir das 

informações da tabela é que algumas proibições determinavam os horários ou locais onde 

eram proibidos os batuques; outras deixavam explícito que a proibição era para qualquer 

horário, como também qual fosse a denominação dada às essas manifestações, fossem elas: 

batuques, sambas ou outros. 

Como vimos, a repreensão aos batuques e sambas estava presente na legislação das 

vilas e cidades alagoanas, por todo século XIX. A legislação criou meios de os proibirem, o 

que indicava que tais manifestações eram recorrentes no cotidiano dessas localidades. O que 

nos leva a questionar: elas eram simples divertimentos em momentos de lazer? Ou 

configuravam como manifestações de cultos africanos?  

Nos códigos aparecem duas nomenclaturas, batuques e sambas, qual delas referia ao 

22  Na documentação disponível sobre a Assembleia Provincial no APA, havia uma comissão que analisava os 
códigos de Posturas das vilas e cidades, sendo responsável por emitir o parecer para que o código fosse 
aprovado. No entanto, não encontramos outros documentos que descrevessem as possíveis discussões para que 
as comissões proibissem os batuques. 



63 

religioso e qual referia ao divertimento? O que demonstra que não havia um termo específico 

para denominar as práticas, pelo menos para os legisladores. O que interessava para eles era 

que essas manifestações não ocorressem, principalmente nas cidades, local que deveria 

expressar a desejada civilidade. (Santos, I., 2016).  

Estudos sobre a musicalidade afro-brasileira trazem a definição para os termos que 

causavam confusão em suas definições. 
No Brasil não é outra coisa, tomada a palavra na sua popular e genuína acepção; é 
dansa sagrada dos feiticeiros, dos curandeiros, dos oradores de quebrantos e olhados, 
dos dispensadores de fartura(...) O Samba é a dança ritual, a dansa da reza, a 
profana, o baile, o mero divertimento, é o batuque. (Muniz Jr., 1976, p.25,26 apud 
Maia, 2008).  

Para Vainfas (2002, p. 82) batuque era o termo genérico, usado no século XIX para 

designar qualquer dança e musicalidade negra, e nem sempre o de caráter religioso. Essas 

festas poderiam ter diversificados nomes, como lundus, sambas, caxambus e maracatus, a 

depender da região. Todavia, durante o XIX e início do XX, ainda ocorriam confusões entre 

os termos e suas definições, em Pernambuco o termo maracatu foi utilizado como sinônimo 

de xangô, isso, provavelmente, pelos elementos musicais presente nas duas manifestações, 

como também as danças e, principalmente, a presença negra. (Maia, 2008). 

Nas posturas alagoanas, encontramos as duas nomenclaturas, o batuque sendo mais 

recorrente que o samba, encontramos também que a proibição era feita independente da 

denominação dada a manifestação. O que indica que, independentemente da nomenclatura 

usada, ou manifestação ocorrida, ao generalizarem as variadas manifestações negras, os 

legisladores as coibiam de todos os meios, e não deixavam brechas para serem utilizadas para 

que ocorressem as manifestações. Pode parecer contraditório, não usarem uma nomenclatura 

específica, para reprimir as manifestações afro-religiosas, que dentre as manifestações negras 

eram as mais reprimidas. (Maia, 2008). Mas, proibindo os batuques, as autoridades 

conseguiam inibir a religiosidade africana, pois a musicalidade possui grande importância 

dentro dos seus rituais.  

 

 

 

 

 

 

 



64 

4.3 “Acintoso batuque”: Batuques e conflitos 

 

Destinamos esta última parte para trazer as fontes e analisá-las. Elas demonstram os 

conflitos sociais em torno dos batuques, encontrados nos registros policiais, notas da 

imprensa e nas correspondências de autoridades. 

Parece que a principal razão para a proibição dos batuques era a perturbação ao 

sossego; especialmente durante a noite, em Maceió, São Miguel, Assembleia, Atalaia, Passo e 

Cidade das Alagoas. Eles enfatizavam que não incomodassem a vizinhança e estabeleciam 

um horário de 9 horas da noite. Em Penedo encontramos uma queixa sobre isso, foi notificada 

pela imprensa local.  
Socego Publico - As Autoridades Policiais pedem-se providencias para que cesse o 
triste espectaculo de andarem alguns ebrios, alta noite pelas ruas da cidade, a 
perturbar cantarolas, sem o devido respeito ao Santo tempo da Quaresma, em que até 
mesmo os mais libertinos cohibem-se de seos excessos. Em algumas ruas ha tambem 
sambas e batuques. Todos esses actos reprovados pela civilização e bons costumes, 
são reprimidos pelas leis geraes e municipaes que não devem ser letra morta. Os 
ebrios devem ser postos em custodia e os sambistas devem sofrer as penas que lhes 
impoem as posturas da camara.23 

Na fonte conseguimos analisar alguns pontos característicos dessa denúncia. (1) Não 

sabemos se o denunciante já havia confrontado diretamente os denunciados ou procurado as 

autoridades; mas o uso da imprensa também pode ter sido um meio de se tornar conhecido as 

atividades dos denunciados, fazendo com que outros queixantes se manifestassem e 

reforçassem as reclamações. (2) A reclamação parte da perturbação do silêncio durante a 

noite, o agravante que isso se dá durante a quaresma. Ressalta-se também, a disputa pelos 

espaços físicos e sociais, e a imposição da cultura e religião dominantes. (3) A denúncia, a 

princípio, não é direcionada aos sambas e batuques, mas acabam sendo anexados, dando a 

entender que o denunciante engloba todas as situações como perturbação da ordem. (4) O 

reclamante aparenta ter conhecimento das leis, inclusive das sanções aos infratores, e ressalta 

que para além da ilegalidade, as práticas denunciadas eram reprovadas pelos bons costumes e 

a civilização, fugindo da cosmovisão das elites.  

Havia uma estrutura estatal composta pelo funcionalismo público, para reprimir as 

manifestações negras; inspetores de quarteirão, subdelegados, delegados, juízes de paz, entre 

outros, que configuravam a segurança e administração municipal. No entanto, os inspetores 

23  HEMEROTECA DIGITAL BRASILEIRA. JORNAL DO PENEDO, 13 mar. 1875, p. 01. A Quaresma é o 
período de quarenta (40) dias no ano litúrgico católico, vigente da quarta-feira de Cinzas até o Domingo de 
Ramos, a liturgia é voltada para introspecção, jejum, abstinências, confissões e orações. Possivelmente por esse 
contexto o desagravo do denunciante. Na tradição oral de algumas comunidades afro-religiosas é relatado que 
evitava as festividades durante o período quaresmal, em razão de que não teria como corresponder às 
festividades com as solenidades católicas, prática do sincretismo inter-religioso.  



65 

de quarteirão eram os que mais lidavam com a população e tinham a responsabilidade de 

reprimir os batuques.  

Em junho de 1840, na Cidade das Alagoas (atual Marechal Deodoro), houve um 

atrito envolvendo o inspetor de quarteirão Vicente Francisco de Albuquerque, o padre 

Domingos José da Silva e o Juiz de Paz João Rabello de Almeida, e até o presidente da 

província, Cansansão do Sinimbú, que recebeu uma carta com as queixas do padre Domingos. 

Na carta o vigário questionava a decisão do juiz de Paz, que autorizava o inspetor de 

quarteirão a atirar contra os escravizados do padre, caso esses não parassem com os batuques, 

após três avisos. O que se percebe, pela leitura, é que os escravizados do Padre Domingos 

realizavam os batuques com frequência em sua fazenda; provavelmente, já teriam sido 

repreendidos pelo inspetor, e esse não sendo obedecido, levou a reclamação ao juiz de paz. 

Porém, o padre tinha conhecimento da legislação referente aos batuques, que em nenhum 

momento as resoluções indicavam que se deveria ou poderia atirar contra os praticantes, as 

penalidades eram de dois mil réis de multa e dois dias de prisão para o dono da casa. O 

reverendo ainda dizia que a ordem de atirar era “arbitrária”, despótica e anticonstitucional”. 

Possivelmente, o maior temor do padre era a violação da sua “propriedade”, os escravizados 

(Santos. I., 2016, p. 13–15). Irinéia Santos levanta alguns questionamentos: “Quem eram os 

escravizados do padre Domingos? Eram muitos? Foram reprimidos ou não? O padre fazia 

“vistas grossas” ou permitia abertamente os batuques? (...) Quando ocorriam os batuques? 

Por que o permitia? Por medo? Por estratégia de controle da escravaria? Por gosto?” 

(Santos.I., 2016, p. 15). Esses questionamentos continuam em busca de respostas24.  

Enquanto ainda buscamos respostas para as questões levantadas anteriormente, 

deparamos com outras fontes que nos proporcionam uma visão mais ampla dos conflitos 

gerados pelos batuques. O controle estava focado sobre os escravizados, por conta da 

condição servil e as possibilidades de fugas e revoltas. Entretanto, as pessoas negras e pobres 

que estavam próximas das escravarias, também sofriam com as perseguições a suas práticas 

culturais; porém, por vezes encontravam nas brechas da administração pública e nas falhas 

desta, espaço para organizar e praticar seus sambas e batuques.  

Em uma carta vinda da Vila do Norte (atual Santa Luzia do Norte), o delegado 

suplente Francisco Joaquim de Faria, relata alguns acontecimentos que se sucederam após a 

retirada do destacamento de polícia da referida vila. 
(...) Hontem pelas horas da noite achando-se em função de batuque  
João por alcunha Mondongo e outros muitos iguaes a este, e já em estado de 
imbriagues, a pontos de entres esses haver úã desordem e sendo vizinho da caza em 

24  O acesso a fontes do judiciário poderá destravar a dificuldade que se tem para essas e outras questões. Há um 
esforço sendo realizado nesse sentido, a partir do acordo técnico-científico entre a Ufal e o Arquivo do Judiciário 
de Alagoas. 



66 

que se fazia o tal batuque o inspector de quarteirão Manoel Joaquim de Albuquerque 
e conhecendo esse um que de tal batuque e ajuntamento infalivelmente resultava úã 
sena desagradavel mandou por úm seu vizinho pedir do dono da casa que acabasse 
com aquele batuque amigavelmente. Sabendo disto o tal Mondongo juntou-se com 
os seus e forão a casa do mesmo inspector e o provocava com palavras injuriosas a 
pontos que este fechando a porta elles asaltarão úma janela, e entrarão dentro da 
caza podendo escapulir-se o mesmo Inspector e por que o não achasem forão ter 
com a mulher e lhe derão bastante imporrõez dirigindo-lhe insultos com palavras 
offencivas que não é proprio dirigir-se a úa mulher cazada e honesta, como é publico 
nesta vila assim pois peso Vossa que dá suas ordens a fim de que sejão punidos com 
o rigor da lei taes individuos. (...)25 

Se antes observamos que os escravizados do Padre Domingos, não protagonizaram o 

conflito direto, mas sim que o próprio padre, por seus interesses, questionou a atuação das 

outras autoridades, já que os escravizados não possuíam autonomia para reivindicar direitos e 

muito menos questionar autoridades; neste outro caso, entretanto, a situação foi modificada, 

quando os agentes não são escravizados. Na fonte supracitada não relata a condição social 

dos “batuqueiros’, ou se havia entre eles escravizados, o que nos leva a entender que a 

maioria dos envolvidos eram livres ou forros. O líder deles, João Mondongo, se colocava à 

frente do confronto, e defendendo a ele e aos seus e, principalmente, na defesa das suas 

práticas, demarcava as disputas pelos espaços, o que gerou um clima de tensão e um ambiente 

conflituoso em torno do batuque. Na documentação pesquisada até a elaboração final do 

trabalho, não voltamos a encontrar a menção a João Mondongo nem ao seu batuque, caso 

contrário, conseguiríamos saber como foi o desenrolar desse fato. Devemos ter cuidado ao 

analisar a fonte, já que a mesma é resultado do descontentamento de terceiros; possivelmente, 

ele relata algo que não presenciou ou introduz no relato elementos para agravar a situação, 

como a embriaguez daqueles que estavam no batuque. Clarissa Maia, ao estudar sobre as 

proibições dos batuques em Pernambuco, na segunda metade do século XIX, chama a atenção 

para o problema do alcoolismo entre os escravizados e a população negra, em geral.  
Além dessas preocupações, o problema do alcoolismo era reconhecido como grave 
entre os escravos, visto pelos livres como bêbados em potencial devido à sua 
“natureza degenerada”. Na verdade, embora não se conhece a porcentagem de 
alcoolismo entre os livres e cativos, a frequência com que a documentação policial 
apresentou prisões ou crimes cometidos tendo como causa a embriaguez entre os 
dois tipos de trabalhadores, mostra que o vício acompanhava o nível de pobreza e 
falta de perspectiva em relação ao futuro da camada pobre da população. Tanto era 
assim que as posturas preocupavam-se em estender a proibição aos criados em geral 
(Maia, 2008, p. 81). 

A historiadora também aborda a perspectiva do consumo de álcool em relação aos 

25  Documentação disponível na caixa 432 do acervo do Arquivo Público de Alagoas. Agradecimentos à 
Professora Luana Teixeira, que nos proporcionou o contato com esta fonte, e, a fonte do Jornal do Penedo, que 
tem sido um valioso achado. A professora trabalha com a temática da escravidão em Alagoas e o tráfico 
interprovincial de escravizados. 



67 

casos de suicídio entre os escravizados. E, é interessante notar que as restrições à venda de 

bebidas alcoólicas aos cativos ou, a permissão dada pelos senhores, estavam relacionadas à 

tentativa de controlar a produtividade dos trabalhadores e sua convivência com outros cativos 

e livres pobres, durante seus momentos de lazer. Do mesmo modo que se tinha o costume de 

distribuir garapa de cana aos escravizados, durante o processo de produção do açúcar, como 

um incentivo ao “bom escravo”. (Maia, 2008). O que podemos compreender é que a presença 

constante de bebidas alcoólicas nos batuques ou, a referência delas na documentação policial, 

a menção a degeneração, bebidas alcoólicas, distúrbios, imoralidades entre outros, estavam 

sempre associadas aos batuques.  

(...) houve em certo lugar da visinhança de seo Engenho uma desordem por ocasião 
de batuque em um dos dias Santos de festa do natal, um espancamento em o crioulo 
Manoel Ferreira, quea pouco mezes havia chegado tambem de Pernambuco (...)  
(...) Crê porem que sendo muito frequente os batuques, entre o nosso povo miudo, 
em que sempre entrão escravos, não só nos engenhos como em suas visinhanças, e 
que naturalmente fazendo parte d’alguns desses, moradores ou escravos seus, que 
aproveitassem esse insejo para mimosearem-no com a paternidade ele(...)  
(...)de tão lubricas reuniões, e em que a aguardente é o seu principal ou unico 
estímulos (...)26 

 

O relato acima nos apresenta um relatório do delegado do termo de Porto de Pedras, 

em 11 de junho de 1877. Aparentemente, esse batuque era próximo a um engenho, ocorrido 

nos dias do natal, provavelmente acontecia em mocambos que eram formados por 

ex-escravizados, mas, atraíam outros das redondezas, assim, também como os escravizados 

dos engenhos da vizinhança, e algumas reuniões contavam com a permissão dos senhores de 

engenhos. (Santos, 2016). A aproximação dos livres pobres, “povo miúdo”, com os 

escravizados, não proporcionou profundos conflitos de interesses de classes, mas as 

desavenças pessoais que surgiam do contato durante os momentos de lazer. (Maia, 2008). 

Como no espancamento do crioulo Manoel Ferreira. E, é reafirmado que a maior motivação 

dessas reuniões estava no consumo de bebidas alcoólicas.  

Deste modo, os agentes de segurança pública, sempre que preciso, exerciam 

autoridade para acabar com esses batuques e os possíveis distúrbios trazidos por eles. No dia 

16 de outubro de 1880 foram recolhidas algumas pessoas à cadeia de Maceió, por conta de 

distúrbio em um batuque. 
(...) À cadeia desta cidade foram recolhidos,de ordem do subdelegado, os individuos 
Firmino Correia de Mello, José Joaquim de Sant’Anna, Joaquim José de Sant’ Anna, 
Manoel Joaquim dos Santos, Lucio José da Silva, Maria Pastora e o Escravo 
Aprigio; este por fugido e aquelles por disturbios em um batuque. Nada mais há 
ocorrido, segundo as partes officiais recebidos. (...)  

26 Documentação da Chefatura de Polícia em 1877 — APA Caixa 0952. 



68 

Já do dia 19 temos a seguinte informação:  

(...) Nesta secretaria tudo quanto consta é a prisão de Jovina Maria da Conceição, 
por haver dirigido palavras injuriosas à sentinella da cadeia desta cidade, e a soltura 
de Manoel dos Santos Lima, Luis Gomes da Costa, Firmino Correia de Mello e José 
Joaquim de Sant’Anna, que por distúrbios foram recolhidos, sendo entregue a seus 
senhores os escravos fugidos que também se achavam reclusos Benedicto e 
Fortunato. (...)27 

Além da detenção de escravizados fugidos, como já vimos anteriormente, a 

movimentação da delegacia apresentou os detidos encontrados em um batuque. Analisemos 

alguns pontos dessa fonte. (1) Pode ter havido uma alteração no código de postura de Maceió, 

com a punição aos batuques. O código de 1845, por exemplo, determina a multa para o dono 

da casa. Na ocorrência acima, houve prisão e, provavelmente, pagamento de multa. Essa 

alteração seguia as penalidades das outras localidades, o que indica que, em algum momento, 

a Câmara de Maceió começou a aplicar também. (2) Se compararmos a relação dos 

recolhidos no dia 16, e os que foram soltos no dia 19, percebemos que somente dois 

cumpriram os dias de prisão. Nos códigos das outras localidades tem a média de três dias de 

prisão ou multa de variados valores. 

Firmino Correia de Mello e José Joaquim de Sant’Anna, os que foram soltos com eles, 

não são mencionados no dia da prisão; provavelmente, foram presos por outro motivo. E, os 

que foram presos, mas não estão relacionados na soltura, pagaram a multa sendo liberados? O 

que chama atenção também são os nomes de dois indivíduos, José Joaquim de Sant’Anna e 

Joaquim José de Sant’Anna. Qual a relação dos dois? Tinham algum grau de parentesco? Ou 

eram ex-escravizados provenientes do mesmo senhor? (3) Pela ocasião do aprisionamento do 

grupo de batuqueiros, temos a presença de um escravizado, Aprígio, recolhido por fugir; não 

é mencionado se Aprígio estava também no batuque. Já no momento da soltura, há a presença 

de dois escravizados, Benedicto e Fortunato, esses foram entregues a seus senhores. É 

interessante notar o contato de escravizados com os “batuqueiros”, mesmo em situações 

adversas, e como essas relações poderiam ser retomadas após a prisão. (4) Podemos fazer 

também um recorte de gênero, sendo que a única presença feminina mencionada aos que 

foram recolhidos é a de Maria Pastora. 

Assim, como havia a dificuldade de distinguir as manifestações sagradas das 

profanas, surgia a dificuldade de controlar a população escravizada e livre, já que foi o 

próprio Estado que, algumas vezes, os aproximaram; para proibir que os escravizados 

tomassem parte nessas reuniões, também as proibiram para os livres.  

 
A ordem senhorial, portanto, ainda que sentisse o perigo dos batuques e sambas que 

27  Documentação da Chefatura de Polícia em 1880 — APA Caixa 1691. 



69 

aconteciam descuidadamente pela cidade, não conseguia contê-los por ter de contar 
com uma força de repressão falha no exercício de suas atribuições, fruto da própria 
sociedade escravista brasileira que não conseguia definir um lugar próprio ao 
homem pobre livre dentro desse sistema incapaz de diferençá-lo totalmente do 
escravo (Maia, 2008). 

 
 

Foi em torno desses batuques que se desenrolaram os conflitos e atritos, na 

imposição de uma cultura elitista e a repreensão daqueles que não produziam 

economicamente. As autoridades, agentes direto de uma sociedade repressora e 

preconceituosa, entretanto, enfrentaram resistências, pois mesmo com as proibições os 

batuques não cessaram por completo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



70 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Através desta pesquisa, conseguimos mapear as localidades onde as práticas 

culturais negras eram mais ferrenhamente proibidas, onde a religiosidade afro-religiosa se via 

na ilegalidade e clandestinamente, mas, mesmo assim, vivas e praticadas. Os códigos de 

Postura de Alagoas, reproduziam o sentimento nacional contra as práticas culturais 

negro-africanas, já que os “brancos” não compreendiam que os deuses africanos dançavam e 

estavam próximos dos seus filhos. Esses códigos eram elaborados para proibir, previamente, 

os batuques, mas na maioria das vezes usavam das resoluções para proibir as práticas que já 

estavam estabelecidas e fortemente consolidadas pela comunidade negro alagoana. 

Mesmo com uma documentação de diversidade da repressão, não conseguimos 

identificar mais alvos das perseguições. Os escravizados do Padre Domingos, os sambistas de 

Penedo, os companheiros de João Mondongo, os “batuqueiros aprisionados em Maceió e os 

africanos da casa da rua do Reguinho, a vivência desses e de outros mais, merecem nossa 

atenção, e com contatos com novas fontes outras pesquisas e novos trabalhos surgirão. A 

dificuldade no encontro de fontes e, principalmente, as possíveis fontes produzidas pelos 

negros e negras, em Alagoas, no século XIX, impedem o avanço das pesquisas, entretanto, 

não podemos nos esmorecer, e fazer que a história afro-brasileira se mantenha vivida. 

Conseguimos compreender a situação adversa que os escravizados e escravizadas, 

pobres e africanos livres, estavam inseridos na sociedade alagoana. Na maioria das vezes 

visados somente como força de trabalho. Mesmo não tendo a condição de uma classe 

autônoma, no caso dos escravizados, entretanto, foram eles a base econômica canavieira na 

então província; escravos-mercadorias, escravos trabalhadores, africanos livres e pobres 

livres, dinamizaram a sociedade, ao mesmo tempo que lutavam pela sua subsistência e para 

manter suas práticas culturais. 

Na religiosidade que produziam e reproduziam, encontravam acalanto ao sofrimento; 

a criação de redes de sociabilidade proporcionava auxílio e manutenção da existência material 

e espiritual, a religiosidade de matriz africana, se aproximou daqueles que estavam às 

margens da sociedade. Assim, como a própria religião que era marginalizada, essa 

aproximação manteve a vivência negra em Alagoas; o pescador que buscava no seu trabalho 

no mar, local onde ele também adorava as divindades que proporcionavam boas pescas, o 

escravizado que sofria atrocidades da escravidão buscava justiça de Sángó, ao mesmo tempo 

que encontrava forças em Ogum para o suportar. 



71 

Esperamos que a religiosidade em Alagoas mesmo com todos os percalços se 

mantenha, que os Orixás e ancestrais motivem novas pesquisas e fortifique as que estão em 

desenvolvimento, que a história do negro não seja menosprezada nem tão pouco apagada, que 

aqueles que sequestraram as nossas histórias nos devolvam. Caso contrário elas serão 

retomadas, os tambores não mais serão silenciados, mas pelo contrário, faremos ressoar mais 

e mais alto pelas ruas, praças, grotas, matas, praias e lagoas. AXÉ! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



72 

REFERÊNCIAS  

(a)​Arquivos e Fontes 

Arquivo Judiciário do Tribunal de Justiça de Alagoas 

Testamento de Romana da Costa, 24 de maio de 1901 

Arquivo Público de Alagoas 

Código de Posturas de Água Branca 

Código de Posturas de Pão de Açúcar 

Código de Posturas de Santana de Ipanema 

Relatórios da Chefatura da polícia da Província das Alagoas. Caixas: 432, 952,1691 

Hemeroteca Digital da Biblioteca Nacional 

Jornal A Nação, 17 de julho de 1872. p. 2. 

Jornal do Penedo, 13 de março de 1875. p. 1 

Outras fontes 

GALVÃO, O.E.; ARAÚJO, T. V. Compilação das Leis Provinciaes das Alagoas de 1835 a 
1870. Vol. 1, e Vol. 2 Maceió: Typographia Comercial de A. J. da Costa, 1870. 
 

(b)​Bibliografia 
 

ALMEIDA, Luiz Sávio. Escravidão e Maceió: distribuição espacial e renda em 1856. In: 
MACIEL, Osvaldo. Pesquisando na Província: economia, trabalho e cultura numa 
sociedade escravista (Alagoas, século XIX) Maceió: Q Gráfica, 2011. 
 
ANDRADE, Manoel Correia de. Usinas e Destilarias das Alagoas: uma contribuição ao 
estudo da produção do espaço. 2° ed. - Maceió: EDUFAL, 2010. 
 
ANTONIL, André João. Cultura e opulência do Brasil por suas drogas e minas; 
introdução por Afonso d’ Escragnolle Taunay; vocabulário por A.P. Canabrava. – Brasília: 
Senado Federal, Conselho Editorial, 2011. 
 
ARAÚJO, Maria Valéria da Silva. “Crise dos braços”: escravidão, economia e imigração 
em Alagoas (1850-1888). Dissertação (Mestrado em História) – Instituto de Ciências 
Humanas, Comunicação e Artes. Programa de Pós-Graduação em História, Universidade 
Federal de Alagoas, Maceió, 2020. 
 
BASTIDE, Roger. As religiões africanas no Brasil. 3a edição. V.1 E 2 São Paulo: Livraria 
Pioneira Editora, 1960. 
 
BARBOSA, Wilson do Nascimento. Recorrência afro-religiosa e nova mística. Palestra, 
PUC-SP, 1998. Disponível em: 
https://sites.google.com/site/dnbwilson/hist%C3%B3ria-social?authuser=0  
 

https://sites.google.com/site/dnbwilson/hist%C3%B3ria-social?authuser=0


73 

BINA, Gabriel Gonzaga. A Contribuição do Atabaque para uma liturgia mais 
inculturada em meios afro-brasileiros. 2006. Tese de Doutorado. Dissertação (Mestrado em 
Teologia) São Paulo: Pontifícia Faculdade de Teologia Nossa Senhora da Assunção. 2006. 
 
BRANDÃO, Alfredo. Os negros na história de Alagoas. Maceió: Comissão Estadual do 
Centenário da Abolição, 1988. 
 
CARVALHO, Cícero Péricles de. Formação Histórica de Alagoas. 4° ed - Maceió: 
EDUFAL, 2016. 
 
CASTILLO, Lisa Earl .Bamboxê Obitikô e a expansão do culto aos orixás (século XIX): 
uma rede religiosa afro-atlântica. Niterói: Tempo, 22(39), 126-153 . 2016 
 
CHALHOUB, Sidney. Visões da Liberdade: uma história das últimas décadas da 
escravidão na corte. São Paulo: Companhia das Letras, 1990. 
 
DIAS, Gabriela Torres. Intelectuais alagoanos e o Quebra de Xangô de 1912: uma 
história de silêncios (1930-1950). Dissertação (Mestrado). Universidade Federal de Alagoas, 
Programa de Pós-Graduação em História. Maceió, 2018. 
 
DIÉGUES JUNIOR, Manuel. O Bangüê nas Alagoas – Traços da influência do sistema 
econômico do engenho de açúcar na vida e na cultura regional. 2a edição, Maceió: 
Edufal, 2002. 
 
DUARTE, Abelardo. Sobre o Panteão Afro-brasileiro — divindades africanas em 
Alagoas. Maceió: Revista do Instituto Histórico de Alagoas Vol. XXVI, 1952. 
 
FERREIRA, Lília Rose. Dinâmicas Sociorreligiosas e Experiências Negras Na Maceió 
Pós-abolição (1889-1899). Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal Rural de 
Pernambuco, Programa de Pós-Graduação em História, Recife, 2021. 
 
FERRARE, Josemary Omena Passos. A Cidade Marechal Deodoro: do projeto 
colonizador português à imagem do “lugar colonial”. Maceió: Edufal, 2013. 
 
FREYRE, G. Sobrados e mucambos : decadência do patriarcado rural e 
desenvolvimento do urbano. São Paulo: Global, 2013. 
 
GALVÃO, O.E.; ARAÚJO, T. V. Compilação das Leis Provinciaes das Alagoas de 1835 a 
1870. Vol. 1, e Vol. 2 Maceió: Typographia Comercial de A. J. da Costa, 1870. 
 
GIROTO, Ismael. O universo mágico-religioso negro-africano e afro-brasileiro: bantu e 
nagô. Tese (Doutorado). Universidade de São Paulo. 1999. 
 
LIMA JÚNIOR, Félix. A escravidão em Alagoas. Departamento de Assuntos Culturais da 
Secretaria de Educação e Cultura. Maceió: 1974. 
 
 



74 

LINDOSO, Dirceu. A questão quilombola: estudos em torno do conceito quilombola de 
nação etnográfica. Maceió: Edufal, 2011. 
 
MACIEL, Osvaldo. Pesquisando na Província: economia, trabalho e cultura numa 
sociedade escravista (Alagoas, século XIX) Maceió: Q Gráfica, 2011. 
 
MAIA, Clarissa Nunes. Sambas, batuques, vozerias e farsas públicas: o controle social 
sobre os escravos em Pernambuco no século XIX (1850-1888). São Paulo: Annablume, 
2008. 
 
MAMIGONIAN, Beatriz Gallotti. Africanos livres: a abolição do tráfico de escravos no 
Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 2017. 
 
MARQUES, Danilo Luiz. Sob a “sombra” de Palmares: escravidão, memória e 
resistência na Alagoas oitocentista. Tese (Doutorado em História Social). Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2018. 
 
MARQUES, Danilo Luiz. Sobreviver e resistir: os caminhos para liberdade de africanas 
livres e escravas em Maceió (1849-1888). 2013. Dissertação (Mestrado em História). 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2013. 
 
MARQUES, Janote Pires. Festas de negros em Fortaleza territórios, sociabilidades e 
reelaborações (1871-1900). Fortaleza: Expressão gráfica, 2009. 
 
MATTOSO, Kátia de Queirós. Ser escravo no Brasil. São Paulo: Brasiliense, 2003. 
 
PARÉS, Luis Nicolau. A formação do candomblé: história e ritual da nação jeje na 
Bahia- 3°ed. rev. e ampliada. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2018. 
 
RAFAEL, Ulisses Neves. Xangô rezado baixo: religião e política na Primeira República. 
São Cristóvão: Editora UFS; Maceió: EDUFAL, 2012. 
 
REIS, João José. Rebelião escrava no Brasil: a história do levante dos malês em 1835. 
São Paulo: Editora Brasiliense, 1986. 
 
REIS, João José. “Identidade e diversidade étnicas nas irmandades negras no tempo da 
escravidão”. Tempo, (2,3), 1997, pp.7-33. 
 
REIS, João José; SILVA, Eduardo. Negociação e conflito: a resistência negra no Brasil 
escravista. São Paulo: Companhia das letras, 1989. 
 
REIS, João José. Resistência escrava na Bahia: Poderemos brincar folgar e cantar? O 
protesto escravo na América. Afro-Ásia, Salvador, n. 14, 1983. 
 
REIS, João José. “Identidade e diversidade étnicas nas irmandades negras no tempo da 
escravidão”. Tempo, (2,3), 1997, pp.7-33. 
 



75 

 
REGINALDO, Lucilene. Os Rosários dos Angolas: irmandades negras, experiências 
escravas e identidades africanas na Bahia setecentista. Tese de Doutorado. Unicamp, 
2006. 
 
SANT’ANA, Moacir Medeiros de. Contribuição à História do Açúcar em Alagoas. Recife: 
Instituto do Açúcar e do Álcool e Museu do Açúcar, 1970. 
 
SANTOS, Irinéia Maria Franco dos. A caverna do diabo e outras histórias: ensaios de 
história social das religiões (Alagoas, século XIX). Maceió: Edufal, 2016. 
 
SCHILTZ, M.; EARL CASTILLO (TRADUÇÃO, APRESENTAÇÃO E NOTAS), L. 
Divindades iorubás do trovão e soberania:: Àrá e Ṣàngó. Afro-Ásia, Salvador, n. 64, p. 
470–518, 2021. 
 
SILVEIRA, Renato da. O candomblé da Barroquinha: processo de constituição do 
primeiro terreiro baiano de keto. São Paulo: Maianga, 2006. 
 
SILVA, Élida Kassia Vieira da. Pelo “culto de Deus e de Sua Mãe Maria Santíssima": a 
irmandade do Bom Jesus dos Martyrios na cidade das Alagoas (1845-1900). Dissertação 
(Mestrado) Universidade Federal de Alagoas. Maceió: 2023. 
 
SILVA, Lívia Gomes. Os Termos de compromisso e a organização das Irmandades 
Negras de Maceió, no século XIX. Trabalho de Conclusão de Curso (História Licenciatura) 
- Universidade Federal de Alagoas. Maceió. 2014. 
 
SILVA, Luiz. G. Sementes da sedição: etnia, revolta escrava e controle social na América 
Portuguesa (1808-1817). Afro-Ásia, Salvador, n. 25-26, 2001 
 
SILVA, Moisés Sebastião. Vida na Fronteira: a experiência dos africanos livres em 
Alagoas (1850-1864). In: MACIEL, Osvaldo. Pesquisando na Província: economia, 
trabalho e cultura numa sociedade escravista (Alagoas, século XIX) Maceió: Q Gráfica, 
2011. 
 
SOUZA, Laura de Mello e. O diabo e a Terra de Santa Cruz: feitiçaria e religiosidade 
popular no Brasil colonial - São Paulo: Companhia das Letras, 1986. 
 
SODRÉ, Muniz. O terreiro e a Cidade. Petrópolis: Vozes, 1988. 
 
VAINFAS, Ronaldo. "Dicionário do Brasil imperial, 1822-1889." Rio de janeiro: Objetiva, 
2002. 
 
VERGER, Pierre. Fluxo e refluxo: Do tráfico de escravos entre o golfo do Benim e a 
Bahia de Todos-os-Santos, do século XVII ao XIX. Tradução: Tasso Gadzanis — São 
Paulo: Corrupio, 1987. 
 
 



76 

VICENTE, Marcos Felipe. O código de posturas como instrumento de controle social: 
reflexões sobre o código da Vila de Guarany (1898). XII SEMANA DE HISTÓRIA DA 
FECLESC, 2016. 
 
 
WISSENBACH, Maria Cortez. Sonhos Africanos, Vivências Ladinas. Escravos e forros 
em São Paulo (1850-1880). São Paulo: Hucitec, 1998. 


	6d01f99802c97085a8eacd49db778e477d4cb9cf664cccab9264c7c48ad2bb5d.pdf
	4d7be8def0c6fc5c7ccf66962287e1d8cbf5e2fde7bbb26d648405d6b9214ac5.pdf

	6d01f99802c97085a8eacd49db778e477d4cb9cf664cccab9264c7c48ad2bb5d.pdf
	6d01f99802c97085a8eacd49db778e477d4cb9cf664cccab9264c7c48ad2bb5d.pdf
	4d7be8def0c6fc5c7ccf66962287e1d8cbf5e2fde7bbb26d648405d6b9214ac5.pdf
	4d7be8def0c6fc5c7ccf66962287e1d8cbf5e2fde7bbb26d648405d6b9214ac5.pdf
	 
	 
	 
	 
	1 INTRODUÇÃO 
	2 PRESENÇAS NEGRAS EM ALAGOAS 
	2.1 “Nações africanas” 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	2.2 “Mãos e pés dos senhores”4: A escravidão em Alagoas 
	2.3 Ngomas, atabaques, tambores e batuques 
	 
	 
	3 RELIGIOSIDADES NEGRAS EM ALAGOAS 
	3.1  Mãos negras que seguram o rosário 
	3.2 Calundus, candomblés e xangôs 
	3.3 Sincretismo e o culto à Sàngó no xangô alagoano  
	4 OS SONS DE REVOLTAS E AS PROIBIÇÕES AOS BATUQUES  
	4.1 Revoltas e sedições negras em torno dos batuques 
	4.2 Controle social 
	4.3 “Acintoso batuque”: Batuques e conflitos 
	5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	REFERÊNCIAS  



